
NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

Enseñanzas de un padrón
(Santa Cruz de la Sierra, 1561)

Isabelle Combès
Instituto Francés de Estudios Andinos
Centro de Investigaciones Históricas y Antropológicas (Santa Cruz, Bolivia)
ORCID: 0000-0003-0620-8913
kunhati@gmail.com

Recibido: 31 de enero de 2024 / Received: January 31, 2024, Aceptado: 20 de agosto de 2024 / Accepted:
August 20, 2024.

Resumen
El padrón de encomiendas de Santa Cruz de la Sierra, realizado en 1561, es un do-
cumento excepcional para encarar la etnohistoria temprana del Oriente boliviano.
Publicado por Catherine Julien en 2008, abrió la puerta a estudios novedosos, plan-
teó preguntas insospechadas e incluso permitió derribar mitos historiográficos. Este
artículo recopila algunas de las enseñanzas principales de este documento.

Palabras claves
Santa Cruz de la Sierra, Oriente boliviano, encomiendas, etnohistoria, Catherine
Julien

Abstract
The register of encomiendas of Santa Cruz de la Sierra, made in 1561, is an excep-
tional document to approach the early ethnohistory of the Bolivian East. Published
by Catherine Julien in 2008, it opened the door to novel studies, raised unsuspected
questions, and even allowed us to demolish some historiographical myths. The
paper compiles some of the main lessons learned from this document.

Keywords
Santa Cruz de la Sierra, Bolivian East, encomiendas, ethnohistory, Catherine Julien

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 75–94
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3310

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3310
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Isabelle Combès

Bajo el título Desde el Oriente, Catherine Julien publicó en 2008, en la ciudad de Santa
Cruz de la Sierra (Bolivia), transcripciones de veinticinco documentos del siglo XVI re-
lativos a la historia temprana del Oriente boliviano. Este libro fue uno de los resultados
del Proyecto del Oriente Boliviano de la Universidad de Bonn, desarrollado entre 1992
y 1995. En años anteriores, la misma autora había compilado también otros documentos
relativos a la historia del Oriente y del sur del país (Julien 1997, 2003).

Entre los textos publicados en 2008 destaca el padrón de encomiendas de indios dis-
tribuidas entre los vecinos de la primera ciudad de Santa Cruz, a los dos meses de su
fundación:1 un documento único que, sin contar las repeticiones, arroja un total de más
de seiscientos nombres diferentes de personas, grupos étnicos y/o lugares, que lo con-
vierte en una fuente única para el conocimiento de la historia indígena de esta región.
Catherine Julien utilizó este padrón, junto con otros, para varios estudios, por ejem-
plo, sobre la exploración de Alejo García (Julien 2005), el abordaje de la descripción
del Oriente boliviano (Julien 2006) o el mito de Kandire (Julien 2007). En estas páginas,
mi intención es destacar las enseñanzas del padrón cruceño para la historia indígena
temprana de la región.

Muchos indios con diferentes nombres y lenguas

La fundación de Santa Cruz de la Sierra, el 26 de febrero de 1561, se inscribe en el marco
de las expediciones españolas que, desde el Río de la Plata, se esforzaron temprano en
alcanzar la mítica “tierra rica” repleta de metales preciosos de la que hablaban los indí-
genas locales, y ubicaban muy lejos hacia el occidente.2 Los nativos mostraban muestras
de estos metales, prueba de un intenso comercio entre ellos. Siguiendo sus rutas, los es-
pañoles de la primera Buenos Aires remontaron el río y fundaron, en 1537, la ciudad
de Asunción del Paraguay, que se convertiría en la base de más expediciones hacia el
occidente. Entre 1537 y 1545, Juan de Ayolas, Domingo de Irala y Alvar Núñez Cabeza
de Vaca encabezaron varias exploraciones hasta el Pantanal o internándose en el Chaco
boreal.

En 1547, Irala dirigió una nueva expedición esta vez a través del Chaco boreal, con re-
sultados inesperados: los asuncenos llegaron en efecto a orillas del río Guapay o Grande
en el actual Oriente boliviano, donde algunos indígenas les hablaron en español y les
dieron noticias “del Perú”, es decir de Charcas: la gente de Asunción comprendió que
había llegado, desde el oriente, a las tierras ya conquistadas desde Cuzco y Lima. De
ahí un primer viaje de Ñuflo de Chaves, teniente de Irala, hasta la ciudad de Lima para
informar al virrey.

1 Repartimiento (2008 [1561]). Original en el Archivo General de Indias en Sevilla (AGI), Audiencia de
Lima (Lima), 20: ff. 5v-10v. Este documento fue publicado primero por Mujía (1914: t. 1, 78-89), pero
con bastantes errores.

2 En todo este acápite me baso en Finot (1978 [1939]), García Recio (1988) y Combès y Peña (2013).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 76



Enseñanzas de un padrón

Los asuncenos volvieron a sus tierras, donde falleció Irala en 1556. Al año siguiente,
Chaves reinició la aventura y volvió a salir, río Paraguay arriba hasta el Pantanal, e
internándose en el norte de la actual Chiquitania boliviana. Llegado al río Guapay, es-
tableció el 1 de agosto de 1559 una primera población sobre la barranca del río: la Nueva
Asunción, también conocida como La Barranca.

Pero Chaves no estaba sólo en el río Guapay: desde Charcas había llegado también An-
drés Manso, dispuesto a poblar en el mismo lugar. Son numerosos los documentos que
hablan de los problemas entre Chaves y Manso, y de la segunda ida del primero hasta
Lima para arreglar este problema de jurisdicción. En Lima, el virrey decidió nombrar a
su propio hijo, don García de Mendoza y Manrique, como gobernador de la nueva pro-
vincia bautizada “Mojos”; en cuanto a Ñuflo de Chaves, se lo nombró teniente general
del gobernador. García de Mendoza no llegó jamás hasta “Mojos” y, en la práctica, el
verdadero gobernador era Chaves. En cuanto a Andrés Manso, pobló más al sur, sobre
el río Parapetí, la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja.

Dejando a varios de sus hombres a cargo de la Nueva Asunción, Chaves volvió sobre
sus pasos. El 26 de febrero de 1561, a orillas del arroyo Sutó, en la franja norteña del
Chaco y a medio camino entre el Guapay al oeste y el Pantanal al este, fundó finalmente,
“en nombre de Dios y de su Majestad y del ilustre señor don García y Manrique la
ciudad de Santa Cruz de la Sierra” (Relación de los casos 2008 [1561]: 68). La población
tuvo una vida de cuatro décadas: a fines del siglo, los cruceños empezaron a poblar
más al oeste y al norte las ciudades de San Lorenzo sobre el río Guapay, y de Santiago
del Puerto entre los indígenas chiquitos. A inicios del siglo XVII, Santa Cruz se trasladó
hacia el oeste, juntándose definitivamente con San Lorenzo en 1621 (véase mapa 1).

Al igual que Asunción, Santa Cruz nació como una etapa hacia la “tierra rica” que, tras
su desengaño inicial, los cruceños buscaban ahora hacia el norte amazónico (Combès
2010; García Recio 1988). Pero su emplazamiento exacto, “en lugar cómodo de grandes
labranzas y comidas frutales y pesquerías y casas”, se debió en gran medida a “la co-
modidad de que en doce leguas de contorno había más de 40.000 indios”.3 En efecto,
fueron “muchos indios con diferentes nombres y lenguas, grandes labradores” los que
encontraron y empadronaron los hombres de Chaves: “en cuarenta leguas de término
80.000 fuegos”, “muchas provincias y ayllus de naturales”.4

De hecho, los documentos relativos a la primera Santa Cruz evidencian una gran di-
versidad étnica y lingüística. Según los testimonios, la ciudad misma de Santa Cruz fue
fundada en tierra de los indígenas quibaracocis, chanes, gorgotoquis y/o paroquis, otra
muestra de que varios grupos diferentes moraban en esta zona. Sus idiomas reflejan es-

3 Relación de los casos (2008 [1561]: 69); Testimonio de Francisco Rodríguez Peinado, 1644, AGI, Lima,
166, f. 7r.

4 Respectivamente Relación verdadera (2008 [1571]: 212), Relación de los casos (2008 [1561]: 68) y Testimonio
y relación (2008 [1561]: 114).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 77



Isabelle Combès

Figura 1. Fundaciones españolas y traslados
(adaptación del mapa de Köster (1983)).

ta enorme diversidad: las lenguas principales y más difundidas, que deben aprender
por ejemplo los misioneros, son tres: el chane, el chiriguano (guaraní), y el gorgotoqui.5

Pero existen muchas más. En 1601 el padre Diego Martínez cuenta: “fuera de la lengua
gorgotoqui que aprendí, en la cual confesaba y predicaba, aprendí la lengua chane un
poco, en la cual confesaba y catequizaba. También traduje toda la doctrina en la len-
gua capayxoro y en la lengua payono” (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 500-501). En

5 Anua 1589 (1929 [1589]: 931), Anua 1596 (1965 [1596]: 92), Crónica Anónima (1944 [c. 1600]: 473, 498) y
Suma breve de la general relación de las ocupaciones que los padres de la Compañía de Jesús tienen
en el Perú, 1600, Archivum Romanum Societati Iesu (ARSI), Provincia Peruana (Peruana), 19, f. 65.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 78



Enseñanzas de un padrón

la misma época otro padre, Anello Oliva, apunta que “son innumerables las lenguas
diferentes” que se hablan en la provincia de Santa Cruz:

Algunas veces hallé en un solo pueblo tres y cuatro diferencias de lenguas
tan distinta la una de la otra que no se parecían en nada, pues demás de
la guarayú [guaraní itatín] y gorgotoqui que son las generales de aquella
gobernación, hay la chane, pane, paisano, xarace, yuracase, touaçicoçi, con
otras (Anello Oliva 1895 [1631]: 15).

El padrón de 1561

El 20 de abril de 1561, los cruceños proceden al repartimiento en encomiendas6 del
“gran número de naturales” de la región, estimado en algunas partes en 60.000 “in-
dios casados, sin gandules y mujeres y mozas y muchachos” (Testimonio y relación 2008
[1561]: 115). La lista, muy larga, indica primero el nombre del encomendero, empe-
zando por el mismísimo rey, y luego la lista de los “naturales” que le tocan y de sus
principales (Repartimiento 2008 [1561]). Esta enumeración puede tomar formas diferen-
tes:

1. En tan sólo dos casos (el rey y don García), se encomiendan “generaciones” o lo
que podríamos llamar hoy “etnias”: “en los llanos, los comichees y coporees” para
el rey, y también “en los llanos, los chanes y maripanos” para el gobernador don
García.

2. En otros casos más numerosos, pero que tampoco son mayoría, se encomiendan
aldeas, parcialidades, tribus o “ayllus”, indicando su pertenencia étnica. Por ejem-
plo: “Sotoco, principal de Yercoçi, gorgotoquis camionos”; o bien “Apru y Tacu-
taen, principales de Xereponono, pueblo de mayaes”, etc. De esta manera y sin
contar la gente “de los llanos” encomendada al rey y al gobernador, al menos
catorce grupos distintos son mencionados en el padrón:

– Panecoçis (7 encomiendas)

– Quibichicoçis (4 encomiendas)

– Gorgotoquis (3 encomiendas)

– Chanes (2 encomiendas)

Y con una sola encomienda cada uno:

– Tarapecoçis [astarapecoçis]

6 El repartimiento o “repartimiento en encomienda” “es la atribución [...] por la Corona de una pobla-
ción indígena a un colono [...] en retribución de los servicios que le ha prestado en la conquista de los
nuevos territorios” (Barnadas 2002b: 708-709).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 79



Isabelle Combès

– Caparxoros [caparioros]

– Paroquis

– Porronos

– Toboyanos

– Quibaracocis

– Mbayá [mayaes]

– Gorgotoquis camionos

– Ximaecoci (probablemente jamarecoci)

– Tipionos

En oportunidades, el nombre mismo de la “parcialidad” encomendada se rela-
ciona con el de una “generación” o grupo mayor: Casacheono y Morotoco, por
ejemplo, son “principales” de Caparxoro, y existe también una parcialidad llama-
da Quibichicoci.

3. Sin embargo, en la gran mayoría de los casos, la lista del padrón es mucho menos
prolija, y se contenta con encomendar un jefe y su grupo sin precisión: “Eritu,
principal de Xornomohono”, “Aricoe, principal de Paricoçi”, etc.

¿Qué es lo que realmente se está repartiendo en este padrón, qué representa lo que
llamé aquí, siguiendo la terminología quinientista, una “parcialidad”? La Instrucción
del cabildo de la ciudad anuncia un repartimiento “de la tierra y solares” (2008 [1561]:
95); el padrón mismo habla de repartimiento “de los pueblos y ayllus de naturales”
(Repartimiento 2008 [1561]: 99). Así como el término “pueblo” presta a confusión en
español (puede significar tanto “aldea” como “grupo étnico”), la interpretación por los
españoles quinientistas del “ayllu” andino no es muy evidente. El ayllu implica primero
consanguinidad entre sus miembros, puede ser traducido por “grupo de parentesco” o
“linaje”: pero es un hecho que a partir de la conquista y las consecuentes “encomiendas”
realizadas en todas partes, tomó también un significado territorial (Barnadas 2002a).

Cotejando el padrón con otros documentos contemporáneos, podemos afirmar que al-
gunas veces son aldeas las que se reparten los españoles. Por ejemplo, si bien la lista sólo
dice que a Gaspar Delgado le toca “Quaraica, principal de Muchocono”, otro documen-
to precisa no solamente que Muchocono es una aldea, sino que indica que pertenece a
un grupo llamado goligolis; de la misma manera, sabemos que Tibiono, encomendada
con su jefe Cabe a Andrés de Salazar, era una aldea chane (Testimonio y relación 2008
[1561]: 115). Pero esta certidumbre falta en otros casos. Sin embargo, para una mejor
comprensión, hay que partir de los muchísimos nombres de encomiendas que llevan el
sufijo coci, o los otros muchos que terminan en ono, es decir respectivamente las marcas
gorgotoqui y chane del plural (Julien 2006; Combès 2012).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 80



Enseñanzas de un padrón

Tenemos que restituir estos términos para entenderlos. Así como “los pane” son “pa-
necoçi”, de la misma manera “Michore, principal de Maparacoçi” debe leerse: Michore,
principal de “los maparas”. En estos casos, las encomiendas parecen distribuir grupos
de personas más que asentamientos, y de hecho cuando encontramos a un Xemo “prin-
cipal de Xemocoçi”, “los xemos” son evidentemente la gente a su mando: lo que no
impide que “los xemos” puedan estar asentados en una o varias aldeas territorialmente
localizables: como en el caso de los ayllus andinos, en el nombre de la encomienda se
confunden los lugares y sus habitantes.

Los españoles hablan de “generaciones” de indios, de “parcialidades”, incluso a ve-
ces de “casas”, y la equivalencia no siempre es fácil con los términos más modernos
(e igualmente cuestionados además en la literatura antropológica) de “etnia” o “comu-
nidades”. En muchos casos, las “generaciones” nombradas solo son aldeas (por ej. los
“curiabanos”, de la aldea Curiavano), o solo son un grupo de gente sujeta a un mismo
jefe, como los “maripanos” del jefe Maripa (Repartimiento 2008 [1561]: 99, 196; Manso
2008 [1563]: 162-163).

No creo que tenga demasiado sentido buscar un modelo único de encomiendas en el
padrón de Santa Cruz, y eso por una sencilla razón: la repartición tenía que tomar en
cuenta la misma organización social de los grupos encomendados, y estos grupos eran,
como vimos, muy diversos. Al lado de grandes núcleos agricultores como los gorgoto-
quis, existían, por ejemplo, al sur hacia el Chaco, grupos de cazadores y recolectores,
grupos nómades en cuyos casos una repartición territorial no era posible. Los españo-
les estuvieron atentos a estas diferencias en la medida que podían conocerlas, y no por
casualidad encomendaron por ejemplo juntos al jefe Xubori y su “sujeto” Chocare, o
entregaron el jefe Naxio y sus dos “súbditos” a una misma persona—caso contrario po-
dían surgir problemas a la hora de mandar a los indígenas (Repartimiento 2008 [1561]:
103, 101). En resumen y de manera tentativa, pienso que las encomiendas realizadas en
1561 corresponden a tres modelos diferentes:

1. Aldeas, como los casos de Tibiono y Muchocono y, tal vez más generalmente, los
nombres que no llevan marca de plural.

2. Grupos de personas (linajes, clanes, tribus...: esto queda por esclarecerse) seden-
tarias, con asentamientos fijos. En este caso el nombre de la encomienda designa
tanto al lugar como a sus habitantes. Este sería el caso de la mayoría de los nom-
bres terminados en coci u ono.

3. Grupos de personas nómades, para los cuales lo que vale es el repartimiento de
la gente misma y no de asentamientos siempre temporales. Esto debió ser el caso,
en mi opinión, de las encomiendas cuyos nombres son los de grupos mayores:
“los morotocos”, “los casachianos”, son la gente al mando de los jefes Morotoco y
Casacheano respectivamente, ambos “principales de Caparxoro”, que es un grupo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 81



Isabelle Combès

mayor (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 105). Aquí toma todo su sentido la palabra
“parcialidad”, como “parte” o subgrupo de una entidad más grande.

Otro término recurrente es el de “principal”, “indio principal”, que bien podría tradu-
cirse en general como “jefe”, pero que también podría designar a cabezas de linajes, de
clanes, ancianos respetados, etc. En el padrón de Santa Cruz existen de hecho muy a
menudo varios “principales” en una misma aldea, y en la mayoría de los casos no tene-
mos información sobre su respectivo estatus: ¿existe un jefe “más principal” que otros
que le son sujetos? ¿Tienen todos estos “principales” el mismo rango? ¿Puede tratarse
de funciones diferentes, como las de jefe de guerra, chamán, etc.? Casos como Marai-
bo que tiene a tres “principales” (no presentan mayores dificultades, pues los tres jefes
son encomendados juntos a una sola persona (Repartimiento 2008 [1561]: 101). Pero en
no pocos casos, vuelve a aparecer un mismo nombre de aldea o parcialidad, con un jefe
distinto, encomendada a diferentes personas. Por ejemplo el nombre de Tococoçi apare-
ce varias veces en el padrón de 1561. En un caso, se encomiendan los principales Taçara
y Teresi, de Tococoçi, a Juanés de Albalza: puede tratarse de un solo lugar o grupo de
gente, con dos jefes; pero a Pedro Guerra le toca Tune, principal también de Tococoçi;
a Diego Dávila el principal Parchabi, a Lucas Hernández el jefe Chobora, a Balanzas el
principal Poxaba: todos estos jefes son “de Tococoçi” (ibíd.: 102, 105, 106, 108, 109).

La pregunta es evidentemente si debemos hablar de cinco parcialidades diferentes y ho-
mónimas, o de una sola, con seis principales. Asumo aquí que el segundo caso es más
probable, por varias razones: primero, existen otros casos muy claros en el padrón de
una sola aldea con dos, tres o más jefes; segundo, si comparamos con las encomiendas
realizadas por Andrés Manso en la Nueva Rioja, se advierte que era muy posible dis-
tribuir la gente de una misma aldea a diferentes encomenderos: “la mitad” del pueblo
de Zariza fue entregada por Manso a Nicolás de Mercado, y la otra mitad a Francisco
de Turegano; los “dos tercios” del pueblo chane de Guacane tocaron al primero, que-
dándose el segundo con el último tercio, etc. (Manso 2008 [1563]). Finalmente, cuando
el padrón de Santa Cruz repite el nombre de una aldea o parcialidad, nunca precisa ni
su ubicación ni su diferencia con las homónimas, como parecería lógico hacerlo para
evitar confusiones en las encomiendas.

A partir de estas premisas, llegué a contabilizar las siguientes encomiendas realizadas
en Santa Cruz en 1561:

– 210 aldeas/parcialidades con un solo principal.

– 38 con dos principales.

– 14 con tres principales.

– 3 con cuatro principales.

– 1 con cinco principales.

– 2 con seis principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 82



Enseñanzas de un padrón

Es decir, un total de 268 encomiendas diferentes, sin contar los casos donde la informa-
ción es equívoca o incompleta: en diecisiete oportunidades, se encomienda, por ejem-
plo, “el pueblo de Avbueno”, o “el pueblo de Sieca”, y estos nombres podrían ser tanto
los de unos principales como los de sus aldeas. En un caso, se menciona también una
aldea sin dar el nombre de su principal; en dos casos más, conocemos los nombres de
los jefes, sin que se precise a qué aldea o parcialidad pertenecen.

Diseccionando el padrón

Por sí solo y sin compararlo todavía con otros documentos, el repartimiento de 1561
evidencia múltiples lazos entre las “generaciones” y las “parcialidades” encomendadas.
Algunos casos son más simples que otros. Así, por ejemplo, en el caso de los paroquis,
se señala una sola aldea o parcialidad paroqui, con un solo jefe: Poixoto (Repartimiento
2008 [1561]: 100). No se puede relacionar estos nombres con ningún otro de la lista ni de
otros documentos. El caso de los quibaracocis, aparentemente simple, deja sin embargo
una pregunta sin resolver: una sola encomienda quibaracoci se menciona en el padrón,
la del jefe Tusi, de Vribicoçi; pero existen en total cinco principales llamados Tusi en
el mismo padrón, y uno de ellos es explícitamente calificado de quibichicoci (ibíd.: 99,
102, 103, 107). ¿Qué relación pudo existir entre estos dos grupos?

Más problemático todavía es el caso de los panecoçis, encomendados a Ñuflo de Cha-
ves. Se mencionan a:

– Porohe, principal de Vquimeocoçi

– Paubo, principal de Dequiyecoçi

– Comoco, principal de Piricoçi

– Viyeye, principal de Vrobocoçi

– Turobo, principal de Cocacoçi

– Xipano, principal de Tahucoçi

– Quiua, principal de Quichiherocoçi uno de ellos es explícitamente calificado de
quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100).

Ahora bien, existen dos jefes más llamados Paubo o Pahubo, de dos otras aldeas o
parcialidades uno de ellos es explícitamente calificado de quibichicoci (ibíd.: 100).

También existe un total de cinco principales de nombre Comoco: el uno es de Voniocoçi
“que es en los quichicoçis en los çimionos”, el otro es posiblemente quibichicoçi. De la
misma manera, son tres los principales que se llaman Turubo (o Turobo) en el padrón,
más una aldea o parcialidad de nombre Turubocoçi; uno de los Turubo es jefe de Naha-
ticoçi, aldea o parcialidad que vuelve a aparecer con otro jefe más, llamado Sopcoxoro.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 83



Isabelle Combès

En cuanto a Quiua, es también el nombre de otro jefe, de Quibeno uno de ellos es explí-
citamente calificado de quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100, 101, 103, 105, 106,
107 y 108). ¿Es toda esta gente “panecoçi”? ¿Qué significan las relaciones encontradas
entre los panecoçis y otros cuatro “grupos étnicos”: caparxoro, quiachicoçi, çimiono, y
quibichicoçi?

Terminaré esta serie de ejemplos con los quibichicoçis, con los cuales la telaraña se ex-
tiende de una manera impresionante entre parcialidades. Cuatro encomiendas del pa-
drón son explícitamente definidas como quibichicoci:

– Poberecoçi, con el jefe Tarubo

– Ycurimacoçi, jefe Turima

– Quibitacoçi, jefe Naxio

– Purexicoçi, jefe Yocuri (ibíd.: 100, 101, 103).

Existe también un principal llamado Ycurima en la lista, jefe de Macaraecoçi, y otro jefe
llamado Macarae, principal de... Quipichicoçi. El jefe Naxio, por su lado, se relaciona
con otros dos principales que son sus sujetos: Tiyine, de Çanioc, y Vpesque, que es cha-
ne. Existe también una parcialidad o aldea llamada Naxiocoçi (“los naxios”), al mando
de Prichirare. En cuanto a Purexicoçi, se puede equiparar con la aldea o parcialidad
de Puriçicoçi, al mando de Taçuri—lo que nos remite a otro jefe llamado Taçure, de
Moçarecoçi. Finalmente, existe también una aldea o parcialidad llamada Quibichicoçi,
con cuatro jefes, encomendados cada uno a una persona diferente. Estos jefes son Tusi,
Yopuriçi y Tacuri—el cuarto nombre no se indica. Lo cual nos remite, por un lado, al
otro jefe Tusi ya mencionado e identificado como quibaracoçi; y por otro lado a otros
dos principales llamados Tacuri, siendo el uno de la “etnia” de los tarapecoçis. Eso sin
mencionar al jefe Cheroçi (Che Tuçi, en guaraní: “yo me llamo Tuçi”) del Pantanal, que
en otro documento declara ser chane (Irala 2008 [1543]: 7-8, 10).

Sólo con estos casos, con el único documento del padrón de encomiendas, se evidencian
relaciones entre quibaracoçi, quibichicoçi, tarapecoçi, panecoçi, “quiachicoçis en los çi-
mionos”, y chane. La naturaleza de estas relaciones –¿préstamos lingüísticos, alianzas
matrimoniales, relaciones de señores a vasallos?– queda por esclarecer en cada caso. Lo
que sí queda evidente es la existencia de una verdadera telaraña interétnica une a los
diferentes grupos.

En sintonía con lo anterior, ya hemos notado que varias parcialidades tienen más de un
principal, y no me parece descabellado postular la existencia de algunos asentamientos
multiétnicos. Pienso en particular en el caso de Bitapana, aldea o grupo entregado en
encomienda a Hernando Salazar y Anton Cabrera, que tiene tres jefes: Paubo, Boalla
y Allati (Repartimiento 2008 [1561]: 100). Paubo es, como mencioné, el nombre de otro
principal panecoçi, y Allati el nombre de un jefe capayxoro. Todo parece mostrar que

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 84



Enseñanzas de un padrón

varios grupos convivían en esta “parcialidad”. Esto se corresponde con la cita de Anello
Oliva acerca de la existencia de aldeas donde se hablaban diferentes lenguas.

Las preguntas del padrón

El repartimiento de 1561 no existe en el vacío, y es parte de todo un corpus de docu-
mentos contemporáneos que pueden complementarlo o a los que, por el contrario, el
padrón puede confirmar o aclarar. Así por ejemplo, la casi ausencia de nombres gua-
raníes en el repartimiento de encomiendas es un dato “en negativo” que confirma las
alianzas establecidas por Chaves con los guaraníes locales y aquellos que le sirvieron
de guías desde el Paraguay y se afincaron luego en la región (cf. Martínez 2013).

Cotejándolo con otros documentos de la época, el padrón evidencia también que la “te-
laraña” interétnica se extiende muy lejos de Santa Cruz, y desvela una extensa red de
contactos, alianzas y comercio, basado principalmente en el intercambio (o el robo) del
metal andino, cuyas muestras llegan hasta el litoral atlántico (Combès 2008). Así, por
ejemplo, en 1543, Domingo de Irala pregunta a un chane del Pantanal cuáles son las
“generaciones” dueñas del metal, y la respuesta es: “Muchas generaciones tienen metal
en especial los payçunos y guarigoari y corocotoqui y cheretono y turopecoçi y pane y
tipeono y maracaono y vroacoçi y xamaricoçi y çimeonos y carcaras” (Irala 2008 [1543]:
9). Varios de los grupos mencionados: corocotoqui (gorgotoqui), pane (panecoci), ti-
peono, vracoçi, xamaricoçi y çimeonos, figuran en el padrón de encomiendas de Santa
Cruz. Los españoles encuentran incluso físicamente indígenas originarios de la “tierra
adentro” afincados en el Pantanal: quigoaracoçi (quivaracoci), chanes, y probablemen-
te tarapecocis (taramecoci). De la misma manera, en el Chaco boreal, la expedición de
Irala en 1548 registra varios nombres de grupos que reaparecen luego en el padrón de
Santa Cruz: mayaes, morionos, porionos, o payzunos (Schmidel 2008 [1567]; González
1903 [1556]; Rodrigues 1956 [1553]). Esto deja entrever unos contactos sostenidos entre
los grupos del interior y los de la periferia chaqueña más norteña.

Más allá de estos datos, las informaciones del padrón de 1561 permiten ampliar el aba-
nico de la investigación haciendo surgir nuevas preguntas (caso de los tamacocis que
vamos a ver enseguida) o desvelando algunos sesgos de los documentos.

Un primer caso se refiere a los indígenas tamacocis. Como apuntó Alfred Métraux, la
ubicación de los tamacocis quinientistas “puede ser establecida con mayor acierto que
la de cualquier otra tribu de la misma región” (1942: 121): vivían a orillas del río Gua-
pay; en este lugar fueron encontrados en 1548 por Domingo de Irala al término de su
viaje a través del Chaco, y en este lugar permanecieron durante las décadas de vida de
Santa Cruz la Vieja.

Esta zona fue conocida en el siglo XVI e inicios del XVII con el nombre de “provincia de
los tamacocis” o bien “llanos de Grigotá”. De hecho, todo parece demostrar que Grigotá

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 85



Isabelle Combès

era un jefe tamacoci o, mejor dicho el título que llevaban los caciques tamacocis, pues
Diego Felipe de Alcaya explica así el término: “así se llamaban todos los que sucedían
en el gobierno, como en Roma los Césares, los Faraones en Egipto y los Incas en el Cuz-
co”. 7. Varios datos pueden confirmar la asociación Grigotá/tamacoci: el mismo Alcaya
señala un encuentro entre Irala y Grigotá al término de la travesía del Chaco en 1548,
mientras todos los documentos de esta expedición mencionan un encuentro con “los
tamacocis”; en 1559, al entrar Andrés Manso en territorio tamacoci, se encontró con el
“cacique señor de la tierra que se llama Grigota” (López 1971 [c. 1570]: 55). Finalmente,
un testimonio algo posterior confirma la presunción, señalando sin lugar a dudas que
Grigotá era un jefe tamacoci.8

Según Alcaya, el gran Grigotá tenía varios vasallos bajo su mando. Uno de ellos se lla-
maba Goligoli. Ahora bien, el “principal” Goligoli vuelve a aparecer, esta vez en el pa-
drón de encomiendas de Santa Cruz, a 300 kilómetros al este del Guapay (Repartimiento
2008 [1561]: 154); otro documento ubica también en la misma zona a “los xarionos, que
por otro nombre se dice los goligolis” (Testimonio y relación 2008 [1561]: 115). Más aún, el
padrón menciona otros nombres característicos de la región del Guapay: dos caciques
llamados respectivamente Tomacoçi y Tamagoci, cuyos nombres evocan evidentemente
a los tamacocis; y Xore, otro “principal” (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 109), que lleva el
nombre de los jores o xores, grupo del Guapay siempre citado junto con los tamacocis.

¿Cómo explicar la aparición de estos nombres en Santa Cruz la Vieja? El problema es
que todos los testimonios son unánimes en decir que toda la tierra entre Santa Cruz al
este y el río Guapay al oeste era “un desierto de 55 leguas”: “cincuenta leguas que hay
de Santa Cruz al río Guapay no hay agua que corra ni manantial”; “desde este gran río
Guapai hasta Santa Cruz que son casi 50 leguas, no hay río ni fuente alguna”,9 lo que
excluye un contacto directo y sostenido. Sin embargo, son demasiados casos como para
pensar en mera homonimia sin mayores significaciones. Es posible que, en el caso de
los “principales”, haya pasado lo mismo que para el jefe xaray del Pantanal llamado
primero Çaye y que cambió de nombre a Camire [Candire] porque “mató muchos de
los candires” (Relación general 2008 [1560]: 58). Pero también es posible que las men-
ciones del padrón confirmen la veracidad de la célebre crónica de Alcaya, la misma
que menciona a Goligoli entre los vasallos de Grigotá y que fue a menudo tachada de
inverosímil por varios autores. De hecho, esta crónica cuenta como migrantes guara-
níes (“chiriguanaes”) asaltaron varias veces los asentamientos incas periféricos como el
fuerte de Samaipata, cercano a la “provincia de los tamacocis”. Según la crónica, Gri-
gotá mismo hizo alianza con estos incas. Precisamente, el relato de Alcaya cuenta que,
en un primer ataque guaraní, “Grigota salió mal herido aunque no murió. Se escaparon

7 Relación de Diego Felipe de Alcaya, c. 1636 (AGI, Audiencia de Charcas (Charcas), 21, ramo 1, N. 11,
f. 1).

8 Relación de Juan de Limpias, 1636 (AGI, Charcas, 21, ramo 1, N. 11, f. 21v).
9 Respectivamente: Rodrigues (1956 [1553]: 477); Suárez de Figueroa, 1584 (AGI, Patronato Real (Pat.),

235, ramo 8, f. 22v); Padre Samaniego en Crónica Anónima (1944 [c. 1600]: 472).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 86



Enseñanzas de un padrón

muchos indios y mujeres”. En represalia, el Inca del Cusco despachó al capitán Turu-
mayo contra los guaraníes, que también acabó siendo vencido por ellos. De nuevo, por
esta batalla, “se escaparon muchos indios de este reino y de los llanos” (AGI, Charcas,
r. 1, N. 11, ff. 4r-v, 5). ¿Podrían los Goligoli y Tamagoci del padrón atestiguar las huidas
de los “naturales” mencionadas por Alcaya para escapar del furor guaraní?

Un segundo caso es el de la superposición de encomiendas entre Santa Cruz la Vieja y
la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Tras su encuentro con Ñuflo de Cha-
ves en el Guapay, Andrés Manso, el conquistador llegado desde Charcas, se replegó al
sur y fundó a orillas del Parapetí la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Ahí,
en 1563, también repartió encomiendas de indios a sus soldados (Manso 2008 [1563]).
Acerca de este repartimiento, Cristóbal de Saavedra declaró en 1571 que Manso “hizo
algunas encomiendas de indios así en lo que tocaba adonde estaba el dicho Ñuflo de
Chaves como en la parte que él había poblado” (Información 2008 [1571]: 219). Y es cierto
que, dos años después del padrón de Santa Cruz, las encomiendas de Manso mencio-
nan en 1563 a los copores, los comiches, chanes de los llanos y “maripanos” (gente del
jefe Maripa), que en 1561 fueron encomendados en Santa Cruz, al rey y a don García
respectivamente.

¿Cómo explicar esta superposición de repartimientos? ¿Habrá Manso “usurpado” en-
comiendas de Chaves? El asunto no es tan sencillo. Pues la comparación entre ambos
padrones evidencia una cosa: Manso conocía de mucho más cerca que Chaves a los
indios empadronados, y sus encomiendas son mucho más detalladas, incluyendo nom-
bres de caciques, número de casas, etc. Ahí donde Chaves nombra a “los maripanos”,
agregando un inútil dolor de cabeza más al investigador que no vuelve a encontrar este
nombre en las fuentes, Manso menciona por el contrario “el pueblo de Zariza, con los
caciques del dicho pueblo llamados Maripa, Marazui, Chavla, Guachore, con todos sus
principales e indios” (Repartimiento 2008 [1561]: 99; Manso 2008 [1563]: 162-163).

De esta manera, no me parece casualidad que las encomiendas de Santa Cruz que cal-
can las de Manso sean las que están dirigidas al rey y al gobernador titular (y títere,
pues nunca pisó estas tierras) de la provincia: en suma, a las dos únicas personas de
la lista que jamás iban a verificar la existencia real de sus encomiendas. De esta mane-
ra, la “usurpación” parece haber sido realizada por Chaves y no por Manso. Si bien es
cierto que las encomiendas del primero datan de 1561 y las del segundo de 1563, nada
impide pensar (sería más bien lo más lógico) que, habiendo fundado La Nueva Rioja
hacia 1561, Manso haya repartido más temprano otras encomiendas que las que llega-
ron hasta nosotros. Chaves pudo haber oído hablar de los copores y demás comiches
en ocasión de su encuentro con Manso en 1559 -–aunque este encuentro se produjo por
el río Grande y no por el Parapetí— o, más probablemente, a través de los indígenas
de Santa Cruz que tenían relación con ellos. Es muy dudoso sin embargo que les haya
conocido algún día de visu, y mucho menos utilizado sus servicios, lo que nos lleva a
una última observación. El virrey Toledo se quejaba en estos términos en 1571: “soy in-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 87



Isabelle Combès

formado que en aquella provincia [Santa Cruz] hay muchos indios encomendados por
sola noticia, los cuales nunca han servido ni venido de paz a los españoles” (Toledo 1914
[1571]: 22; énfasis mío), y esta observación no es aislada (cf. García Recio 1988: 160, 219).

Derribando mitos

Me gustaría cerrar estas páginas con otras enseñanzas de este corpus de documentos
en general y del padrón de encomiendas en particular: las informaciones que propor-
cionan y permiten relativizar, cuando no derrumbar, algunos mitos recurrentes en la
historiografía y antropología del Oriente boliviano.

La región donde se fundó la primera Santa Cruz se llama hoy Chiquitania. El nom-
bre deriva del de Chiquitos, como fue conocida a partir del siglo XVIII, cuando los
jesuitas establecieron misiones en la zona. Como evidencian los censos e informes de
la Compañía de Jesús, estas misiones eran multiétnicas y multilingües. En un afán por
homogeneizar el panorama y facilitar la evangelización, los hijos de San Ignacio se es-
forzaron por difundir una única lengua: el dialecto tao de la lengua de los “chiquitos”,
por ser más difundido (Tomichá 2002; Matienzo et al. 2011). De ahí que, para muchos
en la actualidad, los indígenas chiquitos (ahora chiquitanos) son los únicos moradores
originarios de la región. Es el caso, por ejemplo, de Eduardo Cortes (1998) que, leyendo
en realidad el pasado a la luz del presente, ubica a grupos “chiquitanos” en Santa Cruz
la Vieja. Sin embargo, tanto el padrón de encomiendas de Santa Cruz la Vieja como
los demás documentos contemporáneos evidencian que, en el siglo XVI, el panorama
era bastante distinto y mucho más diversificado. Los primeros cruceños llamaron “chi-
quitos” a un grupo bastante alejado de Santa Cruz hacia el noroeste; tradujeron casi
literalmente el nombre que les daban los guaraní-hablantes de la región: tapii-miri, es
decir “pequeños esclavos”, aun a sabiendas que su “verdadero” nombre era tovasicoci
(Martínez 2015). El padre Diego de Samaniego escribe:

Fuimos el padre Martínez y yo a la provincia de los tauaçicoçis [tovasicocis],
o por otro nombre chiquitos, así dichos no porque lo sean en el cuerpo, que
antes son grandes, sino porque sus casas son pequeñas y las puertas mucho
más, que es menester para entrar en ellas ir a gatas y a veces pecho por
tierra. Los chiriguanaes [guaraníes] los llaman tapiomiri [tapuy-miri, tapii
miri], que quiere decir esclavos de casas chicas, y los españoles abreviando
los llaman chiquitos (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 488).

En Santa Cruz misma, los documentos no mencionan el chiquito como lengua gene-
ral, y sólo unos pocos núcleos cercanos pueden ser razonablemente identificados como
chiquito-hablantes. Es el caso, por ejemplo, de los jamarecoci, y de las aldeas del pa-
drón nombradas Borocoçi, Totarcoci, Coricoci, Quimorecoci, Tavicoci, Totaycoci y Tu-
rubococi: en efecto, sus nombres o bien recuerdan a los de grupos chiquitanos del siglo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 88



Enseñanzas de un padrón

XVIII, o bien están construidos a partir de un radical chiquitano. En todo caso, lo que
puede apuntarse con bastante claridad, es que “los chiquitos” no están, en esta época,
identificados por los españoles como una “generación” mayor que engloba a diferentes
“parcialidades”, como lo son por ejemplo los chanes.

Otro ejemplo es relativo a los grupos de lengua zamuca del Chaco boreal. En 1584,
el gobernador de Santa Cruz, Lorenzo Suárez de Figueroa, opina que, para ayudar a
establecer un nuevo asiento español en el río Guapay, se debería utilizar en un primer
tiempo indios de “las provincias comarcanas a Santa Cruz” hasta que se logre sujetar a
los nativos locales. En opinión del gobernador, estos indios de Santa Cruz podrían ser
los “morotocos y casachionos”.10

Esta es la única mención que encontré de “los casachionos”, y los asocia con los mo-
rotocos. De hecho, el padrón de encomiendas confirma la asociación, pues menciona a
un jefe llamado Casacheano y a otro de nombre Morotoco, ambos “principales” de la
parcialidad Capayxoro (Repartimiento 2008 [1561]: 105). Es decir, “casachionos” y “mo-
rotocos” son la gente al mando de estos jefes.

Ahora bien, con el nombre de capayxoros y variantes, los cruceños conocen a una “ge-
neración” de indígenas ubicados al sur de la ciudad, es decir, hacia el Chaco boreal. En
1561, el reparto de encomiendas atribuye a Pedro Tello Girón “Coçimo, Allati, Metia,
principales de Maraibo, caparioros” (ibíd.: 101). En consonancia con estos datos, varios
testimonios ubican también a los morotocos o “motocos” al sur de la ciudad.11

Lo interesante es que, en el siglo XVIII, los morotocos eran una parcialidad de lengua
zamuca bien conocida por los jesuitas, la más cercana a la misión de San José, es decir,
a Santa Cruz la Vieja (Fernández 1726; Tomichá 2002). Este dato, agregado a una ubi-
cación sureña y chaqueña, permite sugerir que los capayxoros eran un grupo zamuco-
hablante, dividido en “parcialidades” o grupos locales, entre ellos los morotocos y los
casacheanos. A favor de esta hipótesis, sabemos que su lengua era diferente del guaraní,
del chane, del gorgotoqui y del payono (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 501).

Estas observaciones son importantes: el zamuco es una familia lingüística aislada, sola-
mente hablada en el Chaco boreal, por los actuales indígenas ayoreos e ishir. Más allá
de un efímero contacto con los jesuitas en la misión de San Ignacio de Zamucos, que
tuvo corta vida en el siglo XVIII, los investigadores de los ayoreos han postulado un
centenario (cuando no milenario) aislamiento de estos indígenas hasta su “aparición”
en la Chiquitania en los años 1930 después de la guerra del Chaco entre Bolivia y Pa-
raguay (p. ej. Bernand 1977: 33; Fischermann 1988). Los capayxoros encomendados en
1561 desmienten esta idea. Más aún, si Suárez de Figueroa pudo llegar a pensar en uti-
lizar a morotocos y casachianos para ayudar a una nueva fundación española, es lógico

10 AGI, Pat. 235, ramo 8, f. 22; en Mujía (1914: t. 2: 413).
11 AGI, Pat. 235, ramo 11, ff. 13v, 21v, 28r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 89



Isabelle Combès

suponer que eran considerados como “indios de paz” y obedientes. El dato arroja una
nueva luz sobre la muy poca conocida historia de los zamucos en el siglo XVI, pues
permite apreciar que no todos ellos se mantuvieron “al margen” de la conquista como
se ha sostenido.

Palabras finales

El padrón de 1561 ciertamente no puede ser analizado de manera aislada y, por sí so-
lo, no alcanza para aventurar hipótesis o conclusiones como las que expuse en estas
páginas. Pero lo cierto es que sin él, muchas preguntas quedarían sin respuesta; otras
muchas ni se plantearían, como la coincidencia de nombres entre el Guapay y Santa
Cruz, y en otros casos algunos mitos historiográficos perdurarían.

Más allá de sus investigaciones propias, el compromiso de un historiador debería ser
difundir la información, publicar fuentes y ponerlas al alcance de colegas y público. En
aspecto, el proyecto de la Universidad de Bonn logró innegables avances para la histo-
riografía y la etnohistoria del Oriente boliviano. Si se me permite el juego de palabras
con el título de uno de sus libros más famosos, las diversas publicaciones de Catherine
Julien abrieron la puerta a los investigadores locales para, por fin, empezar a “leer la
historia cruceña”. La mejor prueba de ello son, tal vez, la republicación del corpus en
2014 en Santa Cruz, y las del padrón y de otros documentos por otros autores después
de 2008 (Combès 2010; Combès y Peña 2013). Una de estas publicaciones está dedicada
a Catherine Julien, tal como me gustaría dedicarle estas breves páginas.

Referencias

Anello Oliva, Juan
1895 [1631] Historia del reino y provincias del Perú. Lima: Imprenta San Pedro.

Anua 1589
1929 [1589] Missio in provinciam Santae Crucis – Annuae Litterae Societatis Iesu.

Anthropos 24:913–941.

Anua 1596
1965 [1596] Anua de la Compañía de Jesús - Tucumán y Perú. En: Marco Jiménez de

la Espada (ed.), Relaciones geográficas de Indias II, Biblioteca de Autores Españoles
184, pp. 86–113. Madrid.

Barnadas, Josep
2002a Ayllu. En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario histórico de Bolivia, vol. 1, pp. 233.

Sucre: Grupo de estudios históricos.
2002b Repartimiento de indios (encomienda). En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario his-

tórico de Bolivia, tomo 2, pp. 708–709. Sucre: Grupo de estudios históricos.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 90



Enseñanzas de un padrón

Bernand, Carmen
1977 Les Ayoré du Chaco septentrional. Étude critique à partir des notes de Lucien Sebag.

París/La Haya: Mouton.

Combès, Isabelle
2008 Planchas, brazaletes y hachuelas: las rutas prehispánicas del metal andino desde

el Guapay hasta el Pantanal. Revista Andina 47:53–82.
2010 Diccionario étnico. Santa Cruz la Vieja y su entorno en el siglo XVI. Cochabamba:

ILAMI.
2012 Susnik y los gorgotoquis. Efervescencia étnica en la Chiquitania (Oriente boli-

viano). Indiana 29:201–220.

Combès, Isabelle y Paula Peña
2013 Santa Cruz la Vieja (1561-1601). Santa Cruz: Gobierno Municipal Autónomo.

Cortes, Eduardo
1998 Cotoca, proyecto de obras culturales. Santa Cruz: Ed. del autor.

Crónica Anónima
1944 [c. 1600] Crónica anónima. En: Pablo Mateos (ed.), Historia General de la Compañía

de Jesús en la provincia del Perú, t. II, pp. 471–507. Madrid: CSIC.

Fernández, Juan Patricio
1726 Relación historial de las misiones de los indios que llaman Chiquitos. Madrid: Imprenta

de Manuel Fernández.

Finot, Enrique
1978 [1939] Historia de la conquista del oriente boliviano. La Paz: Juventud.

Fischermann, Bernd
1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Tesis de doctorado. Universität Bonn.

García Recio, José María
1988 Análisis de una sociedad de frontera. Santa Cruz de la Sierra en los siglos XVI y XVII.

Sevilla: Excma. Diputación provincial de Sevilla, Vto centenario del descubri-
miento de América.

González, Martín
1903 [1556] Carta de Martín González, clérigo, al emperador Don Carlos. En: Ulrich

Schmidel (ed.), Viaje al Río de la Plata, pp. 467–485. Buenos Aires: Cabaut y CIA
Editores.

Información
2008 [1571] Información de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde

el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 218–221. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 91



Isabelle Combès

Instrucción del cabildo
2008 [1561] Instrucción del cabildo de la ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Cath-

erine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y
Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 95–99. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Irala, Domingo Martínez de
2008 [1543] Relación de la jornada al norte. En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente.

Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597),
pp. 1–11. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Julien, Catherine
1997 Historia de Tarija. Corpus documental tomo VI. Tarija: Universidad autónoma Juan

Misael Saracho.
2003 Rebeldía en Santa Cruz de la Sierra en tiempos del virrey Francisco de Toledo.

Revista de Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad autónoma Gabriel René
Moreno 9/1-2:1–42.

2005 Alejo García en la historia. Anuario de Estudios Bolivianos, Archivísticos y Bibliográ-
ficos 11:223–266.

2006 La descripción de la población del oriente boliviano en el siglo XVI. En: Isabe-
lle Combès (ed.), Definiciones étnicas, organización social y estrategias políticas en el
Chaco y la Chiquitania, pp. 49–67. Santa Cruz: IFEA/El País.

2007 Kandire in real time and space: Sixteenth-century expeditions from the Pantanal
to the Andes. Ethnohistory 54(2):245–272.

2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la
Vieja (1542-1597). [Reeditado en 2014]. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Köster, Gerrit
1983 Santa Cruz de la Sierra. Desarrollo, estructura interna y funciones de una ciudad en los

llanos tropicales. Cochabamba: Instituto de Ecología de la Paz - Centro Pedagógico
y Cultural Portales.

López, Pero
1971 [c. 1570] Relación de Pero López. Visión de un conquistador del siglo XVI. Bahía Blan-

ca: Universidad del Sur.

Manso, Andrés
2008 [1563] Encomiendas hechas por Andrés Manso. En: Catherine Julien (ed.), Desde

el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 160–164. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Martínez, Cecilia
2013 Del Paraguay al piedemonte, de amigos a adversarios: Ñuflo de Chaves y los

guaraníes en la conquista de Santa Cruz de la Sierra. En: Isabelle Combès y Pau-
la Peña (eds.), Santa Cruz la Vieja (1561-1601), pp. 33–66. Santa Cruz: Gobierno
Municipal Autónomo.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 92



Enseñanzas de un padrón

2015 Tapuy miri, chiquitos, chiquitanos. Historia de un nombre en perspectiva interétni-
ca. Bulletin de l’Institut français d’études andines 44(2):237–258.

Matienzo, Javier, Roberto Tomichá, Isabelle Combès y Carlos Page
2011 Chiquitos en las Anuas de la Compañía de Jesús (1691-1767). Cochabamba: Itinera-

rios.

Mujía, Ricardo
1914 Bolivia-Paraguay y Anexos. Época colonial. La Paz: El Tiempo.

Métraux, Alfred
1942 The native tribes of eastern Bolivia and western Matto Grosso. Bureau of American

Ethnology Bulletin 143. Washington: Smithsonian Institution.

Relación de los casos
2008 [1561] Relación de los casos en que el capitán Ñuflo de Chaves ha servido a Su

Majestad desde el año de quinientos y cuarenta. En: Catherine Julien (ed.), Desde
el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 66–69. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Relación general
2008 [1560] La relación general de todo lo susodicho [que] tomó en publica forma...

En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente
boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 57–63. Santa Cruz: Fondo Editorial
Municipal.

Relación verdadera
2008 [1571] Relación verdadera del asiento de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine

Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa
Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 212–217. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Repartimiento
2008 [1561] Repartimiento que se hizo por Ñuflo de Chaves de la tierra y solares de

la dicha ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el
Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 99–109. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Rodrigues, Antônio
1956 [1553] Cópia de una carta do irmão Antônio Rodrigues para os irmãos de Coim-

bra. En: Serafim Leite (ed.), Monumenta Brasiliae, vol. 1, pp. 468–481. Roma: Insti-
tutum Historicum Societatis Iesu.

Schmidel, Ulrich
2008 [1567] Reise in die La Plata-Gegend (1534-1544) / Viaje al río de La Plata y Paraguay.

Fontae Americanae 3. Kiel: Westensee-Verlag.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 93



Isabelle Combès

Testimonio y relación
2008 [1561] Testimonio y relación de toda la tierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el

Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 113–117. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Toledo, Francisco de
1914 [1571] Instrucciones al capitán Juan Pérez de Zurita para la gobernación de Santa

Cruz. En: Ricardo Mujía (ed.), Bolivia-Paraguay, Anexos, vol. 2, pp. 17–30. La Paz:
El Tiempo.

Tomichá, Roberto
2002 La primera evangelización en las reducciones de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Cocha-

bamba: Verbo Divino, Universidad Católica Boliviana y Ordo Fratrum Minorum
Conv.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 94


