
NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

IN MEMORIAM

Catherine Julien o la siempre renovada fascinación
por América del Sur

María Susana Cipolletti
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2093-7226
mariacipolletti@hotmail.com

Recibido: 10 de enero de 2025 / Received: January 10, 2025, Aceptado: 21 de julio de 2025 / Accepted:
July 21, 2025.

Resumen
María Susana Cipolletti comparte un emotivo recuerdo de su propia experiencia
con Catherine Julien, incorporando dos fotografías que ponen de relieve aspectos
más íntimos de la vida de la autora en un contexto familiar y de compañerismo.
Una de esas fotografías se destaca en la portada de este número.

Palabras clave
In memoriam, Catherine Julien, Congreso Internacional de Americanistas,
Friburgo, Sevilla

Abstract
María Susana Cipolletti shares a touching recollection of her experience with Cather-
ine Julien, including two photographs that highlight more intimate aspects of the
author’s life within family and friendship contexts. One of these photographs
graces the cover of this issue.

Keywords
In memoriam, Catherine Julien, International Congress of Americanists, Freiburg,
Sevilla

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 241–244
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3311

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3311
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


María Susana Cipolletti

Varios colegas han colaborado en este tomo con valiosos comentarios y valoraciones de
la extensa obra científica de Catherine Julien, de modo que en este texto me concentraré
en otro aspecto de Catherine, el que me fue más cercano: una suerte de retrato, necesa-
riamente parcial, de la forma en que yo viví las experiencias que disfrutamos juntas.

Nuestro primer contacto se dio en los años en que Catherine investigó en el Instituto
de Americanística y Etnología de la Universidad de Bonn. Si bien yo ya no vivía en
Bonn, el hecho que en primer lugar nos llevó a conocernos y a intercambiar experiencias
fue que ambas habíamos sido becarias de la Fundación Alexander von Humboldt, de
Alemania. Catherine disfrutaba en ese momento de la beca en el Instituto (1989-1991),
mientras que la mía había sido en el mismo lugar, aunque cuatro años antes, cuando aún
se llamaba Seminar für Völkerkunde y se hallaba bajo la dirección del Prof. Udo Oberem
(1923-1986). Este primer contacto, que podría haber quedado simplemente en eso, se
profundizó en los años siguientes.

En parte coincidíamos en algún simposio en el que ambas participábamos, sobre todo
los del Congreso Internacional de Americanistas (ICA), como los de Estocolmo/Uppsala
(1994) y Varsovia (2000). Después de nuestro encuentro en el ICA de Santiago de Chile
(2003), fuimos juntas a Isla Negra, a visitar la inolvidable casa donde vivió Pablo Ne-
ruda (que fue quien introdujo ese topónimo), situada a algo más de 100 kilómetros de
Santiago, la capital. Recuerdo una extensa conversación con Catherine luego de un al-
muerzo en un restaurante de madera en una tarde húmeda y nublada, frente a un mar
embravecido y delante de una gran chimenea de la cual se desprendían los aromas de
las maderas en combustión. A instancias de Catherine, extendimos luego la excursión
hasta Pomaire, un pueblo conocido por sus figuras hechas con la arcilla negra del lugar.

El tiempo más extenso en el que nos vimos diariamente fueron unos dos meses en 1993,
cuando ambas investigábamos sobre nuestros respectivos temas en el Archivo de Indias
(AGI) en Sevilla. Catherine, luego de muchos años dedicada al estudio de los Incas,
trabajaba ahora las fuentes del Oriente de Bolivia, mientras que yo había sumado la
investigación etnohistórica a la etnográfica sobre sociedades indígenas de la Amazonía
ecuatoriana.

Catherine vivía en Carmona, a unos 35 kilómetros de Sevilla: para llegar a las 8:00 al
archivo, que era la hora de apertura, se levantaba antes de las 6 de la mañana, una hora
que era para ella habitual. Con una pausa para ir a tomar el “cafecito” a media mañana,
salíamos a las 15:00 horas, cuando cerraba el archivo hasta el día siguiente, e íbamos a
comer a alguna de las muchas tabernas de la ciudad. Esta cercanía fue la oportunidad
para intercambiar impresiones sobre nuestros temas y las informaciones que cada una
iba encontrando en los inabarcables legajos del archivo.

A ambas nos apasionaban algunos fenómenos del catolicismo popular. Uno de ellos era
el culto a la Virgen del Rocío, cuyo santuario, situado a unos 80 kilómetros de Sevilla,

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 242



Catherine Julien o la siempre renovada fascinación por América del Sur

en Huelva, visitamos un día. Era un lugar que a las dos nos interesaba, por su conexión
(o más bien por su no conexión) con América del Sur. Si bien en la actualidad es uno de
los lugares más emblemáticos del catolicismo popular español, y no solo en Andalucía,
llama la atención que no existan trazas del culto en la época colonial en las posesiones
españolas en América. Esto hace pensar que este culto se generalizó más tardíamente
que el de las otras vírgenes veneradas por el catolicismo; es decir, que no había decan-
tado en España en las primeras épocas de la Conquista. En el camino quisimos visitar
el Puerto de Palos, a orillas del río Tinto, un lugar emblemático porque de allí partió
Colón con sus carabelas en su primer viaje. No conocíamos ni tuvimos en cuenta el pa-
so de los siglos que, debido a la erosión y al no ser canalizado, hace varios siglos que se
encuentra sepultado y perdido como puerto.

Figura 1. Días felices: Catherine en el camino al Santuario de la Virgen del Rocío
(Huelva, 1993). Foto M. S. Cipolletti.

Otro tema que seguíamos en la bibliografía y en nuestras charlas fue el papel destaca-
do del Santiago “Matamoros” en la conquista de América, donde fue un emblema de
la conquista de las sociedades indígenas. Además, vivimos juntas la Semana Santa en
Sevilla. Estos y otros fenómenos del catolicismo popular eran para Catherine más ex-
traños que para mí, ya que sus orígenes familiares se remontaban a bautistas suecos,
emigrados a zonas no urbanas de California.

Durante esta época en Sevilla conocí un aspecto de Catherine que decantó en un retrato
más profundo o acertado que el que surge de conversaciones en los pasillos o cafeterías
llenas de los Congresos: su ascetismo. Allí pude observar sus manos rojizas y escama-
das, y a mi pregunta por el motivo, me contó que las tenía así debido a enjuagar la ropa,

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 243



María Susana Cipolletti

incluidas sábanas y toallas, en una especie de lavadora llamada “pepito”, que movía las
telas, pero no enjuagaba ni escurría.

Disentíamos en su convicción que cada persona debía hacer sus propias tareas, inclusi-
ve todas las domésticas, y de ahí sus manos enrojecidas y despellejadas por un lavado
que hacía prácticamente a mano. Mi argumento era de qué vivirían negocios como la-
vanderías, por ejemplo, si cada uno se empeñaba en hacer todo por sí mismo.

Su ascetismo se reflejaba también en su forma de vida, en levantarse antes de las 6 de la
mañana y encarar prontamente el trabajo, y en negarse a la ingestión de bebidas alcohó-
licas. Catherine y su hija Claire pasaron con nosotros los días de Navidad y Año Nuevo
de 1995 en nuestra casa en Friburgo. La primera mañana, cuando me levanté, encontré
a Catherine en la cocina. Había hecho un té, silenciosamente, con el adminículo que
siempre la acompañaba, el Tauchsieder, o calentador de inmersión ideal para viajes, que
era muy común en Alemania hace varias décadas. Para evitar hacer ruido y despertar-
nos al buscar sus cuadernos, estaba escribiendo en unas grandes servilletas de papel
blanco que había encontrado en la cocina.

Pero lo que más me impresionaba de Catherine, y lo sigue haciendo hasta ahora, era su
entusiasmo vital, contagioso, que se reflejaba en su risa abierta y el brillo de su mirada,
que transformaban en fascinantes los temas de la etnohistoria, considerados general-
mente áridos. Tenía el don de despertar el entusiasmo de su interlocutor, que intuía
que Catherine no se refería solamente a preguntas intelectuales, sino que ponía en esos
temas su propia vida.

Figura 2. Catherine y su hija Claire en nuestra casa en Friburgo,
en las Navidades de 1995. Foto M. S. Cipolletti.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 244


