
NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Karoline Noack
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255
knoack@uni-bonn.de

Traducción por:

Claudio Soltmann
Johannes Gutenberg-Universität Mainz (Maguncia, Alemania)
ORCID: 0000-0001-6044-6272
cascsoltma@gmail.com

Publicación original:
“Die ordenanzas von Jayanca (1566)”, en: Die Visitation von des Gregorio Gonzáles de Cuenca
(1566/67) in der Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung. Europäische Hochschulschriften, Reihe III: Geschichte
und ihre Hilfswissenschaften, Vol. 717. Peter Lang, 1996, pp. 174–237 (cap. III.2.2.).

Recibido: 5 de diciembre de 2024 / Received: December 5, 2024, Aceptado: 6 de enero de 2025 / Accep-
ted: January 6, 2025.

Nota introductoria por:

Danitza Márquez Ramírez
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681
damarquezra@gmail.com

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 127–197
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3316

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3316
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Nota introductoria

por Danitza Márquez Ramírez

Como parte del compromiso de Notas de Antropología de las Américas y, en particular, de
la presente sección “Traducciones”, de poner a disposición del público hispanohablan-
te investigaciones relevantes para los estudios latinoamericanos que han circulado de
manera limitada en otros idiomas, presentamos en este número la traducción al español
de una sección de la tesis doctoral de la Dra. Karoline Noack.1 La autora, hoy profesora
principal de nuestro Departamento, defendió su disertación en 1996 en el Instituto de
Estudios Latinoamericanos de la Freie Universität Berlin para optar el grado de docto-
ra en Altamerikanistik. Ese mismo año, la versión revisada fue publicada por la edito-
rial Peter Lang, bajo el título Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in
der Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und
Rechtsanwendung (Noack 1996a).2

La tesis analiza la visita a la provincia de Trujillo en la década de 1560 por el oidor Dr.
Gregorio González de Cuenca, quien, a partir de este procedimiento administrativo,
promulgó las llamadas Ordenanzas de Jayanca, aplicadas a toda la provincia y destina-
das a establecer las bases de un nuevo ordenamiento jurídico para la región norte del
virreinato peruano, en un contexto de crisis política y económica. Si bien en la década
de 1970 María Rostworowski (1975) había publicado y comentado dichas Ordenanzas,
la visita, como documento administrativo, y el proceso de configuración de un nue-
vo orden jurídico, había recibido escasa atención por parte de la historiografía sobre
el mundo andino colonial; solo un número reducido de especialistas pudo acceder a
la visita mediante microfilms custodiados en el Archivo General de Indias en Sevilla.
Hacia 1996, Noack (1996b: 142) señalaba que, aunque valiosos, todavía eran pocos los
estudios que dialogaban directamente con la información contenida en este documento
(véase Netherly 1977; Espinoza Soriano 1987; Ramírez 1985, 1986). Como relata la pro-
pia Noack en el prólogo a la versión impresa (1996a: 5), fue gracias al recordado Jürgen
Golte, fallecido en 2021 y su director de tesis, que dirigió su mirada a la visita del Dr.
Cuenca, al ser él quien lo sugiriera.

La obra se estructura en cuatro partes y un anexo. La “Introducción”3 plantea el pro-
blema de investigación, los objetivos, el estado de la cuestión y el enfoque metodoló-

1 El título original de la disertación es “Die gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechts-
anwendung, dargestellt anhand der visita von Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nord-
region des Vizekönigreiches Peru”; en castellano: “La relevancia social del ordenamiento jurídico y la
aplicación del derecho, expuesta a partir de la visita de Gregorio González de Cuenca (1566/67) a la
región norte del Virreinato del Perú” (traducción nuestra).

2 En castellano: La visita de Gregorio González de Cuenca (1566/67) a la región norte del Virreinato del Perú.
Relevancia social del ordenamiento jurídico y la aplicación del derecho (traducción nuestra).

3 I. “Einführung” en el original; la traducción es nuestra.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 128



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

gico, y la discusión de categorías analíticas como “costumbre” y que profundiza en los
siguientes capítulos. La segunda parte, “Los ordenamientos jurídicos”,4 analiza la nor-
matividad del Estado inca y la del incipiente Derecho indiano incluyendo instituciones
centrales como la mita o el tributo, es decir, el marco jurídico que comenzaba a configu-
rarse en las décadas inmediatas a la invasión. La tercera, “La visita y la relevancia social
del ordenamiento jurídico y su aplicación”,5 constituye el aporte más significativo y
extenso: examina la visita para identificar los elementos de las instituciones prehispá-
nicas que se conservaron durante la colonización temprana y que pasaron a integrar el
nuevo corpus legislativo para el norte del virreinato, sirviendo de base para las tras-
cendentales reformas toledanas de la década siguiente. Esta parte analiza también las
motivaciones y razonamiento del Dr. Cuenca para incorporar, reformular o restringir
la normatividad indígena, así como su impacto en la vida cotidiana, particularmente
en las prácticas de reciprocidad andina, el trabajo forzado y la reorganización del tri-
buto, convertido en componente clave del incipiente mercado colonial; además de la
reestructuración de las instituciones prehispánicas como los cacicazgos y la fundación
de las primeras reducciones de indios. La última parte está dedicada a las considera-
ciones finales. La traducción del subcapítulo 2.2, “Die ordenanzas von Jayanca”, en la
tercera parte, es la que presentamos a continuación. Realizada con sumo cuidado filo-
lógico y preservando la precisión conceptual del texto original, la traducción estuvo a
cargo de nuestro colega Claudio Soltmann, bajo el acompañamiento de Karoline Noack.
A Claudio expresamos nuestro más profundo agradecimiento por su generosa disposi-
ción para asumir esta tarea, decisiva para la presente edición. Asimismo, agradecemos
de manera muy especial a Naomi Rattunde y a Joaquín J. A. Molina M. por su ardua
colaboración en la edición final y la diagramación de la traducción.6

Si bien en los años posteriores a su publicación en alemán no se concretó la traducción
íntegra de la tesis al español, Noack difundió muchos de sus resultados en artículos
para revistas académicas (véase Noack 1997, 2001, 2002, 2003, 2004, 2005, 2007). La edi-
ción alemana fue reseñada oportunamente en español por Teodoro Hampe Martínez,
destacando la minuciosidad del análisis documental y el aporte de Noack al sentar “las
bases necesarias para interpretar el Derecho indiano puesto en vigor a través de la visita
y las ordenanzas de González de Cuenca” (1996: 133). En años recientes, el análisis de
la visita del Dr. Cuenca, y la visita como fuente, ha sido retomado, sobre todo en estu-
dios sobre la fundación, configuración y funcionamiento de las primeras reducciones de
indios (véase VanValkenburgh et al. 2020; VanValkenburgh 2021) y sobre la reconfigu-
ración del tributo y la mita (véase Argouse 2016; Albiez-Wieck 2022). En este contexto,
coincidimos en que esta traducción constituye un aporte historiográfico significativo, al

4 II. “Die Rechtsordnungen” en el original; la traducción es nuestra.
5 III. “Die visita und gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung” en el ori-

ginal; la traducción es nuestra.
6 Se han mantenido las cursivas y los términos en español presentes en el texto original alemán, que fue-

ron utilizados por la autora, para preservar la especificidad conceptual de las categorías de análisis,
así como de las instituciones del mundo colonial andino.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 129



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

poner a disposición, en la lengua predominante de la región estudiada, un trabajo fun-
damental para comprender los procesos de construcción del orden colonial en y desde
la región norte del Perú.

Referencias

Albiez-Wieck, Sarah
2022 Taxing Difference in Peru and New Spain (16th–19th Century). Leiden: Brill. DOI:

https://doi.org/10.1163/9789004521643.

Argouse, Aude
2016 Je le dis pour mémoire. Testaments d’Indiens : Lieux d’une justice ordinaire. París: Les

Indes Savantes.

Espinoza Soriano, Waldemar
1987 Artesanos, transacciones, monedas y formas de pago en el mundo andino. 2 vols. Lima:

Banco Central de Reserva del Perú.

Hampe Martínez, Teodoro
1996 Reseña de “Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der

Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung”. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y
del Caribe / European Review of Latin American and Caribbean Studies 61:133–135.

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:

Cornell University.

Noack, Karoline
1996a Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vi-

zekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwen-
dung. Frankfurt am Main: Peter Lang.

1996b Gregorio González de Cuenca: Visitador y legislador en la Costa Norte, Perú,
siglo XVI (1566/67). INDIANA - Estudios Antropológicos sobre América Latina y el
Caribe 14:141–153. DOI: https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153.

1997 El cacicazgo de Huamán dentro de la jurisdicción de Trujillo, siglo XVII: desarro-
llo de su estructura y principios de organización. Boletín del Instituto Riva-Agüero
24:343–367.

2001 Los caciques ante el notario. Transformaciones culturales en el siglo XVI. En:
Héctor Noejovich (ed.), América bajo los Austrias: economía, cultura y sociedad,
pp. 191–204. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Pe-
rú.

2002 El orden colonial inventado: estrategias y actitudes de los caciques e indígenas
de Cajamarca, sierra norte del Perú, S. XVI. Cuadernos de Historia 1:4–14.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 130

https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789004521643
https://doi.org/https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153


Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Noack, Karoline
2003 Caciques, escribanos y las construcciones de historias: Cajamarca, Perú, siglo

XVI. En: David Cahill y Blanca Tovias (eds.), Elites indígenas en los Andes: nobles,
caciques y cabildantes bajo el yugo colonial, pp. 213–227. Quito: Abya-Yala.

2004 Las representaciones del poder político en la sociedad colonial del siglo XVI,
Costa Norte del Perú. En: Luis Valle Alvarez (ed.), Desarrollo Arqueológico, Costa
Norte del Perú, vol. 1, pp. 115–124. Trujillo: Ediciones SIAN.

2005 Negociando la política colonial en el Perú: la perspectiva desde la región norte
de los Andes centrales (1532–1569). En: Nikolaus Böttcher, Isabel Galaor y Bernd
Hausberger (eds.), Los buenos, los malos y los feos. Poder y resistencia en América
Latina, pp. 199–226. Madrid y Frankfurt am Main: Iberoamericana y Vervuert.

2007 Relaciones políticas y la negociación de una ‘nueva’ sociedad colonial en el valle
de Pacasmayo, costa norte del Perú (siglo XVI). En: Wiltrud Dresler, Bernd Fah-
mel y Karoline Noack (eds.), Culturas en movimiento. Contribuciones a la transfor-
mación de identidades étnicas y culturas en América, pp. 243–264. Ciudad de México:
Instituto de Investigaciones Antropológicas, Universidad Nacional Autónoma
de México.

Ramírez, Susan
1985 Social Frontiers and the Territorial Base of Curacazgos: An Interdisciplinary Per-

spective on Andean Ecological Complementarity. En: Shozo Masuda, Izumi Shi-
mada y Craig Morris (eds.), Andean Ecology and Civilization, Tokyo: University of
Tokyo Press.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

Rostworowski, María
1975 Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-

tura 9:119–154.

VanValkenburgh, Parker
2021 Alluvium and Empire. The Archaeology of Colonial Resettlement and Indigenous Per-

sistence on Peru’s North Coast. Tucson: University of Arizona Press.

VanValkenburgh, Parker, Sarah A. Kennedy, Carol Rojas y Gabriel Hassler
2020 El Contrato del Mar: Colonial Life and Maritime Subsistence at Carrizales, Zaña

Valley, Peru. En: Gabriel Prieto y Daniel H. Sandweiss (eds.), Maritime Commu-
nities of the Ancient Andes, pp. 366–396. Gainesville: University Press of Florida.
DOI: https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 131

https://doi.org/https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014


Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Las ordenanzas de Jayanca (1566)*

2.2.1. Las ordenanzas como fundamento jurídico de la república de los
indios

Las ordenanzas de Jayanca se hicieron públicas el 29 de agosto de 1566. Estaban dirigi-
das al cacique principal de Jayanca, Don Francisco, y a los demás funcionarios de esta
reducción. Muchos de los decretos establecidos en las ordenanzas representaban aspec-
tos de un nuevo sistema jurídico colonial que ya había surgido antes del mandato del
virrey Toledo. Por lo tanto, constituían el elemento más importante del derecho indiano
para el norte del Virreinato del Perú. En su informe al rey sobre la visita de Trujillo,
el Dr. Cuenca expresó el hecho de haber abierto nuevos caminos en esta región con la
redacción de sus ordenanzas.

“He hecho hordenanças y ordenado la Republica destos yndios lo mejor que
he podido en que se ha pasado trabajo por que hasta agora como no se ha
hecho visita ni ha avido cosa escrita en las cosas de los yndios todo se ha
fundado de nuevo [...]”.414

Esto podría dar la impresión de que estas ordenanzas fueron obra exclusiva del Dr. Cuen-
ca. Sin embargo, Assadourian, basándose en la prehistoria de las ordenanzas y en el
debate en torno a las ordenanzas de corregidores de Castro, sugiere “que el conjunto de
normas sobre la policía, al igual que las que reestructuran el poder político étnico, son
el resultado de concordancias logradas en una serie de reuniones entre el Arzobispo
Loayza, el Gobernador Castro y el oidor Cuenca”.415 Esto significa que “en esta visita
el poder político colonial discute, examina las leyes convenientes para los indios con la
Iglesia, esto es con el arzobispo Loayza”.416

Entre los requisitos esenciales para una nueva base jurídica de la “Republica destos
yndios”, contaba inicialmente la ruptura con la parte de las costumbres prehispánicas
que atribuía a la religión indígena. Sin embargo, estas costumbres no deben considerarse
independientemente de las normas jurídicas; la conexión se establece, por ejemplo, a
través de las reglas del matrimonio, como se verá.

* Para facilitar la comparación de esta traducción con el texto original, se mantiene la numeración ori-
ginal de las notas al pie de página (que son notas finales en el libro), así como la numeración de las
secciones del subcapítulo III.2.2.

414 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissón Chávez 1944, Tomo 2: 333.
415 Assadourian 1985: 94
416 Assadourian 1987: 397

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 132



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] a los yndios se les den hordenanças para su buen gouierno y para que
biuan en puliçia [...] y dexen a se aparten de los ritos y costumbres de su
infidelidad contrarias a nuestra religion christiana.”417

Los caciques estaban llamados a servir de ejemplo a sus súbditos; en el siguiente pasaje,
el término costumbre adquiere un significado más general, abarcando tanto el ámbito
jurídico como el religioso.

“[...] los caçiques y prinçipales den buen exemplo con su vida y costumbres
biuiendo como christianos / onesta y recogidamente.”418

En este sentido, Matienzo también había destacado enfáticamente en su obra “Gobierno
del Perú”, publicada en 1567, que “la conversión y cristiandad de estos pobres indios
(como he dicho y volueré a decir munchas veces), está en lo que sean sus caciques”.419

En sus ordenanzas, el Dr. Cuenca repitió las condiciones de validez de los elementos del
ordenamiento jurídico prehispánico ya expresadas en una cédula real de 1530, según
las cuales éstos, ante todo, no podían contradecir la religión cristiana420 o la “doctrina
christiana”. Por un lado, esto permitía un campo de acción bastante amplio para que las
normas jurídicas prehispánicas siguieran teniendo efecto, pero por otro lado también
queda claro que su aplicación también podía ser ante todo un asunto de interpretación.

Así, las ordenanzas del Dr. Cuenca en su conjunto se orientaban hacia un nuevo y com-
plejo orden de la república de los indios, que abarcaba la regulación de la vida social y
económica con la inclusión de las buenas costumbres, y se dirigían principalmente contra
las malas costumbres, que se oponían a la religión cristiana.421

En cuanto a la comparación con las condiciones sociales y económicas incaicas, el Dr.
Cuenca se ocupó principalmente de la cuestión del tributo –“todo un cuerpo de tribu-
to”422– que los indios encomendados debían pagar en las condiciones coloniales. Según las
concepciones del Dr. Cuenca, la contribución debía estar compuesta por el tributo para
el encomendero, el impuesto para cubrir los gastos de la comunidad del pueblo y los gra-
vámenes para la “doctrina y fabrica y ornamentos de las yglesias”.423 En este contexto,
la cuestión principal era también si la administración virreinal debía asumir un tributo

417 Cuenca [1566] 1975: 1r, véase también f. 16v.
418 Ibíd.: 12r-12v.
419 Matienzo [1567] 1967: 24.
420 Zorraquín Becú 1986: 433; véase cap. II.2. [“Der derecho indiano” en el original, en castellano: “El derecho

indiano”; la traducción es nuestra].
421 Acerca de las buenas y malas costumbres véase cap. I.3.2. [“Der Begriff costumbre” en el original, en

castellano: “El término costumbre”; la traducción es nuestra].
422 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
423 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 133



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

por cabezas o un tributo “por comunidad” al fijar de nuevo las tasas.424 Además, se dis-
cutía también la composición del tributo (en forma de trabajo, bienes naturales y tipo
de bienes naturales o dinero), el límite de edad de los que estaban obligados a tribu-
tar, la exención de la obligación de tributar y la forma de trabajo de los que no estaban
obligados a tributar. La posición del cacique dentro de la estructura social se debatía
principalmente en relación con su acceso al trabajo y su derecho al tributo. Todos estos
fueron temas que Polo de Ondegardo abordó en su informe titulado “Informe del Lic.
Juan Polo de Ondegardo al Lic. Briviesca de Muñatones sobre la perpetuidad de las
encomiendas en el Perú” [1561].425

Algunos de los aspectos aquí planteados se presentan y especifican más concretamente
en las cartas del Dr. Cuenca al rey español y en un memorándum en el que se refiere a las
ordenanzas de Jayanca, pues en este se podían incorporar las experiencias y resultados
de la visita de Trujillo.426

2.2.2. Estructura de las ordenanzas

Las “Ordenanças de los Yndios” de Jayanca están divididas en secciones: “Ele(c)çion
de Ofiçiales”, “Juez de aguas”, “Cargo del Caçique”, “Hordenanças para el Caçique
y Prinçipales”, “Hordenanças de Caçiques” y “Hordenanças generales para todos los
yndios del repartimiento”. Algunas de estas secciones contienen otras subdivisiones.427

Temáticamente, las ordenanzas pueden clasificarse en tres partes principales.

2.2.2.1. La república de los indios: el sistema de municipio

La primera parte de las ordenanzas trata de la forma de implantar el nuevo orden co-
lonial y de las estructuras en las que deben organizarse los indios. La formación de
reducciones ya se había planteado en 1549 (real provisión a la audiencia de Lima, 9 de octu-
bre de 1549).428 Las ordenanzas de Jayanca establecieron la base legal para la formación y
estructura de las reducciones, que debían organizarse siguiendo el modelo del municipio
español.429 Por lo tanto, dentro de las reducciones se crearon prácticamente dos niveles
administrativos, definidos política y jurídicamente de manera diferenciada: con el sis-
tema de municipio, se creó una nueva clase de cargos políticos indígenas, que consistía
en alcaldes, regidores, el juez de aguas, el escribano y el verdugo, así como el carcelero y el
pregonero.430 Esta nueva jerarquía de funcionarios coexistió con el cargo del cacique. Se
424 Véase cap. III.2.2.5.1.
425 Polo de Ondegardo [1561] 1940.
426 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137, R. 19, Nos. 140, 140a, 151.
427 El documento con el título original “Ordenanzas de los yndios” es conocido en la bibliografía bajo

el título “Ordenanzas de Jayanca”, como también se utiliza en este trabajo; Rostworoski publicó esta
fuente bajo el título de “Ordenanzas del Doctor Cuenca”. Ordenanzas de Jayanca, en: Rostworowski
1975a.

428 Rostworowski 1975a: 120-121.
429 Golte 1973: 43 y ss.; Gómez Cumpa 1989: 64.
430 Véase Golte 1973: 45.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 134



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

separó deliberadamente del sistema kuraq y se introdujo con el objetivo de “impedir la
aparición de grupos de poder locales e indígenas”.431

2.2.2.2. La república de los indios: el sistema kuraq

La segunda parte de las ordenanzas se refiere al sistema kuraq, o la categoría social de los
líderes étnicos y otros jefes tradicionales, que debía mantenerse. Lo esencial, sin embar-
go, es que su esfera de poder debía reducirse y hacerse controlable incluso después de la
introducción del sistema de municipio. Esto se relacionaba sobre todo con la limitación
de su posición dentro de la sociedad indígena prehispánica, que había sido decisiva
para el funcionamiento del sistema de reciprocidad y redistribución. Así, las nuevas
normas de la administración colonial también tenían que apuntar deliberadamente al
sistema redistributivo, que se debilitó aún más como consecuencia de ello. Como ya lo
había hecho la administración real con respecto al control de los encomenderos españoles,
esto debía lograrse sobre todo mediante normas que regularan el acceso de los caciques a
la mano de obra, que podían utilizar dentro de la colonia y disponer dentro de la red de
relaciones recíprocas. Las similitudes identificadas aquí en el control de caciques y enco-
menderos se refieren tanto al método utilizado como a las propias normas. Estas normas
y reglas procedían del sistema colonial español; controlaban exhaustivamente la mano
de obra indígena mediante la coacción económica y extraeconómica,432 a saber, el tipo
de trabajo, el número de trabajadores, las horas de trabajo, la distancia del lugar de tra-
bajo y la remuneración de los trabajadores, y debían aplicarse a las condiciones sociales
y económicas de la república de los indios Observando el efecto de estas normas en las
relaciones sociales y económicas del cacicazgo, se puede ver que objetivamente estaban
dirigidas principalmente a acabar con el sistema prehispánico de relaciones recíprocas.

En este marco, el cargo de cacique y los derechos y deberes asociados al mismo fueron
redefinidos por el Dr. Cuenca. Los caciques se convirtieron en “recaudadores de tributo
dentro del sistema colonial, por un lado, y en receptores privilegiados de tributo en la
sociedad indígena, por otro”.433 Esto significaba que se les asignaba una posición cen-
tral en el funcionamiento de la explotación colonial.434 Los privilegios también incluían
la reafirmación de ciertos derechos y deberes de estos dirigentes étnicos, que se remon-
taban a la época prehispánica. Dado que la función de los caciques ya no se deriva del
sistema económico redistributivo de la sociedad prehispánica, sino de su posición den-
tro del sistema de tributo español435, estos derechos y privilegios tuvieron que asumir
funciones completamente diferentes bajo las nuevas condiciones coloniales a las que
tenían en la época prehispánica.

431 Golte 1973: 44.
432 Véase cap. II.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traducción

es nuestra]; Spalding 1975: 116.
433 Golte 1973: 42.
434 Ibíd.
435 Ibíd.: 47.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 135



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Otra consecuencia de este nuevo posicionamiento del dominio fue que en la visita los
propios indios distinguieron entre los “viejos”, “tradicionales”, y los “nuevos”, líde-
res coloniales. Esta diferenciación fue particularmente evidente en el proceso judicial
iniciado por el Dr. Cuenca contra Don Juan, cacique principal de Collique. Los caciques
“antiguos” eran “dignos del respeto de sus súbditos indígenas, como aquellos caciques
de tiempos pasados y muy distintos de los que estaban siendo elevados al cargo por
sus señores españoles”.436 Mientras que los primeros seguían manteniendo relaciones
redistributivas y recíprocas con los miembros del cacicazgo, los segundos líderes –que a
menudo eran nombrados por los propios españoles– se habían colocado en una posi-
ción intermedia entre las economías india y española y a menudo eran también socios
en empresas agrícolas “mixtas”.437 Esta diferenciación de los líderes étnicos debe te-
nerse en cuenta, especialmente cuando se trata de la cuestión del reconocimiento del
gobierno de los caciques y principales por parte de los miembros del cacicazgo.438

Las normas formuladas por el Dr. Cuenca son muy similares a las posteriores ordenanzas
generales para la vida común en los pueblos de indios (6 de noviembre de 1575) de Toledo.439

Muchas de las instrucciones de Toledo ya habían sido formuladas en las ordenanzas de Ja-
yanca; Toledo precisó algunos aspectos y los desarrolló, como por ejemplo, el apartado
relativo a la jurisdicción de los alcaldes.440 De este modo, las ordenanzas del Dr. Cuenca,
que inicialmente se habían dirigido al cacique de Jayanca, tuvieron una difusión mu-
cho más generalizada que se extendió mucho más allá de Jayanca regionalmente, pero
que también tuvo consecuencias históricas de gran alcance, como se desprende de las
ordenanzas de Toledo de 1575. Las similitudes entre estas ordenanzas, pero también las
modificaciones introducidas por Toledo, serán tratadas en detalle.

2.2.2.3. Las relaciones entre la república de los indios y la república de los españoles

La tercera parte de las ordenanzas, que hay que diferenciar por su contenido, se ocupa
de la regulación de las relaciones económicas y jurídicas entre la república de los indios y
la república de los españoles441, así como de las relaciones entre los indios y los miembros
de otros grupos étnicos. Por ejemplo, se prohibió a los caciques y principales “los tales
esclauos [se refiere a esclavos negros] y mulatos”, ya que “los yndios [...] enprenden
malas costunbres”442 como resultado de su estrecha convivencia.

A continuación se detallan las normas que contenían estos ejes centrales, organizadas
por áreas temáticas.

436 Ramírez 1987: 575.
437 Ibíd.: 600.
438 Cap. III.2.2.4.6.
439 Toledo 1989, Tomo 2: 217-268.
440 Ibíd.: 222.
441 Véase Gómez Cumpa 1989: 63.
442 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 136



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.3. El sistema de municipio

2.2.3.1. La formación de la reducción Jayanca

Los indios del repartimiento de Jayanca habían vivido en más de 200 aldeas más pequeñas
antes de la visita del Dr. Cuenca.443 Los asentamientos de este y otros repartimientos
estaban separados por una o dos leguas.444 A través del Dr. Cuenca, los indios de Jayanca
se asentaron en tres pueblos, que constituyeron las reducciones. Estos pueblos recién
fundados eran Jayanca, Pacora y Mochumí.445 Gómez Cumpa señala que la creación de
estas reducciones estuvo motivada por la fundación de la ciudad de Saña (Santiago de
Miraflores) en 1563, lo que implicaba “la necesidad de reorientar la mita y el tributo
indígena para el beneficio de los vecinos de la naciente villa.”446

La elección de alcaldes, regidores y juez de aguas por el cabildo447 del año anterior debe
tener lugar anualmente. Los nuevos cargos eran propuestos por los miembros del ca-
bildo, empezando por el de mayor edad. Se encomendaban las nuevas funciones a los
que obtuvieron el mayor número de votos, en lo que influía el orden en que se emitían.
El cacique no podía intervenir en esta elección. Se aclararon los derechos y deberes de
cada uno de los titulares de los cargos y sus relaciones entre sí. Estos cargos estaban
apartados del cacique principal,448 aunque algunas áreas de responsabilidad se entrela-
zaban. Los alcaldes, regidores y juez de aguas seguían estando exentos del pago de tributos
durante el periodo en que ejercían sus cargos.449 Sin embargo, cabe destacar que no se
les permitía hacer uso de la mano de obra del repartimiento, ni siquiera en virtud de su
cargo.450 Las funciones del cabildo se describen en el apartado siguiente.

443 Espinoza Soriano 1975: 260-272.
444 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissón Chávez 1944: Tomo 2, 331. El asentamiento llamado Jayanca no

es el mismo que el Jayanca prehispánico, que se cree idéntico al complejo de ruinas conocido como
Apurlec. Trimborn 1979: 41.

445 Gómez Cumpa 1989: 57.
446 Ibíd.: 67; Ramírez 1986: 63: “El establecimiento de Saña fue otra dimensión de la corona para acelerar

la colonización del Perú y reducir el poder de los encomenderos”. Así, entre los primeros vecinos de
Saña no había encomenderos dada una prohibición de García de Castro. El pueblo era en gran parte
independiente de Trujillo. El cabildo de Saña controlaba el acceso a los mitayos. Los caciques de once
comunidades de aldeas que se habían asentado al norte del valle recibieron instrucciones de García
de Castro, quién les ordenó que enviaran, como hasta entonces, los mitayos a Saña en lugar de a
Trujillo. Véase Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 9; Cabero 1906: 504-505; Angulo 1920: 286-
287; Ramírez 1986: 65. A pesar de la prohibición de Castro de que los encomenderos se establecieran en
Saña, cada vez más familias de encomenderos de Trujillo se trasladaron a Saña. “Su acción dividió el
establecimiento social regional en dos”. Ibíd.: 67. Con la fundación de la ciudad de Saña, las antiguas
periferias de Trujillo se convirtieron en un centro de producción agrícola en expansión. Véase ibíd.:
65-67; véase Rocca Torres 1985: 33-40.

447 Según el modelo español, el sinónimo de la clase político-administrativa indiana o del sistema de
municipio.

448 Cuenca [1566] 1975: 1v-3v.
449 Ibíd.: 3r.
450 Ibíd.: 6r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 137



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

2.2.3.2. La jurisdicción del cabildo

En las ordenanzas se documenta la existencia de un nuevo funcionario español, el corre-
gidor de indios, previsto desde hacía tiempo, para la costa norte.451 Su área de responsabi-
lidad estaba relacionada principalmente con la jurisdicción sobre la población indígena.
En los casos criminales graves que implicaban muerte u homicidio, el corregidor debía
ser llamado. A partir de este momento, la imposición y ejecución de la pena de muerte
era un derecho del gobierno virreinal.452 Otros casos que debían ser llevados ante el
corregidor eran aquellos en los que estaba implicado el propio cacique principal, así como
los delitos contra la “doctrina christiana”.453

Una vez separada la jurisdicción del nivel del sistema kuraq, se concedió una jurisdic-
ción limitada a los alcaldes y, por tanto, se trasladó al nivel del sistema de municipio. La
jurisdicción de los alcaldes se extendía a todos los casos que no se presentaban ante la
audiencia real,454 tanto en derecho civil como penal. Cada dos meses, uno de los alcaldes
debía visitar a los indios en cada uno de los pueblos para resolver cualquier disputa.455

El edificio de la caja de comunidad, la tesorería del pueblo, también era un lugar de juris-
dicción.456

“[...] los dichos alcaldes hordinariamente asistan el uno dellos en el pueblo
de San Saluador donde (h)a de estar la casa de la comunidad y juzgado de
los dichos alcaldes los quales tengan hecho su asiento en alto diputado para
hazer e oyr justiçia y en ella asistan cada dia por la mañana doss (h)oras
oyendo los pleitos de los yndios e haziendoles justiçia hasta que los di(c)hos
pleitos y negoçios cesen”.457

También se indica que la tarea de los alcaldes no era iniciar procedimientos judiciales,
ya que éstos debían evitarse en la medida de lo posible. Más bien, la tarea de los alcaldes
era tomar una decisión sin recurrir a la vía judicial.

451 Véase Ramírez 1986: 86. La institución de los corregimientos –inicialmente para la jurisdicción de las
ciudades españolas– fue introducida por La Gasca. Véase cap. III.1. [“Die gesellschaftliche Situation
des Vizekönigreiches bis zum Ende der 60er Jahre des 16. Jahrhunderts anhand der visitas der Nor-
dregion Perus” en el original, en castellano: “La situación social del Virreinato hasta finales de los
años 60 del siglo XVI a partir de las visitas a la región norte del Perú”; la traducción es nuestra].

452 Netherly 1977: 179.
453 Cuenca [1566] 1975: 4r.
454 Los casos que implicaban disputas sobre cacicazgos y la afiliación de indios a los dominios individuales

de los caciques debían presentarse ante la audiencia real. Véase Cuenca [1566] 1975: f. 3v. El número de
casos a resolver ante las audiencias ya se había reducido durante la época del Marqués de Cañete. Este
virrey dio “facultad a los Cabildos para que conozcan las apelaciones hasta ciento cincuenta pesos y
a los corregidores para proveer los alguacilazgos.” Sánchez Bella 1991, Tomo 2: 371.

455 Cuenca [1566] 1975: 5v.
456 En las ordenanzas, la caja de comunidad también se denomina casa de comunidad, véase ibíd.: 6r, 8r-9v.
457 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 138



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] los d(ic)hos alcaldes por causas liuianas no hagan proçesos syno que
sumariamente ynformen de la uerdad y sabida probean justiçia syn mas
proçeso ynformandose para ello de ofiçio de los yndios que pudieren tener
notiçia del negoçio syn dar lugar que los litigantes hagan probanças”.458

El acuerdo también debe entenderse en este contexto,

“que los yndios mas libremente hagan justiçia se manda que por ninguna
via ellos ny su escriuano alguaziles juez de aguas ni alguazil ni carçelero
[...] (h)an de lleuar derechos a los yndios por los negoçios que conosçieren y
juzgaren sino que libremente y sin derechos (h)an de hazer justiçia”.459

Esto significa que no se puede exigir ningún pago a los funcionarios para la resolución
de litigios entre los indios, con el fin de resolver las respectivas disputas lo más rápida-
mente posible y sin incurrir en costas.

Queda el problema de saber de qué grupo de personas se reclutó a esta clase política
y legisladora dentro de las reducciones, si es que no había relación con los cargos del
cacique. En la sociedad andina prehispánica, eran principalmente los sacerdotes quie-
nes conocían la historia del cacicazgo respectivo, quienes estaban familiarizados con las
disputas y quienes debían ocuparse de ellas.460 Sin embargo, la jerarquía social indí-
gena, incluido el sacerdocio, quedó parcialmente destruida y su complejidad se redujo
enormemente como consecuencia de la conquista española. Se puede suponer que el
círculo de personas involucradas en la administración de justicia durante el periodo
colonial era más extenso que en la época prehispánica. Según un documento del siglo
XVIII, en Virú sólo podían ser elegidos alcaldes los “yndios naturales” y no los yanaconas,
ya que estos últimos

“no podían justificar costumbre antiquada”.461

2.2.3.3. Derecho penal en el derecho indiano

El Dr. Cuenca enumeró una serie de delitos que debían castigarse. Las primeras y más
importantes eran las “ydolatrias” y las “hechizerias”.462 En el memorándum que dirigió
al Consejo de Obispos de Lima en 1567, el Dr. Cuenca criticaba, entre otras cosas, la
orden de que los “hechizeros” vivieran en las inmediaciones de la iglesia para que los
sacerdotes pudieran ejercer un control más eficaz sobre ellos. Sin embargo, este control
estaba asociado a abuso, ya que los “hechizeros”, también conocidos como “alcos”, eran
prácticamente utilizados por los sacerdotes como esclavos

458 Cuenca [1566] 1975: 6v.
459 Ibíd.: 3r.
460 Spalding 1984: 66.
461 ADL, Leg. 269, Exp. 3267 [1724].
462 Cuenca [1566] 1975: 4r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 139



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“en el seruiçio de sus casas y labores de sus huertas y guarda de sus ganados
sin se los pagar”.463

El hecho de que las “ydolatrias” fueran mencionadas en primer lugar entre los delitos
y al mismo tiempo se cuestionara la función de los curas en el conflicto esclarece la
relación crítica del poder político hacia la iglesia, como ya se expresaba en las ordenanzas
de corregidores de Castro.

Sin embargo, la mayoría de los delitos se enumeran en relación con la forma cristiana
del matrimonio. Se castigaba el adulterio y cualquier delito contra esta forma de ma-
trimonio. Entre ellos figuraban el concubinato de un indio bautizado con una o más
mujeres sin estar casado, el concubinato con una mujer no bautizada, el incesto y la
homosexualidad.

Para evitar el incesto, que los indios cometerían por su escasa “comprensión” del mismo,
habría que modificar incluso los grados de parentesco.

“[...] para que menos pecasen / de cortar y moderar entrellos los grados de
consanguinydad y afinydad”.464

Los azotes públicos y el rapado del cabello en la plaza del mercado, tanto para la mujer
como para el hombre, figuraban entre los castigos por estos delitos. Los padres de una
mujer que viviera con un hombre sin estar casada con él también podían ser castiga-
dos.465 Obviamente, este tema era prioritario en el derecho penal, ya que era la forma
más sencilla de identificar los delitos contra la religión cristiana.

Se mencionan otros dos “delitos” que no debían ser tolerados por los españoles: la cos-
tumbre de pintarse la cara y el cuerpo. También se menciona el canibalismo. El primero
debía ser castigado por el alcalde, el segundo por el corregidor de Saña.466 El hecho de que
se mencione aquí el canibalismo es un indicio interesante de hasta qué punto ciertas
ideas sobre la población indígena americana ya habían sido incorporadas al imaginario
de los funcionarios españoles y reproducidas constantemente; asimismo, el detalle de
que el canibalismo debía ser castigado por el corregidor es un indicio del estatus que
ocupaba en la jerarquía de las ofensas contra las normas cristianas.467

Las restricciones impuestas por el Dr. Cuenca a la vestimenta y el peinado de los indios
también pueden verse en este contexto. Se les prohibía vestir ropa española por el coste

463 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
464 Ibíd. Lamentablemente, no es posible determinar qué ideas concretas se propusieron.
465 Cuenca [1566] 1975: 4r-4v.
466 Ibíd.: 5r.
467 Ibíd.: 4v-5r. Esta idea de penalizar el canibalismo reaparece también en la obra de Toledo, véase Toledo

1989, Tomo 2: 228.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 140



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

que suponía. En su lugar, debían presentarse “en su abito y traje acostumbrados”, pero
sin todas las “cosas superfluas”, tales como

“medallas ni plumas de castilla ni seda ni guarniçiones de oro ni seda ni
sillas guarneçidas con oro [...]”.468

El cabello debe llevarse corto,

“por cima de la frente y por los lados debaxo de las orejas y las yndias por
la frente”.469

Una forma especial de jurisdicción que recaía en los alcaldes era la de mercado. El cacique
también era responsable de la organización del mercado.470

2.2.3.4. El tributo y las normas matrimoniales

El lugar destacado que ocupan las normas matrimoniales en el derecho penal, al que
se ha hecho referencia anteriormente, debe situarse también en el contexto del sistema
tributario español. El propio Dr. Cuenca llama la atención sobre este aspecto.471 Dentro
de la edad de tributar de los hombres, el Dr. Cuenca había gravado menos a los solteros
que a los casados.472 Más de un cuarto de siglo antes, Francisco Pizarro había exigido
expresamente en su instrucción sobre la visita de la región comprendida entre Chica-
ma y Túcume (1540) que, si bien los hogares eran las unidades sujetas al tributo, los
hombres solteros que vivieran en ellos debían tributar del mismo modo a partir de los
16 años.473 A pesar de este intento, en los años sesenta se mantuvo la norma prehispá-
nica, según la cual la obligación de pagar tributo estaba vinculada al matrimonio y al
establecimiento de un hogar.474 Por esta razón, muchos encomenderos intentaron obligar
a los hombres menores de 18 años a casarse para aumentar la tasa de tributo de la en-
comienda.475 El Dr. Cuenca se acomodó a los intereses de los encomenderos con la nueva
regulación de gravar también a los hombres solteros, que había implantado por prime-
ra vez. En el repartimiento de Guamachuco, el tributo pagado por los solteros suponía el
16 % del total.476 El nuevo reglamento iba a provocar la resistencia de los caciques. Ha-
ciendo referencia al derecho prehispánico y a la costumbre, exigieron a través de Falcón
que

468 Cuenca [1566] 1975: 17v-18r.
469 Ibíd.: 20r-20v.
470 Ibíd.: 20r.
471 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a, 151.
472 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
473 Levillier (ed.) 1921, Tomo 1: 21.
474 Assadourian 1987: 399.
475 Puente Brunke 1992: 216. Hasta 1581 no se prohibió que los encomenderos fueran obligados a contraer

matrimonio por una real cédula. Ibíd.
476 Assadourian 1987: 399-400.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 141



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“se han de quitar [...] todos los hijos que están en poder de sus padres, hasta
tanto que se casen, pues conforme a derecho y a la costumbre del Inga, [...] se
ha de contar por un tributario un vecino con su mujer y hijos no casados.”477

El Dr. Cuenca justificó su decisión de gravar a los solteros con la mitad (y no la totalidad)
del tributo en el hecho de que los tejidos de algodón eran la principal forma de tributo
y que éstos eran producidos por mujeres.478 Toledo había incluido la regulación del Dr.
Cuenca en sus ordenanzas generales de 1575 y la modificó estipulando que los solteros a
partir de los 18 años debían pagar la mitad del tributo, pero si tenían 20 años debían
pagar el tributo completo. Sin embargo, en la instrucción y ordenanzas de los corregidores de
naturales de 30 de mayo de 1580, Toledo derogó esta norma y dispuso que los hombres
solteros debían pagar el mismo tributo que los casados. La razón esgrimida fue que la
regulación existente no animaba a los hombres a casarse.479 Este argumento también
fue utilizado por el Dr. Cuenca. Assadourian señala que “muchos documentos señalan
la resistencia masculina a contraer matrimonio para eludir la incorporación al grupo
tributario”.480 El Dr. Cuenca subraya que, para evitar la condición de tributario, las
relaciones ilegítimas solían entablarse con mujeres solteras y viudas. Falcón se refiere a
este argumento en nombre de los “señores étnicos” en su “Representación”.

“Y a lo que algunos dicen, que los indios no se querrán casar por no tributar,
y están amancebados, digo que me parece que muy pocos harán esto.”481

Sin embargo, la razón mencionada por el Dr. Cuenca habrá sido la verdadera razón por
la que los delitos contra la forma cristiana del matrimonio figuraban entre los delitos
penales más importantes.

En relación con el derecho penal en la práctica, se ha mencionado que las ordenanzas
también contienen normas relativas a la regulación del tributo en caso de matrimo-
nio. Aquí se trata específicamente de casos en los que los contrayentes procedían de
repartimientos diferentes, pero también de parcialidades distintas.482 Evidentemente, a los
caciques les interesaba impedir los matrimonios entre cónyuges de dos repartimientos di-
ferentes; los caciques de las parcialidades a las que pertenecían las potenciales esposas se
mostraban reacios a ello:

477 Falcón [1567] 1918: 161.
478 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; véase Toledo 1989, Tomo 2: 256.
479 Ibíd.: 427.
480 Assadourian 1989: 421
481 Falcón [1567] 1918: 161.
482 El hecho de que estas normas matrimoniales se apliquen tanto a contrayentes de diferentes reparti-

mientos como de diferentes parcialidades es particularmente notable, pues es un dato revelador de la
organización social andina.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 142



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“no consyenten [los caçiques y caciques - K.N.] que las yas de sus parçiali-
dades se casen con y°s de otra parçialidad”.483

El Dr. Cuenca observó que en estos casos los caciques solían aceptar plata u otras cosas
del hombre que quería casarse. La institución subyacente, que según el Dr. Cuenca iba
dirigida contra “la libertad del matrimonyo”,484 era el “precio de la novia” como com-
pensación por la pérdida de mano de obra y a cambio de la capacidad de la mujer para
tener hijos. Esto fue descrito por Trimborn como una “compra de la novia”, a través
de la cual se concluía un matrimonio. Según Trimborn, antes del matrimonio se entre-
gaba plata, ganado o incluso chicha al cacique de la unidad social a la que pertenecía la
mujer, así como al padre de ésta.485 Como el Dr. Cuenca desconocía evidentemente esta
institución, calificó lo que había visto de “tributo”.

“[...] porque quando alguna yndia de un repartimiento se casa con yndio de
otro repartimiento o yndia de un principal se casa con yndio de otro princi-
pal [...] el caçique o principal de cuyo repartimiento o parcialidad hera la yn-
dia antes que se casase suelen pedir y llevar tributo de la tal yndia/despues
de casada por manera que paga dos tributos uno con su marido y otro a tal
caçique o prinçipal de cuyo repartimiento o ayllo hera antes que se casase
[...]”.486

El Dr. Cuenca estableció en las ordenanzas,

“que la yndia de un repartimiento o parçialidad que se casare con yndio de
otro repartimiento o parçialidad no tribute en cosa alguna al caçique prinçi-
pal cuya hera antes que se casase [...]”.487

Detrás del intento de la administración colonial de impedir el “doble tributo” estaba,
por lo tanto, la eliminación de la institución del “precio de la novia” y, con ello, una
fuerte intervención en las normas matrimoniales.

En las ordenanzas generales de Toledo hay una orden similar de carácter más general y
categorizada bajo la prohibición de obligar a las mujeres a pagar tributo. Según ésta, los
caciques no podían exigir tributo a las mujeres casadas con hombres obligados al pago
de tributo.488

483 Véase AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
484 Ibíd.
485 Trimborn 1927: 364.
486 Cuenca [1566] 1975: 17r-17v.
487 Ibíd.
488 Toledo 1989, Tomo 2: 243

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 143



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

En las ordenanzas de Jayanca, la ley colonial también tenía que regular el destino de la
esposa y los hijos tras la muerte del marido en los matrimonios que atravesaban las
fronteras de dos repartimientos o parcialidades.

“[...] porque entre los yndios se acostunbra que quando la yndia de un re-
partimiento se oviere casado con yndio de otro repartimiento y el marido
se muriere dexando hijos e hijas los caçiques y principales cuya hera la yn-
dia antes que se casase la conpelen a boluer al repartimiento e ayllo donde
antes hera y llevan consigo las que huuo del marido dexando los hijos [...]
se hordena y manda que la yndia de un repartimiento o parçialidad no sea
compelida a bolver ella ni sus hijos e hijas al repartimiento o parçialidad
donde antes era la madre”.489

Zavala coincide con Rostworowski en que se trataba de una modificación de la “antigua
costumbre indígena”, según la cual la mujer abandonaba el repartimiento del marido
con sus hijas cuando éste moría, pero dejaba a los hijos en el repartimiento del marido.490

Esta forma de organización del parentesco se denomina “descendencia paralela”, ya
que coexisten grupos de parentesco patrilineales y matrilineales.491 De acuerdo con las
normas de parentesco prehispánicas, las mujeres casadas seguían perteneciendo social,
política y jurídicamente a su grupo de origen después del matrimonio. Así, las mujeres
generalmente se unían al repartimiento o a la parcialidad (la lineage o moiety) de su marido
después del matrimonio, pero conservaban la plena pertenencia a su grupo de origen y
heredaban de él.492

La orden del Dr. Cuenca equivalía a un intento de abolir la regla de la matrilineali-
dad.493 Según la norma colonial establecida por el Dr. Cuenca, la mujer ya no podía
ser obligada por el cacique de su repartimiento de origen a regresar a éste con sus hijas
(los hijos permanecían de todos modos en el repartimiento del hombre); en adelante, la
mujer, los hijos y las hijas debían pertenecer al repartimiento del hombre al contraer ma-
trimonio, donde también debían pagarse los tributos correspondientes.494 Sin embargo,
hacer cumplir esto en contra de los intereses del cacique resultó problemático. Durante
la visita, el Dr. Cuenca se encontró en 1567 con un caso que demostraba que la regula-
ción tradicional según la cual la esposa regresaba a su lugar de origen tras la muerte del
marido seguía existiendo.

“Ilustre señor don hernando cacique de / olmos encomendado en Joan cor-
tez / terminos e Jurisdicion de la ciudad / de piura digo que teniendo yo en
my rrepar/timyento como mis antepasados / an tenido vn yndio llamado

489 Cuenca [1566] 1975: 17v.
490 Zavala 1978, Tomo 1: 144; Rostworowski 1975a: 124.
491 Rostworowski 1983: 159; Espinoza Soriano 1987: 125-126.
492 Moseley 1992: 49-50.
493 Assadourian 1987: 403.
494 Cuenca [1566] 1975: 17v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 144



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

tocta/le qual siendo casado durante su matrimonio obo quatro hijos hom-
bres / los quales ansymismo poseo el qu.al / dho yndio murio y su muger
por ser / de catacabs se fue a su tierra [...]”.495

De las ordenanzas generales para la vida común en los pueblos de indios (Arequipa, 6 de no-
viembre de 1575) de Toledo, se desprende que para entonces ya se había renunciado a la
regulación pretendida por el Dr. Cuenca. Como en el caso del Dr. Cuenca (“se acostun-
bra”, véase arriba), el término costumbre también se utiliza en Toledo para la regulación
tradicional que no se podía anular. Curiosamente, esta disposición se unía a la norma
tradicional ya existente como condición de que los hijos nacidos del matrimonio debían
permanecer en el repartimiento o la parcialidad de su padre.

“los hijos sigan y reconozcan el ayllu o parcialidad de sus padres y no de la
madre”496

Esto nos devolvió al punto de partida, a la “antigua costumbre indígena”.

2.2.3.5. Las otras funciones del cabildo

Además de la jurisdicción, los alcaldes debían supervisar los tambos, los trabajos y ser-
vicios que allí debían realizar los indios para los viajeros, el control de los caminos y
puentes, así como los campos del cacicazgo.497 Las funciones del juez de aguas incluían la
distribución del agua y la limpieza de los canales. Debía tomar decisiones en las dispu-
tas sobre el agua.498

2.2.3.6. La caja de comunidad

Una de las instituciones más importantes creadas en relación con la formación de las
reducciones fue la caja de comunidad o casa de comunidad, que en el caso de Jayanca de-
bía ubicarse en el pueblo de San Salvador. El establecimiento de esta institución tuvo
su origen en el reinado del Marqués de Cañete; se había formado en relación con las
retasas y reducciones de tributos.499 El Dr. Cuenca introdujo esta institución en la pro-
vincia de Trujillo. Dedicó un subcapítulo aparte a las “Hordenanças de la casa y caxa
de comunidad”.500 Incluso se prestó especial atención a la construcción del edificio:

“[...] los yndios del repartimiento hareis una casa en el dicho pueblo de San
Saluador que por mi horden sea poblado que sea alta y de buenas paredes
cubierta de manyles o cañas y esteras.”501

495 AGI-J 458: f. 1854.
496 Toledo 1989, Tomo 2: 255.
497 Cuenca [1566] 1975: 5v-6r, 10r.
498 Ibíd.: 7v; Rischar 1984.
499 Levillier (ed.) 1922, Tomo 1: LXII.
500 Cuenca [1566] 1975: 8r-9v.
501 Ibíd.: 8r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 145



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

La caja de comunidad era una institución central que combinaba varias funciones políti-
cas, jurídicas y administrativas a nivel de los sistemas kuraq y de municipio: era la sede
del cabildo, como también se denominaba a la clase política oficial indígena, y, por tan-
to, al mismo tiempo, el lugar de jurisdicción, la prisión, el almacén de los bienes de la
comunidad y la “tesorería” en la que se recogían y almacenaban los fondos comunales
y la cosecha, incluidos los productos que debían pagarse como tributo (principalmente
cereales y tejidos). Además, allí se encontraba el libro del cabildo, que contenía la tasa
fijada por el Dr. Cuenca, los pagos del tributo, los ingresos por la venta de trigo y los
gastos de la comunidad.

Para aumentar los ingresos de la caja, las tierras que no eran trabajadas por los indios
de la comunidad debían ser arrendadas a indios de otros repartimientos, pero también a
españoles. El dinero y los bienes recaudados en la caja se utilizaban para pagar el tributo
del cacique, el sueldo del sacerdote y los salarios de los miembros de la jerarquía política,
así como el tributo que debía pagarse al encomendero y otros gastos de la comunidad,
como el hospital.502

Debe prestarse atención a la diferente terminología con respecto al pago de las personas
mencionadas.

“Yten pagados los tributos que (h)an de (h)auer el encomendero y caçique
y comida de saçerdotes y lo que se (h)a de dar al (h)ospital y los salarios de
los alcaldes y alguaziles y demas ofiçiales contenidos en estas hordenanças
[...]”.503

Encomendero y cacique recibían la pensión en reconocimiento de su dominio. A diferen-
cia de la época prehispánica, el cacique ya no la recibía en forma de trabajo y bienes en
especie, que se entregaban o intercambiaban en el marco de relaciones recíprocas “per-
sonales”, sino “anónimamente” de una institución central. El sacerdote era mantenido
en parte por la comunidad. En su memorándum antes citado, el Dr. Cuenca subrayaba
que, en primer lugar, esto debía hacerse desde la caja de comunidad, para que la insti-
tución del sacerdote siguiera siendo independiente del encomendero, a diferencia de la
práctica anterior, y en segundo lugar

“que se les pague [...] en / espeçie y no en plata porque çesen tratos y otros
ynconvinyentes”.504

Los alcaldes y alguaziles no recibían un tributo vinculado a una posición social especí-
fica; sus funciones eran labores administrativas remuneradas. El “salario” adoptaba la

502 Cuenca [1566] 1975: 8r-10r.
503 Ibíd.: 9r.
504 AGI-Lima 92, R. 19.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 146



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

forma de recursos naturales, principalmente maíz. Se escalonaba según la posición en
la jerarquía.505

También se hacía hincapié en

“que en los años prosperos e abundantes de comida hagan deposito de lo
q(ue) se cogiere y sobrare de la sementera de la comunidad para probeher
de comida en los años esteriles a los yndios pobres del repartimiento [...]”.506

El objetivo principal era garantizar que los indios no abandonaran el repartimiento ni
siquiera en tiempos de necesidad, restringiendo así la emigración:507

“[...] por que en los años esteriles y faltos de comida muchos yndios por falta
de mantenimiento se ausentan de los repartimientos.”508

De esta forma, el Dr. Cuenca intentaba atajar el problema de la decreciente población tri-
butaria, que cada vez abandonaba más la región para establecerse en otras zonas como
yanaconas, mitimaes o lo que más tarde se conoció como forasteros, eludiendo así la obli-
gación de pagar tributo. Assadourian se refiere a este proceso como la “deinscripción
de los indios tributarios”.509 Evitarlo fue una de las preocupaciones más importantes de
la administración colonial. Ya había sido objeto de instrucciones de la Corona a Vaca de
Castro. El problema aparecía repetidamente en un gran número de órdenes dirigidas
contra la “vagancia”.

Las razones para abandonar los poblados sólo se desprenden parcialmente de las or-
denanzas. Las graves penurias causadas por las malas cosechas y los años de sequía
no hicieron sino aumentar la carga de la “intensa explotación que impone el sistema
mercantil colonial sobre la población campesina”.510

Se consideró especialmente urgente evitar la migración de la sierra a la costa, que se
consideraba la causa de la fuerte disminución de la población de indios serranos.511 Si
observamos la tendencia general de los movimientos de refugiados documentados en
la visita, veremos que se han producido precisamente en esta dirección. Incluso se lla-
ma la atención sobre el peligro de que la provincia de Cajamarca quede completamente

505 Cuenca [1566] 1975: 3r.
506 Ibíd.: 10r.
507 Ya se ha señalado que el concepto de las dos «repúblicas», dentro del cual debía funcionar también

el sistema de asignación de mano de obra controlado por el Estado, tuvo que ser trastocado como
consecuencia de la migración. Véase cap. II.2.3. [“Das Konzept von den zwei ‚Republiken‘” en el
original, en castellano: “El concepto de las dos ‘repúblicas’”; la traducción es nuestra].

508 Cuenca [1566] 1975: 10r.
509 Assadourian 1983: 16-17.
510 Ibíd.: 17.
511 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 147



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

despoblada como consecuencia de aquello.512 Una de las razones de esta tendencia a
la huida puede haber sido la alta proporción de renta monetaria en las tasas de las en-
comiendas del altiplano, que, además de la pesada carga, obligaba a los que estaban
sometidos al pago del tributo a abandonar sus poblados para dirigirse a las ciudades y
plantaciones españolas.

También se documenta un gran número de indios ausentes para la encomienda Cinto en
el valle de Lambayeque.513 Las razones de este caso particular se encuentran en la polí-
tica española de dividir las unidades sociales indígenas en diferentes encomiendas. Con
la división de la encomienda Cinto, cuyo territorio había correspondido al del cacicazgo
prehispánico Cinto, se formaron en 1540 las encomiendas Cinto en la parte montañosa
del valle y Lambayeque –frente al mar–.514 A partir de entonces, ambas encomiendas evo-
lucionaron de forma muy diferente. La favorable situación geográfica de Lambayeque,
junto al mar, fue el punto de partida de un dinámico desarrollo económico, mientras
que los habitantes de Cinto se empobrecieron cada vez más y fueron abandonando sus
aldeas. Este desarrollo favorable para Lambayeque se vio reforzado por la formación
de las reducciones del Dr. Cuenca. Las parcialidades más pobladas se encontraban en la
reducción de Lambayeque se fusionaron. Esto dio lugar a un “espléndido crecimiento
económico que despuntaba ya en el industrioso pueblo de Lambayeque...: lo contrario
de lo que ocurría en el Cacicazgo de Cinto.”515 Don Antonio Chumbi Huaman, cacique
principal de Cinto y, como hijo del líder del cacicazgo prehispánico de Cinto, sucesor
“legítimo” según las normas prehispánicas de sucesión, reclamó el dominio sobre los
indios ante la audiencia real de Lima entre 1562 y 1564, que ahora pertenecían al reparti-
miento de Lambayeque según la ley colonial y por lo tanto estaban sujetos a Don Martín
Farrochumbi, quien “no había sido más que uno de los Pachacas menores o mandones
sujetos al difunto MOOCHCO CHUMBI”.516 Como Don Antonio no tuvo éxito de esta
manera, intentó de otras maneras revertir la situación creada con la ayuda del derecho
indiano. Estos intentos están documentados en la visita del Dr. Cuenca.

“Ilustre señor don martin cacique principal / de lambayeque [...] digo que
auia vn año / poco mas o menos que del dho rrepar/timyento se salieron
ciertos principales / con sus yndios al valle de cinto yndu/zidos para ello
por don antonio / cacique de cinto [...] y por que me temo que el dho don /

512 AGI-J 458: f. 1872v-1873, f. 1907-1907v, f. 1910, f. 1911-1911v.
513 Ibíd: f. 1964v y ss.
514 Ramírez 1981: 287; Zevallos Quiñones 1989: 13-14.
515 Ibíd.: 15, 14-15.
516 Ibíd.: 14. Según Vargas Ugarte, ‘gobernó’ Don Martín Farrochumbi, “el viejo,... el Cacicazgo este por

Dña. Ana Cocras, y no porque le pertenecía por derecho de sangre”. Vargas Ugarte 1942: 480. Véase
Toro Montalvo 1989: 140-142. En el siglo XVII estalló una larga disputa entre dos ramas de la fami-
lia Farrochumbi por el gobierno del cacicazgo Lambayeque, que duró hasta principios del siglo XIX.
Rostworowski 1961: 43-53. Véase Lohmann Villena 1969-70: 102-107.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 148



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

antonº trata de hazellos tornar a yn/quitar y salir del dho Repar/timyento
por me hazer mal y daño [...]”.517

Como se desprende de la visita, Don Martín debió de utilizar los mismos métodos para
atraer parcialidades a su territorio. Ambos caciques se vieron amenazados con la pérdi-
da del control sobre el cacicazgo.518 Evidentemente, con el fin de poner término a estas
disputas, los habitantes que quedaban en Cinto fueron finalmente agrupados por el Dr.
Cuenca en una reducción. Formaron así el origen del asentamiento recién fundado de
Chiclayo.519

Ni la disposición del Dr. Cuenca en las ordenanzas,

“[...] que ninguna uia en tienpo de verano abajen a los llanos a trabajar ni a
otra cosa [...]”,520

ni el establecimiento de una caja de comunidad para la época de malas cosechas –este
había sido el punto de partida en las ordenanzas para la prohibición de que los indios
salieran de los repartimientos– pudo evitar una ruptura de las formas de organización
indígena prehispánica provocada por estos movimientos migratorios.521

Aunque la caja de comunidad tenía similitudes con el tambo prehispánico, era esencial-
mente una nueva institución económica colonial. Esto se refleja en la conexión entre el
sistema de municipio y la administración de justicia, pero también en el hecho de que
esta institución ahora servía al cacique como un equivalente para las relaciones recípro-
cas que habían sido destruidas, pero al mismo tiempo hizo posible la erradicación de
estas relaciones en primer lugar.

2.2.4. El sistema kuraq

¿Qué responsabilidades y privilegios conservaban los caciques? ¿Qué órdenes y normas
concretas había para reducir la esfera de poder de los caciques y hacerla controlable?

Los privilegios concedidos por la administración colonial incluían, en primer lugar, la
exención del pago de tributos y mano de obra. Sin embargo, la concesión de este pri-
vilegio fue también el resultado de un proceso de desarrollo. En la “Representación de
los daños y molestias que se hacen a los indios” de 1567, Falcón se había quejado de
que los caciques y principales de las guarangas hasta las pachacas no estuvieran exentos de

517 AGI-J 458: f. 1889-1889v.
518 Ibíd: f. 1888-1889v.
519 Zevallos Quiñones 1989: 15; Huertas Vallejo 1985: 63; Gómez Cumpa 1989: 53-57.
520 Cuenca [1566] 1975: 11r.
521 Véase el texto siguiente sobre la importancia de las migraciones para los caciques y los principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 149



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

la obligación de pagar tributo.522 El Dr. Cuenca ya lo había establecido legalmente para
la costa norteña un año antes, aunque, como se verá, con ciertas restricciones.

En las normas que regulaban la exención del tributo, el Dr. Cuenca se apoyó en las
normas propias de la época prehispánica.

“[...] sean releuados de tributo las personas que en tienpo de los yngas no
pagaban tributo [...]”.523

En las ordenanzas de Jayanca, el Dr. Cuenca había establecido en un principio de forma
general que aquellos que estaban exentos de tributo en la época prehispánica también
lo estarían en la época colonial; sin embargo, a continuación se introdujo una restricción
según la cual esto solo afectaría a los caciques mayores524 y a sus hijos legítimos, así como
al cacique de la guaranga y a sus hijos mientras vivieran los líderes de las guarangas,
ya que después de su muerte solo los hijos que ocuparan el cargo de cacique estarían
exentos de tributo.525 Esto correspondía con las normas incaicas recogidas por Polo de
Ondegardo, según la cual el líder de menor rango que estaba exento de la obligación
tributaria era el principal o mandón de la guaranga.526 Sin embargo, como se verá, en
el transcurso de la visita este privilegio se amplió y se aplicó de forma general a los
principales, a sus hijos y nietos e incluso a los líderes conocidos como mandones. De
este modo, el Dr. Cuenca había ido más allá de las exigencias de los caciques, ya que la
exención del tributo también para los hijos de los líderes de guarangas y pachacas había
sido exigida en nombre de los caciques por Falcón. En este contexto, también se había
diferenciado a los líderes exentos del tributo de los líderes sujetos al tributo.527

“y de estos [de los contribuyentes - K.N.] se han de sacar todos los señores
y caciques y principales, hasta los de pachacas, que son curacones de cien
indios; de manera que solo quedan los principales de cincuenta y diez y
menos indios y la gente común.”528

El ejemplo de Don Diego Nuypsufu muestra que, como mandón de 30 indios en contra
de la voluntad de los principales de la encomienda, había recibido los mismos privilegios
que los líderes de más de 100 indios.529

522 Falcón [1567] 1918: 156; Zavala 1978, Tomo 1: 47.
523 Cuenca [1566] 1975: 21v.
524 Al parecer un sinónimo de principal.
525 Cuenca [1566] 1975: f. 21v.
526 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 138.
527 Falcón [1567] 1918: 156-157.
528 Ibíd.: 157.
529 Véase también el ejemplo de Don Diego Acça.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 150



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Los titulares de los cargos políticos jerárquicos indígenas también estaban exentos del
tributo.530 Durante el gobierno del virrey Toledo, las excepciones a la obligación de
pagar tributos se restringieron aún más de lo que había regulado el Dr. Cuenca. A partir
de entonces, solo los hijos mayores de los caciques quedaron exentos de la tasa o del pago
de tributos, mientras que los demás hijos solo quedaron exentos del servicio personal, es
decir, de las prestaciones laborales que debían realizarse en virtud de la tasa.531

La exención del tributo estaba vinculada a un derecho legalmente justificado a recibir
prestaciones laborales del grupo correspondiente de estos líderes—trabajos que hasta
entonces se habían realizado al cacique en el marco de la reciprocidad y la redistribu-
ción.532 Así, Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Tecapa, en
reconocimiento a su posición como principal, había exigido la explotación de un campo
de maíz para su sustento, invocando la concesión de este privilegio a todos los princi-
pales por parte del Dr. Cuenca.533 Más adelante se tratarán los detalles de cómo se había
regulado la concesión de prestaciones laborales en el marco de la reciprocidad por parte
del Dr. Cuenca.

2.2.4.1. La restricción de la jurisdicción de los caciques

Con la transferencia de la jurisdicción al corregidor y al cabildo de la reducción, el cacique
vio cómo se le arrebataba otra gran parte de sus derechos, que pasaron a manos de las
autoridades virreinales. La limitación de la jurisdicción del cacique, que había comen-
zado con el dominio inca,534 continuó aquí. Una jurisdicción especial para los caciques,
que también podían presentar sus reclamaciones ante la audiencia real, significó además
una continuación de la división de la sociedad indígena y una “alienación” del cacique
de los habitantes de la reducción.535

La justificación de una jurisdicción limitada de los caciques —en particular, el derecho a
ejecutar la pena de muerte— se debe a la postura del Dr. Cuenca sobre la cuestión del
poder y la “tiranía” de los líderes étnicos; esta postura también le llevó a abogar por
una tasa para los caciques, es decir, un tributo que les correspondía, pero que ahora ya
no estaba legitimado por las normas tradicionales, sino por el derecho indiano.

Durante su visita, el Dr. Cuenca había investigado un caso en Collique en el que el
cacique principal de Collique, Don Juan, todavía ejercía la jurisdicción al haber impuesto
la pena de muerte a dos hombres y una mujer que habían pertenecido a su parcialidad.536

En su informe al rey, el Dr. Cuenca resumió el caso.
530 Cuenca [1566] 1975: 21v-22r.
531 Toledo 1989, Tomo 2: 241.
532 Para el “rey Chimú” véase Cabero 1906: 187.
533 AGI-J 458: f. 1986; véase cap. III.2.2.4.5.
534 Véase cap. II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-

namiento jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].
535 Véase Golte 1973: 47.
536 AGI-J 461: ff. 859-867.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 151



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“Tenian los caciques tanto señorio sobre los yndios y tenian los tan opresos
que por cosas livianas mataban yndios y ansy en este Repartimiento donde
al presente estoy visitando que es el de collique he hallado y averiguado
que el cacique principal por sospecha que tuvo que dos yndios suyos havian
tenido acceso con una manceba suya los prendio y los quemó con tizones de
fuego sus miembros diziendoles lo podia hazer que yndios suyos heran y no
agenos y despues de haberlos quemado los mató, a entrambos, con hachas
de partir leña y ansi mismo mató con ellos a la muger del uno que hera
casado por que no lo descubriese y los enterró en un monte [...]”.537

Queda claro que “el cacique principal de una entidad política como Collique todavía
tenía la autoridad y el poder de ordenar tal ejecución y hacerla cumplir”.538 Ramírez
llama la atención sobre la diferencia entre la jurisdicción de los caciques de la costa norte,
que estaban autorizados a ejecutar la pena de muerte, y la jurisdicción de los líderes de
otras zonas, que estaban bajo un control más estricto de los incas y en las que solo el
Inca podía imponer la pena de muerte. En el caso concreto de Collique, la posición de
poder de Don Juan estaba tan consolidada que la imposición de la pena de muerte había
sido aceptada por los miembros de la comunidad. “El curaca era realmente el ‘dueño de
indios’, con poder de vida y muerte sobre ellos”.539

El texto de la visita aporta más detalles. Según la visita, los indios a los que se había
impuesto la pena de muerte pertenecían al repartimiento de Don Juan y a la parcialidad
del principal Don Gonzalo Ñuquirref. Aunque la jurisdicción la ejercía principalmente
Don Juan, el cacique principal, Don Gonzalo pudo, mediante una petición, conseguir que
no se ejecutara la pena de muerte contra la hermana de uno de los muertos. Esto sugiere
que el principal también tenía cierta influencia en la jurisprudencia.540

Otro ejemplo, en el que no se trata explícitamente de la jurisdicción del cacique, sino de
la extralimitación de las funciones y privilegios de los caciques (los demás casos no están
documentados en la visita), es el del cacique principal de Chimo. Uno de sus mitayos lo

537 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
538 Netherly 1977: 179-180; véase Ramírez 1986: 405-406, nota al pie. 27; Ramírez 1987: 578.
539 Ibíd.: 593, 578. Esta autoridad ilimitada del cacique principal sobre la vida de sus súbditos priva a

Ramírez de la autoridad sobre los recursos naturales de la comunidad, autoridad que no podía ejercer
sin restricciones si no quería perder su reputación de cacique capaz y generoso. Ibíd.: 593. Véase cap.
II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El ordenamiento
jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].

540 “e vn dia la dha yan / yba a lleuar de comer al dho chinllo que / hera su hermano e quando ffue y
a lo hallo / muerto e fue por el Rastro auerlo donde lo / enteros el dho don Juan e lo hallo muerto
en / vna cueba mas adelante cubierta de vna / pared donde estauan el dho su hermano e / la dha
su muger juntos y el otro yndio muertos / a los pies dellos e luego la dha yndia dixo que / se boluio
llorando a su cassa e dixo a don gonzalo / ñuquirref como se les an hallado muertos y / que el dho
caçique don Juan queria matar / a la dha yndia porq. no lo descubriese e que / por rruego del dho
yndio no lo mato”, AGI-J 461: f. 861v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 152



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

acusa de disponer arbitrariamente de su fuerza de trabajo al obligarlo a trabajar más
que los demás. Además, se le acusa de “mal tratamiento”.

“y me / tracta muy mal y me trae mas o/cupados que a todos los demas en
/ tanto grado que yo no tengo lugar / para poder trauajar para sus/tentar
my muger y hijos ny para / pagar el tributo que me esta rreparti/do”.541

Además, fue “entregado” a un español como mano de obra. El cacique principal recau-
daba los tributos mediante medidas coercitivas. Como castigo se menciona el cercena-
miento de una oreja.542

2.2.4.2. La limitación de la reciprocidad

El sistema de reciprocidad, que constituía la base del poder económico y político del
cacique, quedó en gran medida anulado en su funcionamiento por las disposiciones del
Dr. Cuenca. Sin embargo, fueron precisamente estas normas restrictivas del derecho in-
diano las que incorporaron la mayoría de las normas prehispánicas. Las relaciones entre
el cacique y los miembros de su cacicazgo ya no debían basarse en la reciprocidad, sino
en las reglas formuladas por el Dr. Cuenca, que a partir de ese momento constituyeron
la base jurídica de las relaciones sociales dentro de la reducción.

El punto de partida para la reestructuración de estas relaciones fue la disposición de
que el cacique obtuviera los medios para su sustento de la caja de comunidad. Esto redujo
sus funciones a la distribución de la mano de obra. Ya no tenía control ni disposición
directa sobre ella. Además, en estas nuevas condiciones coloniales, una de las tareas del
cacique era la recaudación de tributos

“de los yndios del repartimiento asi de su parçialidad como de las demas
[...]”.543

La distribución de las distintas tareas de trabajo se realizó

“por sus ayllos y parçialidades del repartimiento conforme al numero que
cada parçialidad tuviere”.544

Aquí queda claro que, en lo que respecta al tipo de distribución de las tareas laborales
según los “ayllus” o “parcialidades” (un término que aquí se utiliza como sinónimo de
“ayllu”), se ha recurrido conceptualmente a la época prehispánica. Esto permite con-
cluir que, en este período, la propia organización del trabajo en el marco de la mita
también estaba determinada por las normas prehispánicas.

541 AGI-J 458: f. 1904v.
542 Ibíd.
543 Cuenca [1566] 1975: 10v.
544 Ibíd.: 11r-11v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 153



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Una condición para que los miembros del cacicazgo realizaran trabajos para el cacique
era que estos debían ser “pagados”. Este “pago”, que había sido establecido por el Dr.
Cuenca, podía adoptar diversas formas, como se verá en los ejemplos. La base de la
relación de intercambio entre el cacique y los trabajadores era a partir de ahora la tasa y
ya no directamente las normas de reciprocidad heredadas de la época prehispánica.

El acceso a la mano de obra, su distribución y el volumen de trabajo al que el cacique
tenía derecho en virtud del principio de reciprocidad estaban sujetos a la normativa de
la administración colonial española, que consideraba este trabajo como trabajo para el
cacique.545

En este sentido, el Dr. Cuenca justificó ante el corregidor de Jequetepeque la reclamación
del cacique sobre los textiles de algodón diciendo:

“[...] que los prinçipales / e yndios del dho repartimiento / han estado siem-
pre en costum/bre de le dar como a su caçique y / señor natural lana de la
tierra [...]”.

A cambio, el cacique les daba “alguna cossa a manera / de paga”.546 Entregar tejidos
al líder político en reconocimiento de su gobierno o intercambiarlos dentro de las re-
laciones de reciprocidad era un componente del ordenamiento jurídico prehispánico,
un derecho legitimado por el sistema normativo tradicional que se expresa en el tér-
mino costumbre. Desde el ensayo de Murra (1958) sobre la función de los textiles en los
distintos contextos sociales y políticos, se sabe que los textiles de algodón y lana eran
uno de los productos más importantes del Tawantinsuyu, que desempeñaban un papel
en el sistema de redistribución y que se regalaban, ofrecidos, sacrificados o intercam-
biados en multitud de ocasiones políticas, sociales, militares y religiosas a nivel local y
estatal.547

Los alimentos que los cocineros reunían para su trabajo en la casa del cacique también
tenían que ser pagados por él.548

Las “mesas y banquetes” que los caciques ofrecían en honor de los españoles habían sido
prohibidas debido a los elevados gastos que suponían.549 La prohibición de las chicherías
se justificó además con el argumento de que fomentaban el alcoholismo, empleaban
demasiada mano de obra y suponían un gasto excesivo. Sin embargo, esta prohibición
tenía una excepción.

545 Golte 1973: 47.
546 AGI-J 458: f. 2046.
547 Murra 1975b: 145-170.
548 Cuenca [1566] 1975: 14r-14v.
549 Ibíd.: 14v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 154



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] pero bien se permite que los dias que los yndios del repartimiento se
juntaren para hazer y benefiçiar las sementeras de la comunidad que el caçi-
que y prinçipales les puedan dar a beuer la chicha que ouieren menester
[...]”.550

De esta forma, el derecho indiano subraya el objetivo de la administración colonial de ha-
cer que las relaciones de reciprocidad o la ayuda mutua solo surtan efecto en el ámbito
del trabajo comunitario en los campos de la comunidad y legitimarlas aquí. Esta preo-
cupación también se hace evidente en otras regulaciones. Parte de la ayuda mutua se
regula legalmente de tal manera que las relaciones de reciprocidad que surgen en ella
también se destruyen.

“Yten por que los yndios se ayuden unos a otros a las grangerias y labores
y entre ellos no cesen [...] y los yndios que tienen ofiçios puedan huzarlos y
hazer sus sementeras se manda que de aqui adelante quando algun yndio
o yndia quisiere alquilar algunos yndios para hazer sus sementeras [...] los
caçiques y prinçipales y alcaldes deste dicho repartimiento les hagan dar los
yndios que ovieren menester pagandoles su jornal y comida como los tales
yndios suelen ganar trabajando con españoles del dicho repartimiento [...]
para este efecto an de dar yndios que no tengan labores propias y [...] no de
los que comunmente se suelen alquilar”.551

La ayuda mutua entre los miembros de la comunidad, que iba más allá del trabajo co-
munitario en los campos de la comunidad, estaba regulada por el derecho indiano y debía
ser organizada y controlada por caciques, principales o alcaldes. De esta manera, “las Or-
denanzas ambicionan crear un mercado de trabajo en el seno mismo de la colectividad
indígena, antagónico al sistema de la reciprocidad”.552 La ayuda vecinal “voluntaria”
o ayuda mutua en el marco de la reciprocidad se integró en el sistema de “alquiler”,
del que surgió la institución de la mita de plaza. El trabajo debía pagarse como se habría
pagado el trabajo de los indios para los españoles. Además, solo se podía contratar a
una mano de obra muy concreta para este fin, es decir, a aquellos que no tenían “labo-
res propias”. Entre ellos se encontraban los que no estaban dentro del sistema de mita
de plaza (“no de los que comunmente se suelen alquilar”), así como los que no eran
artesanos o no tenían “oficios”.

Toledo mencionó el trabajo en la “chácara de comunidad”, que debía ser remunerado,
como uno de los casos en los que los caciques, pero también los alcaldes, podían distri-
buir la mano de obra. Otros trabajos en los que esto era posible eran los que en Toledo
también se describen con el término de servicios personales:

550 Cuenca [1566] 1975: 15r.
551 Ibíd.: 19v.
552 Assadourian 1987: 403.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 155



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“[...] para hacer y aderezar los caminos públicos y para aderezar las iglesias,
tambos y puentes y para el servicio de los dichos tambos [...] y para recoger
y guardar los ganados comunes”.553

Esto significa que se trataba de trabajos en los que se mantenían los principios de la
organización del trabajo prehispánica. En cambio, en las nuevas formas de organización
del trabajo, que iban más allá del repartimiento, el cacique solo era responsable de la
distribución de la mano de obra, pero no de su control durante el tiempo que realizaban
el trabajo.554

En general, los caciques tenían prohibido regentar chicherías o tabernas, ya que a través
del servicio de chicha, que permitía al líder mantener las relaciones de reciprocidad a
través de la hospitalidad, podía movilizar y emplear a una gran cantidad de mano de
obra.555

Sin embargo, el cacique debía garantizar el mantenimiento de las relaciones de recipro-
cidad, al menos formalmente, ofreciendo comida a los trabajadores. Ya se ha señalado
que el Dr. Cuenca incluyó en las ordenanzas el suministro de comida y bebida a los traba-
jadores durante la época de trabajo agrícola. Por ejemplo, dos de las personas asignadas
al principal de Jequetepeque trabajaban como chicheros.556 No obstante, esto no fue su-
ficiente, como demuestran las numerosas peticiones para la apertura de las llamadas
“tabernas”.557 Es importante señalar que la urgencia de los caciques para la creación de
estas tabernas se ve reforzada por la costumbre. Don Gabriel, principal y segunda persona,
y en nombre de Don Martín, cacique principal de Lambayeque:

“[...] algunos alguaziles / y otras justicias [...] / [...] nos ympiden que no ten-
gamos / taberna ny demos a beuer a nuestros yndios / como lo soliamos
hazer segun nuestra costum/bre [...] porque no auiendo las dhas taver/nas
no podemos juntar los yndios a / hazer nuestras sementeras y de la co-
mu/nidad de los dhos yndios [...]”.558

553 Toledo 1989, Tomo 2: 240. Véase ibíd.: 257.
554 Véase cap. III.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original, en castellano: “Las ordenanzas

de Chicama (1566)”; la traducción es nuestra].
555 Ya en la visita del Dr. Cuenca a la costa norte de Perú se había descubierto que las chicherías no podían

prohibirse por completo si se quería mantener aunque fuera de forma rudimentaria la institución de
la ayuda mutua. Así, Toledo estableció en sus ordenanzas generales la cantidad de chicha que cada indio
podía consumir al día. Esta era de 1 azumbre, es decir, unos 2 litros. Curiosamente, se menciona que los
indios que son demasiado pobres para comprar tal medida deberían intercambiarla “por su antiguo
rescate un vaso de chicha por vaso de maíz”. Véase Toledo 1989, tomo 2: 265.

556 AGI-J 458: f. 1977.
557 Sobre estas peticiones, véase Rostworowski 1975b: 330-331.
558 AGI-J 458: f. 1779-1779v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 156



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca dio su consentimiento para la creación de estas tabernas, pero solo po-
dían utilizarse durante el tiempo que durara el trabajo comunitario en los campos de la
comunidad.

2.2.4.3. Los principios de distribución de la mano de obra dentro del repartimiento

En la visita se reflejan los principios según los cuales se distribuyó la mano de obra
dentro del repartimiento o cacicazgo. La mano de obra de los repartimientos situados en
las regiones de las tierras altas (Cajamarca o Guamachuco) se distribuyó a nivel de la
guaranga.559

“proveays como / se le [al cacique principal - K.N.] den seys yndios e seys
yndias / de los deste Repartimyento / Repartidos entre las guarangas”.560

Sin embargo, también se tiene en cuenta el nivel de la pachaca en la organización de la
mita, así como la función de los líderes de las pachacas o unidades sociales de unos 100
hogares en la organización de la mita y en la recaudación de tributos.

“[...] señor Juan quispi prinçipal / de los yndios mytimas yungas [...] digo
que por los / comarcanos desta provinçia nos / a molesta y maltrata man-
dando/nos seruir en las mytas que les / caben a otras pachacas”.561

Una comparación de las visitas de Cajamarca (1540) y de los Chupachus (1549) con
otras fuentes muestra que, incluso en la época prehispánica, la demanda de mano de
obra solía afectar al nivel de las guarangas, mientras que la distribución de las tareas
laborales se realizaba a nivel de las pachacas por parte de los líderes correspondientes.
Además, está demostrado que las exigencias estatales centrales de mano de obra en el
Tawantinsuyu también podían abarcar el nivel del pachaca.562 El Dr. Cuenca tampoco ha
realizado cambios en este principio de organización de la mita.

559 Sobre el uso de los términos guaranga y pachaca para referirse a las tierras altas, cabe señalar lo siguien-
te: los sistemas de clasificación en guaranga y pachaca se transmitieron por primera vez en la visita de
Barrientos a Cajamarca (1540). El Dr. Cuenca también los utiliza en su visita, pero solo para las zonas
altas de Cajamarca y Guamachuco. En una fuente anterior sobre Cajamarca (1534/35) los dos térmi-
nos aún no aparecen. Netherly supone que estos sistemas de clasificación aún no eran conocidos por
los españoles en esa época temprana (Netherly 1977: 131). Además de los dos términos menciona-
dos, en la visita del Dr. Cuenca y en los demás documentos mencionados para el altiplano también
se menciona el ayllu como unidad social. Según Netherly, los incas del altiplano norte probablemente
intentaron hacer coincidir el ayllu con la pachaca (ibíd.: 158). En los documentos del siglo XVI no apa-
rece en absoluto el término pachaca para referirse a la costa, pero las parcialidades de la costa parecen
corresponderse en tamaño con las pachacas del altiplano (ibíd.: 160).

560 AGI-J 458: f. 1980. La distribución de los mitayos de Guamachuco a nivel de la guaranga también es-
tá acreditada en un documento de principios del siglo XVII. ADL, Leg. 273, Exp. 3396 [1616]. Para
Cajamarca y el siglo XVIII, la prueba se encuentra en ADL, Leg. 263, Exp. 3003 [1743].

561 AGI-J 458: f. 1999v; véase también: f. 1770v, f. 1979v-1980v, 1982-1982v; f. 1761.
562 Para la guaranga: Visita de los Chupachu [1549], en: Ortiz de Zúñiga [1562] 1967, Tomo 1: 306-307;

Visita a Cajamarca [1540], en: Espinoza Soriano [1540] 1967: 40, 17; Santillán [1563] 1879: 74; Murra

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 157



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Este principio se mantuvo también en los casos en los que el Dr. Cuenca tuvo que regu-
lar por sí mismo la distribución de la mano de obra, como en el caso de su asignación al
cacique. El repartimiento de Chicama es un buen ejemplo de cómo el Dr. Cuenca repartía
la mano de obra a nivel de parcialidad. Don Juan de Mora, cacique principal de Chica-
ma, había exigido 30 trabajadores más para sus tierras, además de los 15 que le habían
sido asignados en la tasa.563 Esto equivalía aproximadamente al cinco por ciento de la
población en 1566.564 El Dr. Cuenca concedió 24 trabajadores; la parcialidad de don Juan
de Mora fue la que soportó la mayor carga, ya que tuvo que ceder más de la mitad, es
decir, un total de 17 mitayos. La distribución de los 24 trabajadores adicionales que Don
Juan Mora debía poner a disposición fue la siguiente:

parcialidad del cacique: 13 indios al año
parcialidad de Don Pedro Mache, principal: 5 indios al año
parcialidad de Alonso Chuchinamo: 4 indios al año
parcialidad de Gonçalo Sulpipnamo, principal: 2 indios al año565

No es posible decir si estas proporciones también se aplicaban en la época prehispánica.
Sin embargo, es seguro que en aquella época también se obligaba a la mano de obra de
otras parcialidades a prestar servicios al cacique principal en el marco de la mincca.566 Esto
también se desprende de la visita de la Lupaqa.567

2.2.4.4. La tasa como base de las relaciones de intercambio entre el cacique y los
trabajadores

En el capítulo III.2.2.3.6. ya se ha mencionado que una de las tareas de los caciques
y otros líderes era evitar los movimientos migratorios. Debían asegurarse de que los
indios no abandonaran el territorio de la encomienda y de que ningún indio de otros lu-
gares de origen se estableciera o trabajara allí. Estaba prohibido asignar tierras a indios
de otras encomiendas.568 Por esta razón, la visita del Dr. Cuenca en la costa norte de Perú
también contiene una gran cantidad de licencias individuales para artesanos y pescado-
res que les permitían moverse libremente y ejercer sus profesiones. El objetivo principal
de estas reglas era garantizar que los tributos y las obligaciones de mita se cumplieran
de acuerdo con la tasa de los distintos repartimientos. Los caciques y principales eran los
que consideraban más grave el problema de los tributarios fugitivos. Varios líderes soli-
citaron al Dr. Cuenca licencias que les permitieran recuperar a los indios que figuraban

1982: 285, nota al pie 6. Para la pachaca: Vista de los Chupachu, en: Ortiz de Zúñiga [1562] 1967: 305-
307; Murra 1967: 404-405.

563 AGI-J 458: f. 1946.
564 Netherly 1977: 228; véase las cifras de población, ibíd.: 340-341.
566 Ibíd.: 227-229. Véase AGI-J 458: f. 1768v-1769.
567 Murra 1975c: 211-221. Las unidades sociales en el caso de los aymaras eran las hatha. A un nivel más

amplio, las unidades sociales en la visita se denominan “provincia”.
568 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 158



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

en la tasa pero que habían huido. Su argumentación se puede ilustrar con el ejemplo de
un principal de Chepén.

“[...] V. m. / no a de dar lugar a que los yndios / questan visytados se buel-
tan a li/tigar sobre ello ny que los caciques ny en/comenderos donde se
huyen los defi/endan porque seria de ningon [sic] fruto / las hordenanças y
visytas por / Vuesa mrd. hechas si los yndios se / anduuiesen de vnas par-
tes a otras / sin asistir en sus pueblos donde que/dan visytados y asentados
y no a/bria pueblos ny comunidad [...] sino se conpeliese a los / yndios es-
tar siempre en sus pue/blos a casas como vuesa mrd. lo tie/ne hordenado
[...]”.569

Para poder dar importancia a las ordenanzas y a la visita del Dr. Cuenca, era urgente
encontrar una solución a este problema, ya que, de lo contrario, la tasa tampoco tenía
ningún valor. Sin embargo, la evolución posterior de la reforma de la sociedad colonial
había demostrado que “el cambio estructural realizado por Toledo intensificó notable-
mente los movimientos de desincripción”.570 En el siglo XVII, esto también había lle-
vado a que los forasteros —una categoría que se había formado en el transcurso de este
proceso— constituyeran casi la mitad de la población en la costa norte de Perú.571

La tasa, y no un orden establecido por normas tradicionales como se había fijado en las
ordenanzas de Jayanca, era a partir de ahora la base de la relación de intercambio entre
el cacique y los trabajadores, como se ha puesto de manifiesto.

“[...] se hordena y manda que ningun caçique ni prinçipal pida ni cobre so
color de tributo ni en otra cualquier manera de los yndios particulares a ellos
subjetos lo que asi ganaren y tuvieren sino tan solamente lo que les estuuiere
repartido [...] por la tasa [...]”.572

Las dificultades que estos cambios podrían conllevar se ponen de manifiesto de forma
muy explícita en la visita del Dr. Cuenca. Citaremos un ejemplo: Don Alonso Chuplin-
gon, cacique principal de la “provinçia de caxamarca”, se dirigió al Dr. Cuenca porque
569 AGI-J 458: f. 1843v.
570 Assadourian 1983: 17.
571 Para la tipificación de la población indígena, que refleja los movimientos migratorios y la formación de

nuevas categorías de población indígena, véase “Memorial acerca de las mitas de los indios del Perú”
[1664], BN - B 516. Sobre los forasteros en las diócesis de Chuquisaca, La Paz y Cuzco a mediados
del siglo XVII, véase Assadourian 1982a: 308. No existen estudios comparativos resumidos sobre la
región norte de Perú. Sobre los forasteros en los valles de Trujillo, Chimo y Chicama, véase “Compulsa
de las cuentas de las retasas de los indios...” [1701], ADL, Leg. 131, Exp. 161. De ello se desprende
que en aquella época vivían en la región más forasteros que “indios originarios”. Sobre el número de
yanaconas en los “pueblos de indios” y en las explotaciones agrícolas españolas del valle de Chicama,
véase “Autos de la visita hecha por Don Bartolomé de Villavicencio, Corregidor..., a las estancias,
ingenios, trapiches y pueblos del valle de Chicama” [1607], ADL, Leg. 266, Exp. 3074.

572 Cuenca [1566] 1975: 14r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 159



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

tenía problemas para poder poner realmente a trabajar a los “yndios de seruiçio” que
le habían sido asignados.

“[...] en la tassa q yo [el Dr. Cuenca - K.N.] he ffo. de los tri/butos que los
yndios desta provin/çia an de dar he señalado çiertos / yndios e yndias de
seruiçio los / quales no se le pueden dar hasta / que la tassa del dho Repar-
timy.to / se escriva se Repartan los yn/dios de los caçiques y prinçi/pales
desta provinçia [...] y me / pidio le mandasse dar diez yndios / y diez yndias
[...] para que en el entre/tanto que la dha tassa se haze le / siruiessen”.573

Resulta evidente que los problemas se debían al vacío que se había creado, ya que la
validez de las normas tradicionales de la mita en el hogar del cacique se veía limitada
por las ordenanzas de Jayanca y las nuevas regulaciones consagradas en la tasa aún no
se habían impuesto.

2.2.4.5. La regulación de las relaciones de intercambio entre cacique y mano de obra

Como ya se ha mencionado anteriormente, las ordenanzas contienen un grupo de dis-
posiciones que regulaban el alcance de los servicios laborales a los que tenían derecho
los caciques y, por tanto, su acceso a la mano de obra.574 En este contexto también se
incluyen las normas que establecían el número de monturas de los caciques y principales.
Los caballos con silla y brida, cuya posesión estaba incluida en los nuevos privilegios
de los caciques junto con la adquisición de la correspondiente licencia, debían sustituir
el trabajo de los porteadores. El cacique principal podía poseer dos caballos, el principal
uno. Ya se ha hecho referencia al movimiento mesiánico de los años sesenta del siglo
XVI, el taki onqoy. Debido al temor a las rebeliones abiertas, en 1565 se prohibió a los
caciques y principales poseer caballos o mulas mediante las ordenanzas de corregidores de
García de Castro. La posesión de un animal de este tipo solo podía solicitarse con una
licencia especial expedida por el Dr. Cuenca, para lo cual la visita también ofrece ejem-
plos suficientes. Esta prohibición también aparece dos años después en el “Gobierno
del Perú” de Matienzo.575

El siguiente caso, documentado en la visita, puede servir para demostrar cómo se de-
terminaban los trabajos agrícolas que debían realizarse para el cacique. Don Cristóbal
Payco era el principal de una parcialidad que también pertenecía al repartimiento de Jeque-
tepeque y, al mismo tiempo, tercera persona. El número de habitantes de esta parcialidad
solo puede estimarse, ya que don Cristóbal afirma que era el principal de varios man-
dones, que eran los jefes de grupos de entre 10 y 50 hogares. El encomendero era Pedro
González de Ayala, vecino de Trujillo.
573 AGI-J 458: f. 1979v-1980.
574 Cuenca [1566] 1975: 13v.
575 Ibíd.: 16r, 14v; véase la visita de Gregorio González de Cuenca, según la cual el Dr. Cuenca concedió

más de 200 licencias de este tipo; AGI-J 456-458. Rostworowski 1975a: 122; Netherly 1977: 145; García
de Castro [1565] 1957: 512; Matienzo [1567] 1967: 70.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 160



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca asignó a Don Cristóbal Payco cuatro indios al año para trabajar sus cam-
pos, que en la visita se denominan “haciendas, granjerías, sementeras”, términos que
son de suma importancia para la clasificación del trabajo agrícola. Además, se le asignó
un muchacho que aún no había alcanzado la edad de tributar y que le servía de paje, así
como dos mujeres mayores que debían trabajar en su casa. El principal era responsable
del mantenimiento de esta mano de obra y debía entregar a cada uno tres prendas de
algodón al año. Estas prendas debían ser iguales a las que se entregaban como tributo
al encomendero. Los trabajadores cambiaban anualmente “por sus mytas”. Además de
realizar otros trabajos, también le servían como chicheros, un servicio que, como hemos
visto, era indispensable para el cacique para mantener las relaciones de reciprocidad.
Aunque estos estaban muy limitados, exigían que se agasajara a los trabajadores con
chicha. Para ello, según estableció el Dr. Cuenca, el principal debía proporcionarles maíz,
mantas, los grandes recipientes de chicha y los demás utensilios para la elaboración de
la chicha,

“sin que los dhos yndios / pongan otra cossa alguna mas que su trabajo”.576

Esta norma se corresponde con la esencia de la sociedad inca y su orden tributario,
como han señalado en repetidas ocasiones Polo de Ondegardo, Falcón y Santillán.577

Además, el Dr. Cuenca determinó que los trabajadores de la parcialidad de Don Cris-
tóbal le cultiven anualmente un campo (chacara) con un rendimiento de 80 fanegas de
maíz; se dice que esta tierra debe ponerse a disposición de los indios para que la culti-
ven; durante el tiempo que trabajen, se les debe proporcionar comida y bebida. Aquí se
mencionan por segunda vez las prestaciones laborales agrícolas, que deben considerar-
se independientes de las mencionadas anteriormente. Si se ha destacado anteriormente
que se trataba de haciendas y granjerías trabajadas por un número determinado de traba-
jadores, aquí aparece el término chacara, y la limitación del trabajo se indica en función
del rendimiento de la cosecha. Cabe suponer que existían diferentes relaciones de pro-
piedad y posesión de estas tierras. Mientras que en el primer caso parece tratarse de
una propiedad privada del principal, en la que la mano de obra correspondiente estaba
limitada en número y se remuneraba en especie, el campo denominado chacara pasa-
ba a ser propiedad común, el campo trabajado por la comunidad en su conjunto y, por
tanto, pertenecía a la caja del pueblo, para ser destinado al mantenimiento del líder en
reconocimiento a su función de principal y tercera persona. La organización del trabajo en
este campo seguía estando en gran medida en manos de la parcialidad y parte de las re-
laciones recíprocas se compensaban, al menos simbólicamente, con una “hospitalidad”.
Se trataba del producto al que el principal tenía derecho, no de la tierra.

576 AGI-J 458: f. 1977.
577 Véase cap. II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-

namiento jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 161



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Esta cantidad de 80 fanegas de cereales para el mantenimiento de un cacique se puede en-
contrar en otro ejemplo. Para el cacique principal de Moro,578 Don García Pilco Guaman,
también se ha establecido en la tasa que recibe anualmente 80 fanegas de cereales, de las
cuales 30 fanegas son de trigo y 50 fanegas de maíz. Justificó su derecho, mucho mayor,
alegando que era el cacique principal de más de 500 indios tributarios. Ciertamente, el Dr.
Cuenca tuvo en cuenta esta diferencia en la jerarquía social y ordenó que don García
recibiera 10 fanegas de trigo y 20 fanegas de maíz adicionales del campo de la comunidad,
aquí llamado sementera de la comunidad.

El siguiente ejemplo sobre la asignación de mano de obra por parte del Dr. Cuenca,
que estaba vinculada a la concesión de una licencia para un caballo con silla y brida a
un principal, puede ilustrar la distribución de la mano de obra por debajo del nivel del
cacique, es decir, dentro de la estructura de un cacicazgo. Don Francisco Fayo, del repar-
timiento de Cinto e hijo de don Alonso Taimixo,579 pidió al Dr. Cuenca, además de la
licencia para un caballo con silla y brida, la asignación de dos cuidadores de caballos.
Éstos fueron nombrados por él. Pertenecían a su parcialidad, “dos yndios de los a mi
subjetos”, y debían trabajar para él “por sus mitas”; él mismo les pagaría el trabajo y
también el tributo “a su cacique”, al que estaban obligados.580 Sin embargo, para conse-
guir realmente esta mano de obra, no se dirigió al cacique a través del Dr. Cuenca, sino
que enfatizó

“que don diego ciccha segunda persona del cacique los dexe seruir sien/do
su voluntad de los dhos dos y°s / de me querer seruir y no los embie / por
mitayos a ningun cabo [...]”.581

La segunda persona del cacique era, por tanto, responsable de la distribución de la mano
de obra y de la organización de la mita. También tenía autoridad sobre dónde se em-
pleaban los mitayos y para quién debían realizar su trabajo. Esta información es aún
más importante si se tiene en cuenta que la solicitud de permiso para tener un caballo
demuestra que don Francisco también tenía una tarea relacionada con la mita, a saber,
supervisar su ejecución por parte de los miembros de su parcialidad. El cumplimiento
de esta tarea de control se vincula a la tenencia de un caballo:

Ylustre señor don fran.co fayo [...] paresco / ante vuesa merced y digo que
mi tie/rra es muy aspera y fragosa y para / y mitar los yn°s a mi subjetos

578 AGI-J 458: f. 1915v-1916.
579 Don Alonso Taimixo es, al parecer, el principal TAYMEXU, quien, según Zevallos Quiñones, ejerció el

dominio sobre el repartimiento de Cinto de forma transitoria hasta 1560, ya que don Antonio Chumbi
Huaman no había alcanzado la edad correspondiente en ese momento. Zevallos Quiñones 1989: 14. El
río y un canal, ambos llamados Taimi, irrigaban el valle de Lambayeque. Ibíd.: 13; Ecología e Historia
1987: 41-42; Brüning [1922] 1989: 155 y ss.

580 AGI-J 458: f. 1763.
581 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 162



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

y pa/ra benefiçiar mis haziendas tengo / necessidad de andar a cauallo con
silla / y freno .”582

Sin embargo, esta función de control no implicaba ningún poder de disposición y deci-
sión sobre los trabajadores y su lugar de trabajo.

Don Francisco se refirió a las condiciones que había mencionado el Dr. Cuenca para que
se le asignara mano de obra: la voluntariedad y la remuneración.583Es de suponer que
también en este caso la remuneración se realizara en dinero, tal y como había exigido el
Dr. Cuenca para el trabajo de los mitayos, que debían trabajar las tierras del encomendero
de Jequetepeque en lugar del tributo en especie.584 En este contexto, el Dr. Cuenca había
establecido en Trujillo en 1566 el importe de estos “salarios diarios”.

“que por / la tasa se le manda dar lo puedan pa/gar en trigo e maiz tasado
confor/me a la tasacion dello hecha por my man/dado o en yndios para
sus semen/teras pagando a los yndios / su trauajo conforme a la tasa de
jornales pregonada en trugillo”.585

El monto del pago según la “tasa de jornales” no se desprende de esta sección de la
fuente. Sin embargo, según Ramírez, los mitayos recibían 3/4 de un tomín y una ración
de maíz al día alrededor de 1563, después de haber recibido solo alimentos y ropa antes
de 1550 y en parte hasta 1560. Una de las razones por las que se les pagaba en dinero
era la escasez de mano de obra. En 1566, los pastores recibieron seis tomines y una fanega
de grano.586

Si don Francisco “pagó” el tributo al cacique (tampoco se especifica en la fuente de qué
forma lo hizo), entonces estos dos cuidadores de caballos ciertamente ya no estaban
obligados a realizar trabajos agrícolas en el campo de la comunidad, cuyos ingresos ge-
neraban los pagos de tributos. Esto significa que de esta forma se desvinculó a la mano
de obra de una forma de producción que estructuralmente es la más comparable con
582 AGI-J 458: f. 1763.
583 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
584 Para el intercambio de trabajo por bienes en especie, véase el cap. III.2.2.5.3.
585 AGI-J 458: f. 1866v.
586 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, vol. 1: 296-297, vol. 2: 6; Ramírez 1986: 408, nota al pie 12. Sin embargo,

el año 1558 supuso un punto de inflexión en la fijación del ’salario’, cuando el virrey Marqués de
Cañete envió al cabildo de Trujillo una lista de salarios fijos que este debía aceptar. Los miembros del
cabildo, que en aquella época estaba formado por los encomenderos de Trujillo y los de Saña, Illimo,
Collique y Túcume, elaboraron a su vez una lista que, sin embargo, establecía salarios más bajos que
los del virrey. Según esta, los mitayos que trabajaban en la construcción y en la agricultura debían
recibir medio tomín y una ración de maíz al día, mientras que los mitayos dedicados a la cría de ovejas
recibían media fanega de maíz cada 20 días y ropa o dos pesos corrientes. Ibíd.: 40-41. En una fuente
de principios del siglo XVII se menciona la remuneración del trabajo agrícola, tanto del trabajo en el
campo como del pastoreo. Según esta fuente, a los chacareros se les pagaban 3 1/2 patacones por 20
días, y a los pastores 5 1/2 patacones por dos meses. ADL, Exp. 3074 [1607]. 1 patacón = 1 peso de 8
reales. Ramírez 1986: 277.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 163



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

la organización de producción prehispánica —el trabajo en el campo de la comunidad
en mita— y se introdujo en un nuevo ciclo de producción surgido con la introducción
del pago del trabajo, que sólo es comparable formalmente con el primero a través de la
realización del trabajo “por mitas”. El hecho de que los dos cuidadores de caballos ya
no fueran utilizados para el trabajo agrícola apoyaría la suposición de que se les pagaba
con dinero.

Además, de este apartado se desprende que se trataba de mano de obra adicional a la
que don Francisco no tenía derecho por su posición social o su función. Los mita, que se
asignaban al cacique o a los principales en función de su posición social, se encontraban
en una relación de reciprocidad con ellos. Esto queda demostrado en el ejemplo ya cita-
do de los trabajadores asignados a la tercera persona del repartimiento de Jequetepeque.
Don Cristóbal Payco, la tercera persona, no tenía que “pagar” ni el trabajo de los mitayos
ni el tributo; en su lugar, distribuía textiles, comida y bebida a los mitayos.587

En su carta al rey español del 12 de noviembre de 1567, el Dr. Cuenca expuso de qué
manera había cambiado las relaciones de los trabajadores que trabajaban para el cacique
como yanaconas. En primer lugar, explicó la naturaleza de estas relaciones durante el
período del dominio inca. La dimensión familiar en la distribución de los yanaconas al
cacique es evidente aquí.

“[...] tenia / el caçique çierto numero de yndios e yndias para su seruiçio Re-
partidos entre / las parçialidades del Repartimiento, y estos yndios seruian
al caçique con sus / mugeres perpetuamente [...] y en muriendo el yndio en-
traba / a seruir su hijo [...] y no dejando hijo la parçialidad proueya de otro
/ yndio [...]”.588

Para referirse a esta mano de obra también utilizaba el término “esclavos”. En este
contexto, queda claro que las condiciones anteriores a la conquista se describen con
el término costumbre.

“En algunas prouincias de las que he visitado los caciques tenian costumbre
y dizen que hera ansy en tiempo del ynga que de todo el Repartimiento tenia
el cacique cierto numero de yndios e yndias para su servicio”.589

Estos “yndios e yndias” o “esclavos” eran mantenidos por el cacique con alimentos y
ropa, por lo que el Dr. Cuenca definió su trabajo como trabajo “no remunerado”.590

Durante la visita en Trujillo, el Dr. Cuenca limitó el tiempo de trabajo de por vida de
estos indios “por sus mitas” e introdujo el pago del trabajo, que debía realizarse de
acuerdo con la tasa del tributo que recibía el cacique.

587 AGI-J 458: f. 1976-1977.
588 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
589 Ibíd.
590 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 164



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] el ca/çique tiene tanto seruiçio como antes tenia y los yndios de seruiçio
no son / esclabos”.591

Con estos nuevos “atributos” de la categoría de los yanaconas, el Dr. Cuenca introdujo
al mismo tiempo la obligación de tributar de esta mano de obra.592 No obstante, los
caciques conservaron el privilegio de tener derecho a determinados servicios laborales.
Las relaciones de reciprocidad destruidas fueron sustituidas también en este caso por el
pago o la tasa, y se cumplió con las exigencias de la Corona española de que los caciques
tampoco prestaran servicios no remunerados.

A partir de entonces, las normas de las ordenanzas del Dr. Cuenca impidieron a los caci-
ques emplear en sus hogares a mujeres solteras y viudas que no pertenecieran a la parte
de la población sujeta al pago de tributos.593 Esta norma también debe clasificarse en el
ámbito de las normas matrimoniales, que ya se han tratado en el cap. III.2.2.3.4., ya que
también estaba dirigida contra la poligamia encubierta que los españoles sospechaban
en el hogar del cacique. El cacique debía proporcionar la materia prima a las tejedoras que
trabajaban en su casa y pagarles el trabajo. El Dr. Cuenca fijó un precio de seis tomines
por prenda.594

Esta disposición tenía por objeto eliminar la contradicción entre una producción basada
en el principio de reciprocidad a nivel del cacicazgo y las transacciones lucrativas de los
caciques con los comerciantes españoles según los principios del mercado colonial, en
los que los textiles se convertían en mercancía.595 En el ejemplo anterior se trata de la
legitimación para que el cacique pueda aceptar ropa en general como “tributo”. El tipo
de ropa que siempre había recibido según la “costumbre” se describe con exactitud en
la fuente:

“teñyda de diferentes colores para / hazer las franjas con que guar/neçe las
mantas y camysetas”.596

El cacique también subrayó que “sus indios” le entregaban estos productos de forma
voluntaria, un aspecto que se menciona a menudo en las crónicas en relación con el
“tributo” en la época prehispánica y que en todos los documentos reales y en las fuen-
tes de la administración colonial —sobre el papel— se consideraba un requisito previo

591 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
592 Véase cap. III.2.2.5.2.
593 Cuenca [1566] 1975: 12v.
594 Ibíd.: 22v. A modo de comparación, cabe señalar que el precio de una prenda de vestir terminada en

Huánuco y en Chucuito en la época de las visitas, en los años sesenta, era de 2 pesos. 1 peso equivale
a tomines. Spalding 1973: 587. Esto puede significar que el precio fijado por el Dr. Cuenca no tenía
relación con el precio de mercado. Véase Spalding 1982: 330-331.

595 Spalding 1973: 581-600.
596 AGI-J 458: f. 2046.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 165



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

para poder obligar a los indios a pagar impuestos y prestar servicios.597 Como se ha de-
mostrado, en la época prehispánica los servicios personales prestados dentro del cacicazgo
formaban parte de las relaciones recíprocas. Un documento del siglo XVIII muestra has-
ta qué punto la prestación de servicios personales estaba arraigada para el cacique dentro
de la comunidad. En él, los indios de la localidad de Huanchaco, cerca de Trujillo, hacen
referencia a la

“costumbre immemorial de no estar obligados a darse seruicios personales
precisos, sino voluntarios”.598

Si se cambiara algo, se produciría un motín.599

El carácter “voluntario” y la remuneración del trabajo (tal y como se había estableci-
do en la tasa), que debía realizarse ante el corregidor o el sacerdote, fueron finalmente
también para el Dr. Cuenca las condiciones para atender la petición del cacique de Je-
quetepeque.

El siguiente ejemplo, que también trata de la asignación de mujeres, muestra contextos
diferentes a los que acabamos de presentar. Don Francisco Pisbil, principal del reparti-
miento de Chepén y Tecapa,600 pidió primero al Dr. Cuenca la exención de los tributos
al encomendero. En primer lugar, hay que aclarar la posición social de don Francisco,
ya que en la visita se describe como principal del repartimiento de Chepén, lo que, como
veremos, deja algunas dudas. En esta sección de la fuente hay tres grafías diferentes de
su nombre: don Pisbis, Pixbil y Pisbil.601 En la solicitud de asignación de tejedoras, se
refería a las “yndias biudas y / solteras” de su parcialidad.602 Zevallos Quiñones, que se-
ñala que hay poca información sobre los líderes de Chepén, supone que “parece haber
sido el primer Cacique DON FRANCISCO CHEPEN”.603 Sin embargo, existen algunos
documentos de 1573 que lo mencionan como cacique principal “del pueblo de Chepén”,
con el nombre de “don Francisco PISBIL”.604 El pueblo de San Sebastián de Chepén
no se creó hasta la formación de las reducciones por parte de Francisco de Toledo.605 Es
posible que la creación de la reducción de Chepén coincidiera con la nueva concesión

597 Véase cap. II.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traducción
es nuestra].

598 ADL, Leg. 269, Exp. 3292 [1724].
599 Ibíd.
600 Véase AGI-J 458: 2038. “El curacazgo prehispánico de Pacasmayo se dividió en 4 encomiendas: Che-

pén, Chérrepe, Jequetepeque y Moro.” Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12. La encomienda de
Chepén se llama “Chepén y Tecapa”. Ibíd. Véase Ramírez 1981: 287, que asigna el pueblo de indios
Tecapa a la encomienda o al repartimiento de Jequetepeque.

601 AGI-J 458: f. 2036v-2037v.
602 Ibíd: f. 2037.
603 Zevallos Quiñones 1989: 27.
604 Ibíd.
605 Ibíd. Véase Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12: “Los indios de la encomienda de Chepén estuvieron

reducidos en el pueblo del mismo nombre.”

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 166



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

del título de encomienda de Chepén a Diego de Galdo en 1572.606 Posiblemente, el títu-
lo de cacique principal para don Francisco Pisbil se introdujera solo en este contexto. El
Dr. Cuenca todavía lo había incluido en la tasa como tributario en 1566. De la petición
de Don Francisco de ser eximido del pago de tributos se deduce que en esta época, es
decir, en la época anterior a la formación de la reducción por Toledo, debió de haber
otro cacique y otros principales, por lo que Don Francisco no pudo haber sido el primer
cacique de Chepén:

“[...] yo soy prinçipal / y lo fue my padre y nunca yo ny / mys antepassados
pagaron / a nadie tributo [...] pido y suplico [...] me de / su mandamyento
para que yo / sea Releuado de tributo y no me / lo pida nyngun prinçipal /
ny el caçique .”607

Don Francisco no solo exige la exención del tributo que se le debería haber pagado al
encomendero, sino también de las obligaciones para con el cacique. Otros ejemplos de la
visita también demuestran la obligación tributaria de los principales con sus parcialidades
para con los caciques, que no fue anulada por el Dr. Cuenca, sino que se pretendía faci-
litar su cumplimiento mediante la concesión de una licencia para un caballo con silla y
riendas.608

Además de la exención de tributos, que el Dr. Cuenca aprobó, exigió un requerimiento
(mandamiento) que obligara a las viudas y mujeres solteras, las tejedoras de su parciali-
dad, a trabajar para él.

“[...] en my parçialidad / ay çiertas yndias biudas y solteras y para que me
hagan / Ropa para me poder susten/tar tengo necessidad de vn man/da-
myento de vmd para que / las pueda compeler a que hagan / pieça y media
de Ropa [...]”.609

Esta cita pone de manifiesto la diferencia con la petición del cacique principal de Jequete-
peque que se ha expuesto anteriormente, ya que Don Francisco Pisbil no se refiere a una
“donación voluntaria” de los indios, sino que hace hincapié en que las mujeres deberían
ser obligadas a tejer para él.

Existen tres posibilidades para explicar la necesidad de la coacción para la obtención
de los servicios laborales, a los que el cacique tenía derecho dentro de las relaciones de
606 Puente Brunke 1992: 455.
607 AGI-J 458: f. 2037.
608 “...don diego [?]caycaynamu / y señor del pueblo de los y°s / questa junto a la boca del rrio deste

va/lle de chicama... y digo... que yo soy / hombre mayor y muy biejo y que hordinaria/mente sembro
mis chacaras con que dellas / me sustento yo y mi muger y hijos y fa/milia y con que pago mys
tributos mas de dos leguas / de aqui y el cacique mayor / deste valle esta ansymismo tres leguas /
de aqui adonde hordinariamente por fuer/ça he de acudir pa las mytas que el dho mi ca/cique me
manda a my y a todos los demas prin/cipales...”. Ibíd: f. 1782v; véase f. 1801.

609 Ibíd: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 167



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

reciprocidad legitimadas por las normas jurídicas prehispánicas. En primer lugar, es
posible que don Francisco hubiera ido más allá de las normas arraigadas en la socie-
dad prehispánica que existían para su posición social como principal en relación con los
servicios laborales. Quizás, en segundo lugar, a pesar de su integración en la jerarquía
social existente, no fue hasta el transcurso del desarrollo colonial cuando se le concedió
el derecho a reclamar estos servicios, y en tercer lugar, los cambios que se produjeron en
el transcurso de la división del cacicazgo de Pacasmayo en cuatro encomiendas podrían
haber llevado a la denegación de estos trabajos, como se verá en otros ejemplos.610

Responder a estas preguntas se hace más difícil por el hecho de que en las fuentes
españolas se ha perdido rápidamente la diferenciación de los líderes étnicos en los dis-
tintos niveles de la jerarquía y, por tanto, la complejidad de la jerarquía social que se
documentaría en las fuentes. Sin embargo, las diferencias en sí se mantuvieron, “como
lo atestiguan los largos procesos judiciales sobre jurisdicción política y privilegios”,611

como puede verse también en este ejemplo.

Don Francisco indica la magnitud del trabajo que las mujeres tendrían que realizar para
él en “pieçia y media de Ropa”, “como / vmd lo tiene hordenado”.612 Don Francisco
conocía exactamente la medida del trabajo que tenía derecho a exigir, ya que se refería
a las ordenanzas de Jayanca, donde se dice:

“[...] sus caçiques ni principales no [...] las puedan conpeler a hazer mas de
pieça y media de ropa en un año cada quatro meses media pieça del tamaño
y medida de la que por la tasa se manda y no mas [...]”.613

Se basó en las disposiciones que el Dr. Cuenca había anunciado en Jayanca, ya que no
existían ordenanzas correspondientes para el repartimiento de Chepén y Tecapa

“ny a llegado a notiçia / de las dhas yndias lo que vmd / tiene hordena-
do”.614

Don Francisco basó su derecho a la mano de obra expresamente en las normas del
derecho indiano y no en las reglas tradicionales de reciprocidad.

El Dr. Cuenca determinó entonces,

610 Además del trabajo de las mujeres como tejedoras, don Francisco Pisbil exigía también: “que los
yn/dios de mi parcialidad me hagan / en cada vn año vna sementera / de mayz... q vmd a man-
dado de que / a los prinçipales que tienen / yndios le hagan vna sementera / de mayz en cada vn
año ”. Ibíd., f. 1986; véase el ejemplo de los Chilchos en cap. III.2.2.4.6.

611 Ramírez 1981: 289.
612 AGI-J 458: f. 2037.
613 Cuenca [1566] 1975: 22v.
614 AGI-J 458: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 168



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“que las yndias / biudas y solteras de la parçialidad / del dho don fran.co
pisbil le hagan / Ropa conforme a como la hazen / las demas yndias biudas
y solte/ras de otros Repartimyentos / a sus prinçipales”.615

La decisión del Dr. Cuenca representó, por tanto, una ampliación de la validez de las
ordenanzas de Jayanca al repartimiento de Chepén y Tecapa, una generalización que solo
fue posible gracias a la realización de la visita. Por lo tanto, se concluye que la aplicación
de las ordenanzas de Jayanca como “el corpus legislativo más importante en materia de
derecho indígena para el norte del virreynato”616 solo pudo adquirir la calidad de tal en
unidad con la visita. Esto subraya su importancia como instrumento político y jurídico
de la administración virreinal.

El Dr. Cuenca aplicó a las relaciones socioeconómicas que existían entre las viudas y
las mujeres solteras de la parcialidad y Don Francisco, y que, al estar reguladas por las
ordenanzas de Jayanca y obligar a las mujeres a realizar este trabajo, obviamente no se
caracterizaban por la reciprocidad, las normas que, según las ordenanzas, había intro-
ducido precisamente para configurar las relaciones de reciprocidad y, por tanto, para
la producción de la renta campesina dentro de una parcialidad o un cacicazgo.617 Esto
incluía que el principal debía proporcionar el algodón. El pago por pieza debía ser de
un ducado.618 El valor de un ducado de castilla equivalía a seis tomines, el precio por pieza
que ya debía pagarse según la visita de La Gasca y que el Dr. Cuenca también había
fijado en las ordenanzas de Jayanca.619 Además de fijar el precio, se reguló la cantidad de
textiles por año, como puede verse en el fragmento de la fuente citado anteriormente.

El trabajo de las mujeres para don Francisco Pisbil apenas puede considerarse en el
contexto de las relaciones caracterizadas por la reciprocidad, ya que su base, el derecho
indiano, y el “carácter voluntario” que se suele destacar en estos casos, han sido susti-
tuidos abiertamente por la coacción.

Don Diego Nuypsufu había solicitado al Dr. Cuenca el reconocimiento de su cargo de
principal en el pueblo de Nuyepen del repartimiento de Jequetepeque.620 Cuatro meses
después del reconocimiento como principal confirmado por el Dr. Cuenca, en julio de
1566, don Diego Nuypsufu pidió al Dr. Cuenca tres trabajadores para cuidar su ganado.

“[...] yo tengo cantidad / de ganados de obejas de castilla / y para guardallas
tengo necessidad / de tres yndios para que me guarden / el dho ganado
[...]”.621

615 AGI-J 458: f. 2037v.
616 Peralta Ruiz 1986: 124.
617 Cuenca [1566] 1975: 12v, 20r.
618 AGI-J 458: f. 2037v-2038.
619 Ramírez 1986, Apéndice 1: 277; Cuenca [1566] 1975: 20r.
620 Véase cap. III.2.2.4.6.
621 AGI-J 458: f. 1979.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 169



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

El Dr. Cuenca hizo que los alcaldes le asignaran la mano de obra. La fuente no especifica
si esta procedía o no de su parcialidad. En cuanto al pago, el Dr. Cuenca se remitió a
las ordenanzas de Trujillo.622 Con toda probabilidad se trata de las ordenanzas de Chica-
ma, que habían sido promulgadas el 17 de junio de 1566 ante el cabildo de Trujillo.623

En ellas había fijado el salario en seis tomines “En plata E una hanega de mays para
sustentación”.624 Esta categoría de mano de obra debe compararse estructuralmente
con la mano de obra remunerada en dinero que se ha tratado anteriormente. Se tra-
taba de mano de obra adicional, es decir, no confirmada por las normas tradicionales,
que también se había separado del proceso de producción caracterizado por relaciones
socioeconómicas de reciprocidad.

2.2.4.6. La negativa a reconocer el dominio del cacique y el trabajo realizado

Además de la disposición sobre mano de obra legitimada por la administración colonial
española que se describe aquí, la visita documenta una gran cantidad de ejemplos en
los que se le negó al cacique el reconocimiento de su dominio y, por lo tanto, también
el trabajo. Lamentablemente, las razones de esto no pueden ser rastreadas en detalle,
como en el caso de los chilchos en Chachapoyas.

Don Hernando Chilcho, el cacique principal de la provincia de Chilchos en Chachapoyas,
disponía de una comisión real que le daba derecho a reclamar un número determina-
do de trabajadores de su parcialidad. Sin embargo, los principales no se lo concedieron.
Don Hernando Chilcho exigió al Dr. Cuenca fuertes multas para estos principales. Aquí
queda claro que el cacique principal de la “provincia” de Chilchos, como se denomina
aquí a la unidad sociopolítica, reclamaba mano de obra que solo pertenecía a la par-
cialidad, de la que también era líder, al igual que de toda la unidad.625 Esta parcialidad
estaba compuesta por otras subunidades, cada una de las cuales estaba dirigida por un
cacique principal. Por razones que no se pueden reconstruir aquí, al cacique principal se le
negó la aceptación en su cargo, lo que se tradujo en la negativa a proporcionar mano de
obra. Esto significa que las normas jurídicas prehispánicas ya habían quedado en gran
medida derogadas o que la jurisdicción del cacique principal se había visto tan limitada
que ya no podía ejecutar él mismo las penas, sino que se vio obligado a recurrir al de-
recho indiano y a los métodos de la burocracia española para hacer valer sus derechos,
que le estaban garantizados por las normas prehispánicas. Sin embargo, esto no podía
hacerse de forma directa; el cacique principal no podía hacer del derecho indiano parte de
su jurisdicción. Esto solo podía lograrse a través del Dr. Cuenca, a quien Don Hernando
Chilcho le pidió que aplicara las “graues penas”.626 En otro caso, al cacique de Túcume,

622 AGI-J 458: f. 1979v.
623 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 2-7.
624 Ibíd.: 6.
625 Véase Netherly 1977.
626 AGI-J 458: f. 1856-1856v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 170



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

don Francisco Nyncha627 –según la fuente, cacique principal– un principal subordinado
le negó la asignación de 16 trabajadores “por fuerça y contra my / voluntad”.628 Es
posible que don Francisco Nyncha se hubiera excedido en sus pretensiones de distri-
bución de mano de obra legitimadas por normas prehispánicas, ya que este conflicto
tiene antecedentes. En 1564, uno de los principales de Túcume, don Fernando Efquic,
había denunciado ante el corregidor de Trujillo al cacique (el predecesor del mencionado
don Francisco) por usurpar por la fuerza sus tierras y apoderarse de los servicios de
70 miembros de su parcialidad. Además, se dice que obligó al padre de este principal, a
quien los indios habían pagado tributo “por costumbre inmemorial”, a abandonar este
repartimiento.629 Se desconoce el resultado de esta petición y en qué medida el Dr. Cuen-
ca estaba al tanto del caso. En 1566 apareció en las fuentes el mencionado Don Francisco
Nyncha como líder de un cacicazgo que ahora unía a los habitantes de las dos unidades
sociales de Túcume y Mochumí como resultado de la formación de la reducción por
el Dr. Cuenca. Es importante que el Dr. Cuenca, aparentemente por consideraciones
políticas, decidiera el caso en interés de este nuevo cacique, y lo hizo estableciendo un
vínculo con la época inca:

“hiziessen como lo so/lian hazer y obedeçer en tiempo de / los yngas”.630

Esto puede interpretarse igualmente como un intento de hacer retroceder la legitimidad
del nuevo cacique, cuyo cargo es resultado de la historia colonial, precisamente a la
época prehispánica.

En otro caso, el Dr. Cuenca se había saltado aparentemente la jerarquía social asociada
a ciertos privilegios. El ya mencionado principal Don Diego Nuypsufu, que en un prin-
cipio se había designado a sí mismo como principal de Mórrope en el repartimiento de
Jequetepeque, se describió más adelante en el texto como principal de la aldea de Nuye-
pen, a cuya parcialidad pertenecen 30 indios.631 Los indios no respetan a este Don Diego
Nuypsufu como principal, sino como mandón, que no tiene derecho a la asignación de
mano de obra.632 Los españoles han llamado mandón a un líder de rango inferior con
hasta 50 indios. Este tampoco tenía derecho a ser transportado en una litera.633 Don Die-
go justificó su pretensión alegando que había heredado la mano de obra de su padre,

627 En el caso de Zevallos Quiñones, aparece como Don Francisco Mincha Malca. Zevallos Quiñones 1989:
135.

628 AGI-J 458: f. 2015.
629 Zevallos Quiñones 1989: 133-134.
630 AGI-J 458: f. 2015v.
631 Se desconoce la ubicación y la pertenencia administrativa de este pueblo. No aparece en la lista de Ra-

mírez, en la que nombra los “curacazgos prehispánicos, encomiendas españolas y pueblos de indios”
entre Pacasmayo en el sur y Jayanca en el norte antes de las reducciones de 1566 y 1572. Ramírez 1981:
286-287.

632 AGI-J 458: f. 1859-1861.
633 Netherly 1977: 155.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 171



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

a quien designó como cacique principal de Pomape.634 Así pues, don Diego intentó, con
la ayuda de los españoles, convertir su estatus real en el de principal, y lo consiguió.
Reclamó los siguientes derechos:

“de aqui a / delante no se me pida ny cobre de my / tributo alguno atento
a que soy / tal principal antes Vuesa merced / mande que los dichos mys
yndios / en rreconoscimyento de senorio / me den algun tributo y seruicio
/ o me hagan sementera de maiz / con que me pueda sustentar / dandome
Vuesa mrd sobre todo”.635

El Dr. Cuenca tenía, por tanto, un mandón que se encontraba en el escalón más bajo de
la jerarquía y cuya parcialidad estaba formada por treinta hogares, exentos de tributa-
ción y con derecho a mano de obra, algo que le había sido denegado inicialmente por
su parcialidad y por los demás principales de Jequetepeque.636 Al parecer, don Diego era
un ejemplo de lo que Ramírez denominaba un cacique de “nuevo estilo”. El Dr. Cuen-
ca había ido más allá de los privilegios de los caciques y principales legitimados por las
normas prehispánicas, así como de la opinión de los representantes del rey como San-
tillán, quien había abogado por que se limitara el número de principales pertenecientes
a la élite y que, por lo tanto, no hubiera principales que fueran líderes de menos de 100
hogares. Sin embargo, para aquellos principales con más de 100 hogares o más, según
Santillán, debía mantenerse la jurisdicción tal y como existía en la época inca.637

La visita también ofrece ejemplos de casos en los que se disputó la posición y los pri-
vilegios de los líderes en los niveles inferiores de la jerarquía social. Por ejemplo, Don
Diego Acça, que vivía en el pueblo de Pomape, fue declarado por Don Juan Puemape,
la segunda persona del repartimiento de Jequetepeque en la tasa, como un “yndio particu-
lar” que no ocupaba ningún cargo y no tenía “yndios que manda”. Sin embargo, en la
revisión del caso, don Juan Puemape confirmó ante el Dr. Cuenca que Don Diego Acça
era un mandón.

“don juan / dixo quel dicho don diego acça es su / mandon y tiene a su
cargo hasta / doze yndios”.638

El Dr. Cuenca confirmó a don Diego como mandón, con la condición de que don Juan
Puemape no le quitara este cargo ni los indios.639 Aunque don Diego Acça fue confirma-

634 Ramírez atribuye “Puemape” al repartimiento Moro, con la observación de que no está claro a qué
repartimiento pertenecía realmente este pueblo. Ramírez 1981: 287-288. Según la visita del Dr. Cuenca,
Pomape pertenecía al repartimiento de Jequetepeque.

635 AGI-J 458: f. 1861.
636 Para un ejemplo similar, véase ibíd: f. 1859-1859v.
637 Santillán [1563] 1950: 57, 103.
638 AGI-J 458: f. 1971.
639 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 172



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

do como mandón por el Dr. Cuenca, esto no implicaba la exención del pago de tributos,
como en el caso de don Diego Nuypsufu descrito anteriormente.

“yo [Don Diego Acça] soy mandon Reconos/ciendo por prinçipal y pa/gar
my tributo”.640

Esto es un indicio de la importancia del número de indios pertenecientes a la parcialidad
para la concesión de privilegios en el derecho indiano. Estos ejemplos muestran que, para
poder disponer de mano de obra en un grupo social, primero era necesario que el cacique
estuviera anclado en dicho grupo.

2.2.5. El tributo dentro de la encomienda

2.2.5.1. El tributo por cabezas y el tributo “por comunidad”

La pregunta formulada en las instrucciones de la corona dirigidas a Antonio de Men-
doza en 1551, “que la tazaçión que se ha de hazer de los dichos tributos sea por ca-
beças”, fue calificada por Polo de Ondegardo como el más controvertido de todos los
problemas planteados en las instrucciones.641 Un año después, la Corona ya exigió a la
audiencia de Lima que abandonara el sistema colectivo de reparto del tributo que se ha-
bía mantenido hasta entonces y que introdujera el sistema individual, para que “cada
indio sepa lo que le cabe”. Se preveía que los indios pagaran tributo en función de sus
posesiones, “que el indio rico pagase y tributase como rico y el pobre como pobre”.642

Sin embargo, el tributo por cabezas no se introdujo en la región norte de Perú hasta la
visita del Dr. Cuenca. El trasfondo de esta situación fue la crisis de los años 60, ya descri-
ta, en la que los intereses fiscales de la Corona comenzaron a dominar la política india.
El consentimiento a este cambio, otorgado por el gobernador Castro, se refleja en sus
ordenanzas de corregidores; sin embargo, la misma actitud también se puede encontrar en
las observaciones críticas de las ordenanzas, que según Assadourian reflejan la actitud
del arzobispo Loayza. Sin embargo, Castro había abandonado la idea de la corona de
gravar a los indios de forma diferente en función de su riqueza.

“que lo que mas ganaren o tuuieren, sera suyo propio de cada uno, porque
entendiendo que no les han de llevar sus haziendas”.643

El Dr. Cuenca, por su parte, había renunciado a una diferenciación de las tasas de tri-
butación con el argumento de que no existían diferencias de riqueza entre los indios.644

Sin embargo, la introducción por parte del Dr. Cuenca de la distribución del tributo per

640 AGI-J 458: f. 1971.
641 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 173.
642 Assadourian 1987: 398.
643 García de Castro [1565] 1957: 513.
644 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151. Véase las explicaciones en las páginas siguientes.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 173



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

cápita supuso “una poderosa cuña tendente a descentrar a las organizaciones indíge-
nas”.645

Polo de Ondegardo fue, junto con Falcón y Santo Tomás, uno de los pocos que se opu-
sieron a un tributo por cabezas. Justificó su postura en una amplia respuesta en la que
abordó las condiciones sociales incas. Desde hacía 300 años no existía ninguna obliga-
ción fiscal individual. Polo consideraba que la causa principal de ello era la falta de
propiedad privada de tierras, ganado y materias primas.

“[...] porque su propia chácara no era en su mano dexalla de hazer, porque
la tierra que a cada vno se señalava cada vn año para su neçeszidad [...]/[...]
todo el ganado y la lana, y Ropa que dello se saca se posée en comunidad
hasta el día de oy”.646

El orden prehispánico de pagar impuestos incluía la distribución del trabajo por parte
de los caciques.

“Repartiéndose por comunidad por su orden enbia el pueblo los que son
menester y los demás entienden cada uno en su hazienda. Y en esto son tan
delicados en el Repartir el trabajo para que sea ygual [...]”.647

Precisamente la distribución del trabajo por parte de los caciques fue uno de los argu-
mentos de los opositores al tributo “por comunidad”, como Santillán y Matienzo, según
los cuales los caciques aumentarían arbitrariamente el importe de las tasas y prestacio-
nes.648 El Dr. Cuenca también destacó que con la introducción del tributo por cabezas
había disminuido la tasa tributaria de cada individuo.649 Los caciques vieron la mayor
restricción de sus privilegios y funciones tradicionales que debían aceptar con la intro-
ducción del tributo por cabezas en las posibilidades limitadas de distribuir el trabajo
entre sus súbditos. En la “Representación” de Falcón, los caciques se opusieron al tribu-
to por cabezas porque ya no garantizaba la libre capacidad de decisión de los caciques
de “repartir entre los indios lo que cabe a cada uno de pagar de tributo”.650

Polo aseguró que la forma prehispánica de repartir el trabajo y los tributos no suponía
ninguna desventaja para los indios, y describió por sí mismo la forma en que los caci-
ques y principales repartían el tributo “por comunidad” en el “repartimiento de Pava”
(Charcas), que debía pagar un tributo de 11.000 pesos “de plata ensayada y marcada”.

645 Assadourian 1987: 398. Véase las explicaciones sobre la introducción de la obligación tributaria para
los hombres solteros, que apoyó esta tendencia.

646 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 176, 178.
647 Ibid: 177, 176.
648 Santillán [1563] 1950: 72-74, 95; Matienzo [1567] 1967: 52, 59-60.
649 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
650 Falcón [1567] 1918: 161; Assadourian 1987: 390.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 174



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“para dividir estos once mil pesos, se juntan de todos como treinta indios
principales y quipocamayos, que son sus contadores y marcamayos, y pues-
to caso que dan sus voces con sus piedras y machices lafrisoles puestos en el
suelo con que hacen sus cuentas por la orden acostumbrada. Finalmente, en
menos de tres horas supo delante de mí cada parcialidad lo que le cabía, y
en este general repartimiento, porque se vaya entendiendo el fraude de los
caciques, entendidas sus pláticas y cuenta, no hay duda sinó que ninguno
consiente agraviar a su parcialidad”.651

Además de la distribución de tareas entre las distintas parcialidades que se describen
aquí, Polo describió cómo se llevó a cabo dentro de la parcialidad.

“Manda la tasa que se den çient pesos y çient pares de alpargatas, y veinte
mantas; tasan ellos desta manera: que diez indios que vayan a las minas
con su granjería traerán los çient pesos, y estos diez indios rreparten entre
sí y rreparten otros tantos que vayan por la cabuya y otros que hagan los
alpargatas; y rreparten la lana para que cada parcialidad hile su parte; y
sacan quatro indios que las texan y así cunplan con su tributo. Y para pagar
el maíz haze la comunidad vna sementera, y de aquí sale lo que dan [...]
Y en quanto el trabajo, tanbién tienen quenta en el Repartirle, [...] y que si
uno trabaja este año, no lo haga el que viene, avnque en esto se crehe que
Reseruará algunos deudos o amigos pero en esto fáçil es el rremedio”.652

En el capítulo II.1.5. [véase nota 534] se ha explicado cómo funcionaba el principio de
ayuda mutua a nivel de la comunidad en la época prehispánica. La descripción de Polo
de Ondegardo deja claro que, incluso después de la conquista española, el tributo se
pagaba al encomendero sobre la base de los mismos principios.

Otra justificación de los detractores del tributo “por comunidad” para el tributo por
cabezas —como Santillán— es la idea de

“que despues de empadronados los tributarios [...] y los curacas del tributo
que á cada uno cabe [...], se dé á cada curaca cargo de hacer juntar y recabar
de sus cient indios el tributo que les cabe”.653

Esto significa que, a pesar del tributo por cabezas, el cacique seguiría siendo responsable
de la distribución del trabajo. En este sentido, la idea también se encuentra formulada
por el Dr. Cuenca.

651 Polo de Ondegardo [1571] 1990: 150-151.
652 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 150-151, 149; véase también Polo de Ondegardo [1571] 1990: 115-116,

121-122, 146-147.
653 Santillán [1563] 1950: 103.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 175



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“[...] se cobrare de cada yndio en particular para la paga de lo q(ue) por la
tasa esta repartido [...]/[...] y se repartan por sus ayllos y parçialidades del
repartimiento conforme al numero que cada parçialidad tuviere”.654

Sin embargo, también hubo declaraciones en las que los defensores del tributo por cabe-
zas seguían los mismos argumentos que Polo de Ondegardo, quien había previsto para
el sistema tributario español una aproximación al “orden” incaico con las costumbres co-
rrespondientes. En su justificación de haber introducido el tributo por cabezas durante
su visita, el Dr. Cuenca también se refirió a las condiciones prehispánicas, aunque con
un discurso diferente.

“El tributo se les ha repartido por cabeças por que por la mayor parte los yn-
dios no tienen haziendas [...] y por las ynformaciones de la visita paresce que
en tiempo de los yngas todo el tributo que los yndios daban hera personal
[...] por manera que no se halla que los yndios tributasen por haziendas [...]
y por que los caciques hasta aqui despues que los españoles entraron en la
tierra han cobrado y Repartido entre los yndios el tributo por cabezas guar-
dé esta orden [...] y con echar tributo moderado a los yndios abrá ygualdad
entre ellos [...]”.655

Polo ya había criticado anteriormente consideraciones similares, según las cuales los
indios aparecen individualmente en la tasa como sujetos pasivos, pero la distribución de
las tasas como “Regla general” debe permanecer en la comunidad. Esto no puede funcio-
nar, ya que con una regla universal no es posible compensar las diferentes condiciones
de vida de los individuos, que pueden darse incluso dentro de una parcialidad. Los que
hacen este tipo de propuestas “hablan sin spiriençia, a lo menos sin conocimiento destos
naturales”.656

2.2.5.2. El tributo por cabezas en la visita del Dr. Cuenca

Durante la visita, el Dr. Cuenca solicitó la asignación de un pastor a un mitayo, “natural
del rrepartimiento de guamachuco”,657 que poseía algunas ovejas. Dijo que tenía seis
hermanos, cuatro de los cuales eran tributarios. Pidió que uno de los hermanos pagara
su tributo trabajando como pastor en su propia familia y que los caciques no le diesen
otro empleo. El Dr. Cuenca concedió la licencia correspondiente.658 Para los caciques,
que inicialmente no habían aceptado esta regulación, el nivel de todo el repartimiento
debía ser decisivo debido a la normativa tributaria vigente, según la cual se imponía un
impuesto “por comunidad” al repartimiento, a partir del cual se transmitía la distribu-
ción del trabajo y las contribuciones a entregar de acuerdo con las normas tradicionales

654 Cuenca [1566] 1975: f. 8v, 11r.
655 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
656 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 179.
657 AGI-J 458: f. 1879.
658 Ibíd: f. 1879-1880.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 176



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

a los principales de las unidades de organización social. El propósito del mitayo de em-
plear a un hermano en su propio hogar como tributario iba en contra de las normas
tradicionales según las cuales se había organizado la mita. Por esta razón, los principales
tuvieron que rechazar la petición del mitayo. El Dr. Cuenca, por el contrario, que en la
visita había apoyado el tributo por cabezas, procedió a distribuir las cuotas entre los dis-
tintos hogares. En este contexto se enmarca también su consentimiento a la petición del
mitayo. De esta manera, la introducción del tributo por cabezas favoreció igualmente el
surgimiento de economías privadas, en este caso la ganadería, de los mitayos.

2.2.5.3. La obligación tributaria

El Dr. Cuenca estableció el límite de edad de los contribuyentes entre los 17 y los 47
años.659 De lo expuesto hasta ahora sobre la menor tributación de los hombres solteros
se deduce que, al introducir un límite de edad, el Dr. Cuenca pudo prescindir de la
distinción entre hombres casados y no casados. La disposición sobre el límite de edad
se remonta a una auto de la audiencia de Lima.660 Distinguía a la costa de los demás
límites de edad habituales, que iban de los 18 a los 50 años. Con la introducción de
un límite de edad y la imposición de los hombres solteros por parte del Dr. Cuenca, la
norma de clasificación de los habitantes vigente en el Tawantinsuyu quedó derogada
para la realización del censo de contribuyentes. En la época inca, la edad se describía en
términos que explicaban la capacidad de trabajo de las personas.661 Una primera razón
para la tributación de los hombres solteros se ha mencionado anteriormente en relación
con las normas matrimoniales. Con una segunda razón, que el Dr. Cuenca mencionó,
incluso se refirió a una norma inca:

“Hasta aquí y en tiempo de los yngas, los yndios en siendo hombres y te-
niendo fuerzas para trabajar [...]”.662

Se trata, como dice Assadourian, de una reinterpretación intencionada de las estructu-
ras incas, “dejando de considerar los ritos y ceremonias con que el Ynga realizaba y
justificaba la transformación de los jóvenes en atun runa: la distribución de mujeres, la
dotación de tierra y la construcción de una casa para sí.”663 Una tercera razón para este
impuesto es que los caciques también exigían el tributo a los solteros.664

Cada año se debía revisar el “quipo y memoria de los tales yndios” para conocer el
número exacto de habitantes. Matienzo había establecido en el “Gobierno del Perú”
una forma específica para este fin, según la cual el recuento debía realizarse cada seis

659 Cuenca [1566] 1975: 11v. Indios mayores de 47 años tenían que realizar tareas para la comunidad. Véase
también AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

660 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
661 Guamán Poma de Ayala [1613] 1980, Tomo 1: 173-183.
662 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
663 Assadourian 1987: 399.
664 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151; Assadourian 1987: 399.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 177



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

meses. Además, el encomendero y ambos corregidores, el “Corregidor de la ciudad” y
el “Corregidor de los pueblos de indios”, debían ser informados sobre el número de
habitantes.665

Además, el Dr. Cuenca ordenó la obligación tributaria para los yanaconas. Esto encaja
en los esfuerzos de la administración colonial descritos anteriormente para restringir
las migraciones de la población sujeta a tributación y su asentamiento como yanaconas
en otras zonas de asentamiento. Además, con la consagración jurídica de la obligación
tributaria para los yanaconas se pretendía evitar que los caciques se apropiaran de los
yanaconas de otros repartimientos como mano de obra barata y adicional. Esto significaba
dejar que la categoría de los yanaconas se diluyera en la población sujeta a tributación.666

Esta orden del Dr. Cuenca también se oponía a la exigencia de los caciques de Yauyos de
eximir a los yanaconas de la obligación tributaria.

“[...] los [...] caçiques y prinçipales suelen recoger y traer de otras partes
yndios que llaman yanaconas y a estos tales dan tierras [...] y los [...] reserban
de pagar tributo y por que en la tasa se le señala el seruicio que an de tener
para si y para sus mugeres e sementeras e guardas de ganados se manda que
los [...] yanaconas contribuyan con los demas yndios en la paga del tributo
[...] o salgan del repartimiento [...]”.667

Lope García de Castro ya había exigido un tributo a los yanaconas un año antes, en
septiembre de 1565.668 El contenido de la demanda del Dr. Cuenca coincide plenamente
con el de Castro.

En referencia a la época inca, el Dr. Cuenca también eximió a las viudas y a las mujeres
solteras de la obligación de pagar tributos.

“Reserbe de / tributo y [...] paresçe que las tales en tiempo del ynga”.669

El privilegio de los caciques y principales de estar exentos del pago de tributos ya se ha
tratado en el capítulo III.2.2.4.

2.2.5.4. La transformación del tributo en renta monetaria

Assadourian también ha caracterizado al Dr. Cuenca como un precursor de Toledo en lo
que respecta a la monetización del tributo.670 En general, durante la segunda mitad del

665 Matienzo [1567] 1967: 52, 67. “por escrito si supiere leer, y no lo sabiendo, por quipo, de cuántos indios
hay en el repartimiento, y de la edad de cada uno, por casas, diciendo: Juan Coca, indio casado; su
muger, Juana; tienen cuatro hijos, etc. Poner los que son cristianos, y los que no lo son.” ibíd.: 52.

666 Assadourian 1989: 427.
667 Cuenca [1566] 1975: 14r.
668 García de Castro [1565] 1957: 517.
669 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
670 Assadourian 1987: 401.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 178



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

siglo XVI, el número de productos y tributos en especie exigidos en las diferentes tasas
se redujo gradualmente, hasta que al final del siglo predominó la renta monetaria.671 En
la elaboración de la tasa para la costa, el Dr. Cuenca aún cumplía con las exigencias de
la Corona, según las cuales el tributo debía pagarse en especie o en forma de productos.

“[...] en los llanos se tasaron en ropa de algodón, trigo y maíz y aves, que
todo lo cogen y crían”.672

Assadourian también menciona las razones por las que el Dr. Cuenca acató las órde-
nes de la Corona en la zona costera. La drástica disminución de la población, especial-
mente en esta región, había provocado una crisis en la producción y el procesamiento
del algodón, que requería mucha mano de obra. A pesar de la producción en grandes
cantidades, seguía habiendo una gran demanda de textiles de algodón, como ya se ha
demostrado con la tasa de La Gasca, que era la principal forma de tributo en la costa.673

Como parte del tributo que se pagaba dentro de la encomienda, los españoles tenían así
acceso directo a estos productos. Las razones para incluir los textiles de algodón en la
tasa eran principalmente de naturaleza comercial, ya que estos productos se vendían en
el mercado.674

A diferencia de la costa, la tasa del repartimiento Guamachuco, en las tierras altas, con-
sistía en su mayor parte en una renta monetaria. El 81 % del tributo se fijó en pesos
de plata.675 Los productos que el repartimiento Guamachuco podía pagar como tributo
—trigo, maíz, fibras de cabuya y “comidas de los yndios”676— no podían venderse en
el mercado de la misma manera directa que los textiles de algodón, debido a que la
demanda era menor en comparación con el algodón. Según el Dr. Cuenca, el número
de ovejas era demasiado reducido para poder suministrar suficiente lana como tribu-
to.677 Puente Brunke sospecha que detrás de esta normativa del Dr. Cuenca se escondía
una mayor necesidad de mano de obra para trabajar en los campos de los españoles
o en otros servicios, ya que los indios debían cumplir con la renta monetaria exigida

671 Puente Brunke 1992: 206.
672 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
673 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206; Zevallos Quiñones 1973: 116-117.
674 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206, 203. En su ensayo sobre los textiles exigidos por

las tasas de las encomiendas de Trujillo, Zevallos se pregunta quiénes demandaban estas prendas y
para quiénes estaban destinadas. Llegó a la conclusión de que eran los miembros de los hogares
tributarios quienes compraban este tipo de ropa, tal y como se describe en la visita de La Gasca, así
como los españoles, que debían proporcionar ropa a los indios cuando les exigían servicios. Zevallos
Quiñones 1973: 108-109. Sin embargo, los textiles también formaban parte del pago de los trabajadores
que los españoles obligaban a trabajar en los llamados asientos de trabajo, independientemente de la
encomienda, entre los que se encontraban negros, mulatos, mestizos y españoles. Jara 1987: 33 y ss.

675 Assadourian 1987: 402; Puente Brunke 1992: 206. Sobre los mecanismos del comercio y el mercado,
véase Spalding 1982: 330-331.

676 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
677 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 179



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

mediante “rescates y contrataciones”, así como “en alquilarse y cargarse”.678 Esto iba
abiertamente en contra de las órdenes de la Corona y de la abolición legalmente funda-
mentada de las “cargas” desde la visita general de La Gasca, así como de la eliminación
de esta forma de trabajo exigida de nuevo por los caciques en la “Representación” de
Falcón.

2.2.5.5. La transformación del tributo en renta monetaria mediante la visita: el
intercambio de trabajo

Los ejemplos citados hasta ahora de la visita del Dr. Cuenca han demostrado que el
“pago” del trabajo agrícola para el cacique se realizaba en forma de bienes en especie;
sin embargo, a las tejedoras y a los cuidadores de caballos, cuyas relaciones laborales
habían sido reorganizadas por el Dr. Cuenca, se les pagaba en dinero. Además, se esta-
blecieron tributos a los encomenderos en forma de dinero cuando los productos exigidos
no se ajustaban a las condiciones naturales en las que vivían los tributarios. Así, los in-
dios que vivían en las montañas de Chachapoyas estaban obligados por el encomendero a
entregar ropa de algodón como tributo, aunque en esa región no se cultivaba algodón:
“no tiene algodón como es notorio”.679

Otro ejemplo es el de una parcialidad de pescadores de Túcume, que tenían que pagar
tributos en forma de textiles. Su principal insistió en que intercambiarían y venderían
pescado para obtener lana, algodón, chaquira, entre otros, y así poder entregar al en-
comendero el tributo en forma de textiles.680 Otra parcialidad de pescadores de Túcume
debía entregar maíz como tributo, pero como no poseían tierras, tenían que pagar todo
con plata, incluso los alimentos para su propio consumo.681 En este contexto también
hay que situar el hecho de que los pescadores fueran obligados por su principal a rea-
lizar trabajos agrícolas.682 A esto se suma que los trabajos agrícolas se consideraban
“oficios baxos”.683

En los dos casos citados de los repartimientos de Túcume y Chachapoyas, se ha desta-
cado que la propuesta de pagar el tributo en dinero provino de los propios principales.
El Dr. Cuenca lo ha confirmado. Las relaciones entre mercancía-dinero de los distintos
repartimientos con la república de los españoles habían avanzado tanto desde la introduc-
ción parcial de la renta monetaria con la tasa de La Gasca, que ya no interesaba a los
principales pagar el tributo en forma de los productos locales de los repartimientos o en
especie, como había exigido la Corona. Esto, a su vez, debía coincidir con las intencio-

678 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Puente Brunke 1992: 206.
679 AGI-J 458: f. 1849.
680 Ibíd: f. 1931-1931v.
681 Ibíd: f. 2016.
682 Ibíd: f. 1898v.
683 Ibíd: f. 1931-1931v

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 180



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

nes del Dr. Cuenca de aumentar los ingresos tributarios de los repartimientos mediante
la monetización del tributo.684

Sin embargo, es posible que los indios también tuvieran interés en mantener las rela-
ciones económicas naturales dentro y entre los repartimientos y, para ello, retener los
productos naturales. Este motivo también se corresponde con el interés de los caciques
en mantener las prestaciones laborales en la tasa, como se explicará más adelante en el
texto. Esta última posibilidad se ve respaldada por el siguiente ejemplo de los indios de
Arica. Puente Brunke ha denominado “monetización prematura” a la monetización en
determinados repartimientos, que se produjo por iniciativa de los propios indios y que
también se observó en otras regiones del virreinato.685 Cita el ejemplo de Trelles (1978),
que menciona la tasa de los indios de Arica, quienes pagaban la mayor parte del tributo
en dinero en lugar de la cantidad exigida de ganado. Hay dos posibles interpretaciones:
los indios de Arica no disponían de suficiente ganado o —esta es la interpretación que
favorece Trelles— la gran utilidad del ganado para los propios indios justificaba el pago
de dinero a cambio.686

Se trata de formas de intercambio por trabajo comparables a estos ejemplos cuando,
en lugar de trigo, que debía pagarse al encomendero como tributo, se enviaban mitayos
para trabajar sus campos. Por razones que no podemos reconstruir aquí con detalle,
los campos del repartimiento de Jequetepeque, las sementeras de comunidad, no podían
trabajarse para suministrar al encomendero el trigo exigido.

“[...] en lugar del dho trigo / demos mitayos al dho nuestro enco/mendero
por que la caben de hazer su / chacara y sementera que haze en el dho
Repartimyento tasando y moderando / el trigo que auemos de dar a un
prescio / onesto y lo que en ello montare se /lo paguemos [...] en los dhos
yºs mitayos”.687

El Dr. Cuenca aceptó, pero nuevamente con la condición de que el trabajo de los mitayos
también debía ser remunerado en este caso. En primer lugar, cabe señalar que el hecho
de ofrecer trabajo a cambio de granos está en consonancia con las condiciones sociales
prehispánicas, en las que los tributos se pagaban principalmente en forma de trabajo
sobre la base de la reciprocidad dentro de la comunidad. La integración del trabajo indí-
gena en las condiciones coloniales queda patente en la decisión del Dr. Cuenca de que
este trabajo debía remunerarse, y no en forma de productos naturales, como en el caso
del trabajo prestado al cacique, sino en forma de dinero,

“conforme a la tasa / de jornales pregonada En trugillo”688

684 Assadourian 1987: 400, 402.
685 Puente Brunke 1992: 206.
686 Ibíd. [Citando a Trelles Arestegui 1978].
687 AGI-J 458: f. 1866-1866v.
688 AGI-J 458: f. 1866v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 181



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

por el trabajo en la agricultura, que los españoles tenían que pagar a los mitayos.

Así, la visita del Dr. Cuenca demuestra que no solo los encomenderos, como demuestran
la mayoría de las fuentes, sino también los caciques tenían interés en mantener la exis-
tencia de los servicios personales en la tasa. Este interés ya se había puesto de manifiesto
en las demandas de los caciques, reflejadas en la “Representación” de Falcón. La visita
confirma la suposición de Assadourian, basada en un “conocimiento muy pobre”, de
que, debido a la identidad que existía entre la categoría española de servicios persona-
les y los servicios laborales exigidos en el Tawantinsuyu, “las jefaturas étnicas también
asumieron una posición de resistencia contra los cambios promovidos por el Estado
colonial”.689 Que el intercambio de tributos fijos por trabajo era una práctica habitual
desde hacía tiempo se desprende de una real cédula de 1549, dirigida por segunda vez
en 1562 a la audiencia de Lima, que prohibía esta forma de intercambio, “aunque sea de
voluntad de los caciques e yndios de los tales pueblos”.690 Con la condición de que se
pagaran los servicios personales por este intercambio, el Dr. Cuenca consideraba eviden-
temente que había cumplido con las exigencias de la Corona.

Apenas diez años después, Falcón se quejó ante el rey de que los encomenderos utilizaban
esta práctica para enriquecerse. Destacó que, de esta manera, los encomenderos obtenían
ganancias aún mayores de las que habrían podido obtener con la renta de los productos.

“[...] aunque se mandó en las prouisiones quel tributo personal no se conmu-
tase a otra cosa, y en lugar dello dieron a los encomenderos gran cantidad de
yndios, a tan baxo precio, que ganaron más que valía el seruicio personal”.691

2.2.6. Mita y mita de plaza

Se ha explicado cómo, mediante las regulaciones del Dr. Cuenca, se pretendía introducir
en las comunidades la institución de la mita de plaza o relaciones que ya no funcionaban
únicamente sobre la base de la reciprocidad. Las prestaciones laborales (“tribute la-
bor”692 para los encomenderos) siguieron formando parte de la tasa, aunque se redujeron
desde la visita de La Gasca. A ello se sumaron, con el establecimiento de la mita colonial
a partir de la década de 1550, con cuya ayuda también los no-encomenderos podían re-
clamar mano de obra, otras prestaciones laborales que debían realizar los indios. En este
punto se abordarán algunos aspectos de la regulación de la forma colonial de la mita.693

689 Assadourian 1988: 134.
690 Según ibíd.: 135.
691 Falcón [1575] 1970: 59.
692 Ramírez 1986: 40.
693 Además de la visita del Dr. Cuenca, también se consultan fuentes del siglo XVII. Esto parece justifi-

cado, ya que la institución de la mita (mita de plaza) se mantuvo sin cambios en sus rasgos esenciales
hasta bien entrado el siglo XVIII.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 182



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

En la costa se podía reclutar a la sexta parte de la población tributaria y en las tierras
altas a la séptima.694 Los caciques y, en algunos casos, los mayordomos695 eran respon-
sables de distribuir las cuotas correspondientes de mano de obra que se enviaban a
Trujillo para realizar obras públicas (por ejemplo, en la construcción o la limpieza de
los canales de riego). Otros se dedicaban a la reparación de carreteras y caminos o a
la construcción de iglesias, y otros trabajaban en las tierras y en los hogares privados
de los españoles.696 Una vez que los mitayos llegaban a Trujillo, un alcalde o, más tar-
de, el corregidor los asignaba a los aspirantes —encomenderos y no-encomenderos, según
sus provisiones, que debían ser confirmadas por el virrey—. Los mitayos solo podían ser
empleados para los trabajos para los que se habían expedido las provisiones.697

En la literatura existen diferentes opiniones sobre la duración de la mita.698 Lo que es
seguro es que las fechas en las que se cambiaba a la mano de obra se fijaban de manera
diferente según el tipo de trabajo que se debía realizar. Las normas sobre la duración de
un turno estaban sujetas a cambios constantes. Según la visita del Dr. Cuenca, un turno
de mita en Trujillo duraba diez días; los pastores cambiaban cada mes. En relación con
las ordenanzas de Chicama, ya se ha señalado que el Dr. Cuenca había prolongado este
turno de 10 días a un mes.699 Toledo había fijado la duración de una mita ganadera en
seis meses, pero es poco probable que esto se hubiera regulado de manera general. En
una fuente de principios del siglo XVII se mencionan dos meses para la mita ganadera,
pero también 48 días (con diferentes remuneraciones), y en un documento de finales
del siglo XVII se mencionan 20 días y una jornada laboral diaria de 5:00 a 18:00 horas
para la mita chacarera.700 Por el contrario, para los trabajadores asignados a los caciques
en el marco de la mincca se preveía un período de un año.701 La remuneración de estos
trabajos también se regulaba de forma muy diferente. Se dispone de datos sobre dife-
rentes períodos de tiempo. En algunos casos, la distancia a recorrer (que también estaba

694 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. Esta proporción siguió vigente en los siglos XVII y XVIII, véase ADL,
Leg. 197, Exp. 1327 [1664] para la costa; Leg. 209, Exp. 1564 [1707] para las tierras altas. Sin embargo,
en la época de la conquista española del Perú existía otra proporción. “Francisco Pizarro fijó la primera
mita en 1/5 de los indios tributarios”. Loredo 1940: 84.

695 ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607].
696 Ramírez 1986: 40.
697 ADL, Leg. 209, Exp. 1564 [1707]; Leg. 267, Exp. 3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp.

3112 [1626], Exp. 3135 [1641]; Leg. 266, Exp. 3058; “Testimonio real de las provisiones de mitayos y
estancia de carne”, Trujillo [1585], BN - A 262.

698 Según Ramírez, en el siglo XVI un turno en Trujillo solía durar tres meses, mientras que en el siglo
XVII, en la agricultura costera, duraba dos meses. Ramírez 1986: 40, 407-408, nota al pie 9. Ganster
informa de un turno de seis meses en la agricultura y la ganadería, al que estaban obligados los indios
de Moche. Según ibíd.: 407, nota al pie 9. Tomás Ricarte, de Sanlúcar de Barrameda, declaró que, como
alguacil mayor en Chachapoyas y San Juan de la Frontera, había sido responsable de la “repartición de
los indios mitayos que se reparten por semanas [énfasis de K.N.]”. Zavala 1978, vol. 1: 110.

699 AGI-J 458: f. 1991-1992, f. 1979. Véase cap. III.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original,
en castellano: “Las ordenanzas de Chicama (1566)”; la traducción es nuestra].

700 Toledo 1989, vol. 2: 346; ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607]; Leg. 205, Exp. 1465 [1683].
701 AGI-J 458: f. 1977-1977v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 183



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

sujeta a normas fijas) se incluía en la remuneración, en otros no. Cabe mencionar aquí
especialmente el “salario” de la mita de plaza en la ciudad. En 1585, en Trujillo, ascendía
a un real y un quartillo de alimentos al día.702 El importe de la remuneración había sido
fijado por Toledo, aunque con tres quartillos de alimentos al día. En el caso de la mita
en la construcción de edificios, se añadían sacos y mantas, así como un quartillo más de
alimentos como compensación por la dureza del trabajo.703

Las cargas que la mita de plaza suponía para los indios se desprenden de la visita del
Dr. Cuenca. El cacique del repartimiento de Chao afirma que, además de los indios de su
repartimiento para la “mita ordinaria” a Santa, debe enviar a Trujillo a 14 indios más de
lo establecido en la tasa. Sin embargo, según la tasa, su repartimiento solo cuenta con 175
indios tributarios. Para poder pagar la mita en las ciudades, se necesita el doble de mano
de obra,

“la / mytad q van a la myta y la otra / mytad que vienen porque ay quin/ze
leguas desde nuestras tierras / a la ciudad de truxillo [...] y de alli a Santa ay
siete leguas de camyno / despoblado y arenales [...]”.704

Así, los mitayos están veinte días fuera del repartimiento para realizar diez días de mita.
Además, los indios tributarios de Chao trabajan en el tambo y se encargan de guiar a los
viajeros a través del desierto.

“como / estamos en el camyno rreal / por donde passan todos los ca/my-
nantes”.705

Por esta razón, a veces todos los indios tributarios se encontraban al mismo tiempo fuera
del repartimiento.

“[...] somos muy be/xados [...] e no po/demos hazer nuestros labores / ny
sementeras”.706

La provisión de Martín Enríquez sobre la asignación de indios mitayos ilustra muy clara-
mente la importancia de la mita de plaza para la supervivencia de la ciudad de Trujillo.
Trujillo había quedado muy destruida en 1578, el año de la catástrofe de El Niño.707

702 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. 1 peso ensayado = 1 peso de oro de plata ensayada (de 1586) = 13,25 reales.
1 quartillo = 1/4 de un celemín = 1/48 de una fanega. Ramírez 1986: 277-279.

703 Toledo 1989, vol. 2: 346.
704 AGI-J 458: f. 1991v.
705 Ibíd.
706 Ibíd.: 1991-1991v.
707 ADL, Leg. 266, Exp. 3058. Provisión... sobre los indios mitayos que han de acudir de la sierra y llanos

de la ciudad de Truxillo a fabricar el edificio de dicha ciudad y servicios de la plaza, así como para
la guarda de ganados y de beneficios de tierras..., que se reparten a los vecinos y moradores de ella
y la orden que ha de haber en hacer el repartimiento que se acomete al Capitán Francisco de Ulloa y

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 184



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] por falta de los dhos yndios mitayos [Trujillo - K.N.] yua en gran di/mi-
nucion assi en los edifficios y poblacion della como en la lauor y benefficio
del campo sementeras y / ganados y no se hallauan mantenimientos oy por
su ffalta la hauia en la mayor parte deste reyno y que / si lo sussodicho
no se rremediase de pressente seria en gran perjuicio del y esta dha ciudad
se despoblaria / por que no se podrian sustentar los vezinos y moradores
della y se les perdian sus haziendas y seria dificul/toso [...] rremedio si se
tardase y me pidieron y suplicaron que atendiendo a las dichas caussas y
conseruacion / desta tierra les hizisse mrd. de mandarles dar y repartir suf-
ficiente numero de yndios mitayos que les / pudiesen seruir assi en la plaza
y seruicios de cassas como para la Rehedifficacion de los dhos edificios /
sementeras y Heredades y guardas de ganados [...]”.708

A pesar de la falta de mano de obra, se debe prestar atención a lo siguiente:

“que no exceda la rreparticion de la sesta parte y la septima en la sierra /
como esta mandado [...]”.709

Casi 1.000 mitayos trabajaban en Trujillo en la agricultura y en los hogares de los españo-
les. La fuente indica que a los “vecinos y moradores” se les asignaron 238 mitayos para el
“seruicio de sus cassas”. De la lista, que recoge los nombres de los candidatos a mitayos
y el número de mitayos que se les asignó para la agricultura, se desprende un total de
740 indios que pagaban la mita ganadera o chacarera.710 Según los datos de Cabero (1925)
(según Cook, estos datos proceden de Felipe de Lazcano (1604), quien aparentemente
los recopiló sobre la base de un censo de población de 1575), en aquella época vivían
en Trujillo 654 españoles y mestizos, hombres y mujeres, casados y solteros.711 Además
de estos casi 1.000 mitayos asignados a la ciudad por la provisión de Martín Enríquez,
456 indios (hombres y mujeres, niños y niñas) vivían permanentemente en los hogares
de los españoles, “la mayor parte ocupados en officios y aprovechamientos propios”.
Estos formaban parte del total de 1194 indios forasteros “de los pueblos de los llanos y
provincias de la sierra” que residían en Trujillo en ese momento, “ocupados en labran-
zas y oficios de su aprovechamiento”.712 En total, durante la época del virrey Toledo, se
contabilizaron en Trujillo 925 españoles y mestizos, 1.073 esclavos negros y 1.194 indios
forasteros (incluidos los niños).713

así mismo para la paga de los jornales de dichos indios. [1585]; Cabero 1906: 496; Ecología e Historia
1987.

708 ADL, Leg. 266, Exp. 3058: f. 1.
709 Ibíd.: f. 4v.
710 Ibíd.: f. 1v, f. 4.
711 Cabero [1604] 1925: 91; Cook 1981: 140.
712 Cabero [1604] 1925: 93.
713 Ibíd.: 92-93.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 185



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

El número de indios mencionado en la provisión para la mita de plaza también se docu-
menta en otro documento sobre la distribución de los mitayos, que, al igual que en la
provisión citada, se había vuelto a realizar tras una catástrofe natural.714

En 1619, Trujillo quedó casi completamente destruida por un terremoto. En la fuen-
te correspondiente se distingue entre la “mita ordinaria” y la “mita extraordinaria” o
“servicio particular”, que solo debía servir para la reconstrucción de la ciudad. Inicial-
mente se habían solicitado 1.000 indios para un período de diez años. Esto fue rechazado
por los corregidores de Saña y Chiclayo con el argumento de que otras regiones del nor-
te habían sufrido daños similares. Finalmente, se enviaron a Trujillo 400 mitayos de los
repartimientos de la costa para los seis meses de verano y 400 mitayos de Cajamarca, Gua-
machuco y Conchucos para los seis meses de invierno.715 Se hizo hincapié en que esta
mano de obra solo debía utilizarse para la reconstrucción. Sin embargo, como se pu-
do observar en la distribución de los trabajadores entre los distintos repartimientos, esto
ya no era así. La distribución entre los distintos repartimientos correspondía a la sexta
o séptima parte del número de tributarios.716 Los corregidores eran responsables de que

714 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623].
715 “... la dha rreparticion / es en la forma y manera siguiente/

Del Repartimiento de Chimo /
y chicama y sus anejos 67 y°s
Del Repartimiento de gua/
nape y chao 12
Del Repartimiento de paijan 10
Del Repartimiento de S. /
Pedro de lloco y xequete/
peque 45
Del Repartimiento de Che/pen 13
Del rrepartimiento de yllimo 56
Del rrepartimiento de tucome 78
Del rrepartimiento de chiclayo
/ y Collique 33
Del Repartimiento de chocope 23
Del Repartimiento de /
ferrinafe 29
Del Repartimiento de mo/tupe 29
... 400
... se rreparten de la manera siguiente /

Serranos
De la Provincia de Caxamarca 180 yn°s
Del Repartimiento de Guama
chuco 83
Del Corregimiento de los
con/chuco 137

400
...” Ibíd., f. 3v-4.

716 Ibíd.: f. 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 186



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

los mitayos llegaran a Trujillo; además, junto con un miembro del cabildo de la ciudad y
un representante de la Iglesia, eran responsables de la asignación de la mano de obra:

“[...] los ynvieis puntualmente / a la plaça publica de donde se an de / yr
entregando a las perssonas a / quien se ovieren señalados conforme / al
rrepartimiento que para / hello se a de hazer por el corregidor / de la dha
ciudad y vn rregidor que / el cabildo disputare y [...] de la yglesia / quisiere
ynviar otro de sus capitulares [...]”.717

Sin embargo, esta carga era tan grande que no se podía enviar a más indios a la mita.
La asignación de 163 “yndios de mita”, que además se le había garantizado a Trujillo
durante dos años, durante 20 días cada uno, procedentes del corregimiento de Trujillo
para las demás tareas de la “mita ordinaria”, no pudo cumplirse, al igual que la de 150
indios para la villa de Saña. Al respecto se dice:

“[...] y asimismo no / se dieron los 150 yndios que / entonçes se le hizo md.
a la uilla de saña por / las mismas causas sin enbargo de estar / en este
distrito [..., ilegible] ocho leguas deste pueblo / por que con el terremoto
dho que daron los / pueblos de donde se les abian de enbiar / los yndios tan
arruinados como la dha / ciudad caidas sus yglesias, çiegas y des/truidas
sus açequias perdidas sus comidas / y sus mantas de bestir [..., ilegible] por
lo qual a el dho tienpo / de los dhos cuatro años que no pueden enterar sus
tributos sin [..., ilegible] con mucho trabajo y siempre dexando rre/çagos de
vn terçio a otro [...] y si el / pueblo de yllimo se le sacasen / como se manda
çinquenta y seis yn°s / y luego [..., ilegible] perder otros tan/tos para de alli
[Saña - K.N.] a veinte dias se queda/ua [...] ninguno por que de dosçientos /
tributarios se dan çinquenta y tres de ses/ta parte y no abia con que enterar
es/tos para guardas de ganados ni para / beneficiar y coxer las sementeras
[...]”.718

El salario también debía pagarse directamente a los indios en presencia de un represen-
tante de la Iglesia, “como se pagara la demas / mita hordinaria”. Al destacar que este
dinero no era suficiente para pagar los tributos,719 se subrayaba una vez más la carga
que suponía la obligación de trabajar en el marco de la mita de plaza, cuyo alcance no
se había reducido a pesar de los graves daños causados por la catástrofe natural. Ade-
más, aquí quedó claro hasta qué punto la sociedad española dependía del trabajo de los
indios y en qué medida se les explotaba.

Estos dos documentos disponibles sobre la mita de plaza en Trujillo tienen en común
que la redistribución de los mitayos que documentan tuvo que llevarse a cabo como

717 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623]: f. 6v-7.
718 Ibíd.: f. 9-9v.
719 Ibíd.: f. 5v, 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 187



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

consecuencia de graves catástrofes naturales.720 La cuestión del número de mitayos em-
pleados en Trujillo en tiempos “normales” debe quedar abierta por el momento.

2.2.7. Las relaciones entre la república de los indios y la república de los
españoles

En el contexto de una aparente orientación hacia las condiciones socioeconómicas pre-
hispánicas, en las ordenanzas se determinó la creación de un mercado.721 Entre las nor-
mas que provenían de la época incaica se encontraba la de que los artesanos no podían
trabajar en la mita, como ya era práctica habitual, sino solo en sus oficios. Esta norma
se adaptó sin dificultad a las nuevas condiciones mercantiles coloniales, ya que solo así
era posible que pudieran participar en las relaciones de intercambio en el mercado. El
hecho de que los artesanos continuaran con sus oficios, a lo que también podían ser obli-
gados por los alcaldes según las ordenanzas, y vendieran sus productos en el mercado,
se definió de hecho como una norma jurídica en las ordenanzas, cuyo incumplimiento
acarreaba una sanción. Si los artesanos abandonaban su oficio, se les amenazaba con
una pena de 50 latigazos y un corte de pelo.722 Entre los oficios se encontraban:

“plateros carpinteros pintores tintoreros sastres çapateros y huseros e otros
semejantes”, además “cunbicos alpargateros y cabestreros”.723

El Dr. Cuenca mencionó que los artesanos vivían separados unos de otros según su
oficio:

“[...] y [...] tengan cargos los dichos caçiques y prinçipales y alcaldes [...] y
dar horden como todos los yndios oficiales biuan en sus calles por si”.724

El nuevo orden económico colonial debía funcionar, por tanto, mediante la creación
de un mercado. Una función esencial del mercado era el comercio del algodón.725 El
mercado sustituyó prácticamente a las relaciones de reciprocidad prehispánicas, que
también habían caracterizado las relaciones de intercambio de los artesanos. Al igual
que las relaciones de reciprocidad, que abarcaban diferentes niveles ecológicos, permi-
tían obtener productos que no se podían cultivar en el propio territorio del grupo social

720 En otro caso, hubo que volver a distribuir los mitayos en Trujillo cuando se propagó la peste. ADL,
Leg. 266, Exp. 3064 [1589].

721 Assadourian 1987: 403.
722 Cuenca [1566] 1975: 19v.
723 Ibíd.: 16v, 19v.
724 Ibíd.: 16v; según el “Aviso del modo que havia en el govierno de los indios en tiempo del Inga...”

sobre el valle de Chincha, los pescadores vivían allí separados del resto de habitantes en una “calle”.
Véase “Aviso...”, en: Rostworowski 1970: 170-171.

725 Cuenca [1566] 1975: 22v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 188



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

correspondiente,726 ahora esto sería posible a través de las relaciones de mercado. Esto
y el orden según el cual debía funcionar el mercado se establecieron en las ordenanzas.

“[...] se proueen de lo que no tienen en sus tierras y venden sus comidas
rropa lana y algodón ganados frutas y otras cosas que tienen se manda que
cada semana el jueves aya trianguez [sic] en la plaça del dicho / pueblo de
San Saluador el qual trianguez [sic] se haga de sol a sol y en el los yndios
puedan conprar y vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras [...] y que una
vez el año aya tianguez general al dicho pueblo [...] que dure seis dias [...] y
pasados los yndios se bueluan a sus pueblos y los alcaldes del repartimiento
[...] a de asistir [...] para hazer justiçia [...]”.727

Los equivalentes que se intercambiaron en el mercado no estuvieron sujetos a ninguna
otra restricción por parte del Dr. Cuenca.

“[...] los yndios puedan conprar vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras
y ouieren menester unos con otros como les pareçiere [...]”.728

Solo para los textiles, el Dr. Cuenca había fijado el precio de fabricación de seis tomines,
como ya se ha mencionado anteriormente. Sin embargo, impuso restricciones al comer-
cio de productos españoles (“mercaderías de Castilla”), como por ejemplo el vino. Se
trataba, por tanto, de un mercado restringido en cierto modo, ya que, por temor a que
se aprovecharan de los indios, se prohibió a los comerciantes españoles y a los miem-
bros de otros grupos étnicos como “mestizos [...] mulatos [...] negros” y a sus yanaconas
vender entre los indios.729

No se haría justicia a las condiciones históricas si se atribuyera el funcionamiento de
un mercado únicamente a las regulaciones legales pertinentes. Según la visita del Dr.
Cuenca, ya existían relaciones de intercambio en la costa norte.730

El ejemplo anterior de Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Te-
capa, en el que se trataba de la asignación de tejedoras, aunque de forma condicional,
pero dentro del marco de las relaciones de reciprocidad, puede verse igualmente en el
siguiente contexto, cuyas disposiciones también preveían el uso de la mano de obra de
las mujeres no tributarias.

726 Murra 1982.
727 Cuenca [1566] 1975: 19v-20r. Esta prueba demuestra que los españoles, incluso en el contexto peruano,

solían utilizar el término “tianguez”, procedente del náhuatl, para referirse al “mercado”.
728 Ibíd.: 20r.
729 Ibíd.: 18v; véase el acta de la visita de Ferreñafe.
730 Véase, por ejemplo, AGI-J 457: f. 871, J 458: f. 1917, f. 1830; véase Rostworowski 1991.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 189



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Como se ha mencionado anteriormente, el Dr. Cuenca había eximido del pago de tribu-
tos a las viudas y a las mujeres solteras. Estas constituían una parte muy importante de
la población:

“[...] son en tanto numero que ay Repartimiento donde ay dos y / tres mill
yndias solteras”.731

Además, ya se ha señalado la constante demanda de textiles de algodón, que fue el
motivo por el que el Dr. Cuenca mantuvo la elevada proporción de la renta de los pro-
ductos, especialmente del algodón sin procesar y procesado, en las tasas de la costa.
El objetivo del Dr. Cuenca era aumentar aún más esta producción, aprovechando la
mano de obra de las mujeres, que no estaban obligadas a pagar tributos, y tratando de
mercantilizarlas de hecho. El Dr. Cuenca previó que las viudas y las mujeres solteras
procesaran la lana y el algodón almacenados en la tesorería del pueblo y que se les
pagara por ello con fondos de la tesorería del pueblo:

“[...] conforme a lo que ellas mismas dizen tienen por bastante paga, y a los
que le suelen dar los mercaderes”.732

Los ingresos obtenidos por la venta en el mercado debían ingresar en la caja del pueblo.
Es evidente que no se trata de relaciones de reciprocidad. Los precios de los textiles pro-
ducidos de esta manera ya no son fijados por el Dr. Cuenca, sino que son determinados
por las propias tejedoras o por los comerciantes, es decir, indirectamente a través del
mercado. Las tejedoras están vinculadas a la producción y al intercambio en el mercado
a través del precio de la mercancía, que ellas mismas fijan o negocian con los comer-
ciantes. Se paga el trabajo de las tejedoras; las ganancias se destinan en parte a la caja
del pueblo y en parte a los comerciantes.

Esta normativa del Dr. Cuenca establece, por tanto, una segunda forma de producción
independiente de la renta agraria descrita anteriormente con el ejemplo de Jequetepe-
que. Esto supuso “un cierto grado de transformación de la estructura productiva como
efecto de la demanda externa”.733

Sin embargo, esta forma de producción está sujeta a ciertas restricciones y, por lo tanto,
a un control del proceso productivo derivado de la regulación de la renta por parte del
Dr. Cuenca, como por ejemplo el suministro de la materia prima y la limitación de la
jornada laboral, ya que

“lo que les manda hazer es Repartido de quatro en quatro meses y no se han
de ocupar en todo el año mas que dos meses”.734

731 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
732 Ibíd.
733 Assadourian 1982a: 116.
734 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 190



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Aquí se aprecia otra diferencia con respecto a la regulación del trabajo de Don Francisco.
Mientras que para este se estableció una cantidad máxima de textiles que no debía
superarse, en este caso se trata de una limitación del tiempo de trabajo. Esto dejaba
abierta la posibilidad de producir una mayor cantidad, siempre y cuando fueran las
propias tejedoras quienes fijaran el precio.

Estas regulaciones del Dr. Cuenca favorecieron la monetización y mercantilización de
la producción de las comunidades. La visita contribuyó así a romper con el “sistema in-
dígena primitivo” y apoyar la formación del nuevo sistema económico mercantil.735 El
trabajo de las tejedoras para el principal de Chepén y la regulación del trabajo de las
viudas y las mujeres solteras por parte del Dr. Cuenca tienen en común la coacción
extraeconómica. Assadourian destaca que, en el Perú, en una manipulación única, el
Estado ejerció control sobre la mano de obra campesina suprimiendo la renta de los
productos, monetizando el excedente de mano de obra y trasladándola fuera de la acti-
vidad agrícola clásica en forma de trabajo forzoso temporal.736

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo General de Indias - Sevilla, España (AGI)
Sección Justicia (J)

J 456-461:
Residencia tomada al doctor Gregorio González de Cuenca, oidor de la Real
Audiencia de los Reyes y a sus oficiales, de la visita hecha a la provincia de
Trujillo, por el licenciado Pedro Sánchez de Paredes, oidor de dicha Audiencia
[1573]

Sección Audiencia de Lima (Lima)
Lima 92, Cartas y expedientes: Presidente y oidores de la audiencia (1549-
1567)
R. 18, No. 137: Carta de Dr. Cuenca al Rey [1566]
R. 19, Nos. 140, 140a: Traslado de los capítulos que el Dr. Cuenca embio al
concilio provincial de los Reyes [1567]
R. 19, No. 151: Carta del Dr. Cuenca al Rey [12 de noviembre de 1567]

Biblioteca Nacional del Perú - Lima, Perú (BN)
“Testimonio real de las provisiones de mitayos y estancia de carne”, Trujillo [1585]
(A 262)
“Memorial acerca de las mitas de los indios del Perú”, Buenos Aires [1664] (B 516)

735 Assadourian 1982b: 68-69.
736 Ibíd.: 74.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 191



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Archivo Departamental de La Libertad - Trujillo, Perú (ADL)
Judicial - Corregimiento - Causas Ordinarias
Leg. 197, Exp. 1327 [1664], Leg. 205, Exp. 1465 [1683], Leg. 209, Exp. 1564 [1707]

- Asuntos de Gobierno
Leg. 266, Exp. 3058 [1585], Exp. 3064 [1589], Exp. 3074 [1607]; Leg. 267, Exp.
3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp. 3112 [1626], Exp. 3135
[1641]; Leg. 269, Exp. 3267 [1724], Exp. 3292 [1724]

- Juez Pesquisidor
Leg. 273, Exp. 3396 [1616]

- Compulsas
Leg. 263, Exp. 3003 [1743]

- Real Hacienda - Compulsas
Leg. 131, Exp. 161

Bibliografía

Actas del Cabildo de Trujillo
1969 Vol. 1: 1549-1560, Vol. 2: 1566-1571, Vol. 3: 1598-1604. Lima.

Angulo, Domingo de
1920 Fundación y población de la villa de Zaña (1563). Revista del Archivo Nacional 1

(Entrega II):280–301.

Assadourian, Carlos Sempat
1982a El sistema de la economía colonial: el mercado interior, regiones y espacio económico.

Lima.
1982b La relación entre el campo y la ciudad en los sistemas económicos latinoameri-

canos (ss. XVI-XIX). Cultura (Revista del Banco Central del Ecuador) 5(14):67–77.
1983 Dominio colonial y señores étnicos en el espacio andino. HISLA. Revista Latino-

americana de Historia Económica y Social 1:7–20.
1985 Las rentas reales, el buen gobierno y la hacienda de dios: el parecer de 1568 de

Fr. Francisco de Morales sobre la reformación de las Indias temporal y espiritual.
Histórica 9(1):75–130.

1987 Los señores étnicos y los corregidores de indios en la conformación del estado
colonial. Anuario de Estudios Americanos 44:325–410.

1988 La renta de la encomienda en la década de 1550: piedad cristiana y deconstruc-
ción. Revista de Indias XLVIII(182-183):109–139.

1989 La despoblación indígena en Perú y Nueva España durante el siglo XVI. Historia
Mexicana 38(3):419–453.

Brüning, Enrique
[1922] 1989 Estudios monográficos del departamento de Lambayeque. Reimpr. Chiclayo.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 192



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Cabero, Marco A.
[1604] 1925 Fragmento de una historia de Trujillo. Revista Histórica VIII:86–118.
1906 El corregimiento de Saña y el problema histórico de la fundación de Trujillo.

Revista Histórica 1:151–191, 337–373, 487–514.

Collier, George A., Renato I. Rosaldo y John D. Wirth
1982 (ed.) The Inca and Aztec States 1400-1800. Anthropology and History. Nueva York

y Londres.

Cook, Noble David
1981 Demographic Collapse. Indian Peru, 1520-1620. Cambridge.

Cuenca, Gregorio González de
[1566] 1975 Ordenanzas de los yndios (Ordenanzas de Jayanca). En: Rostworowski

1975a, pp. 126–154.

Ecología e Historia
1987 Probanzas de indios y españoles referentes a las catastróficas lluvias de 1578, en los

corregimientos de Trujillo y Saña. Versión paleográfica y comentarios de Lorenzo
Huertas Vallejo. Chiclayo.

Espinoza Soriano, Waldemar
[1540] 1967 El primer informe etnológico sobre Cajamarca. Revista Peruana de Cultura

11-12:5–41.
1975 El valle de Jayanca y el reino de los Mochica. Siglos XV y XVI. Bulletin de l’ Institut

Francaise d’ Etudes Andines 4(3-4):243–274.
1987 Los Incas. Economía, sociedad y estado en la era del Tahuantinsuyu. Lima.

Falcón, Francisco
[1567] 1918 Representación hecha en concilio provincial, sobre los daños y molestias

que se hacen a los indios. Col. de Lib. y Doc. ref. a la hist. del Perú 11:135–176.
[1575] 1970 Carta del lic. Falcón al Rey. En: Lohmann Villena 1970, Apéndice II,

pp. 187–190.

García de Castro, Lope
[1565] 1957 Ordenanzas de corregidores. En: Lohmann Villena 1957, pp. 509–519.

Golte, Jürgen
1973 Bauern in Peru. Entwicklungsfaktoren in der Wirtschafts- und Sozialgeschichte der in-

dianischen Landbevölkerung von der Inka-Zeit bis heute. Berlín.

Gómez Cumpa, José
1989 El oidor Gregorio González de Cuenca y el origen de Chiclayo: un capítulo de

la política urbana colonial del siglo XVI. Alternativa, Revista de análisis del Norte
(12):53–68.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 193



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Guamán Poma de Ayala, Felipe
[1613] 1980 El primer nueva corónica y buen gobierno. 3 vols. México.

Huertas Vallejo, Lorenzo
1985 Sintos originarios y colliques forasteros: antiguos pobladores de la provincia de

Chiclayo. Alternativa, Revista de análisis del Norte 1(2):61–64.

Jara, Álvaro
1987 Trabajo y salario indígena, siglo XVI. Santiago de Chile.

Levillier, Roberto
1921 (ed.) Gobernantes del Perú. Vol. 1. Madrid.
1922 (ed.) Audiencia de Lima. Vol. 1 (1549-1564). Madrid.

Lissón Chávez, Emilio
1944 (ed.) La iglesia de España en el Perú. Colección de documentos para la historia de la

Iglesia en el Perú, que se encuentran en varios archivos. Vol. 2. 5 vols., publicados
1943-1947. Vols. 1-3: Siglo XVI. Sevilla.

Lohmann Villena, Guillermo
1957 El corregidor de indios en el Perú bajo los Austrias. Lima.
1969-70 Nuevos datos sobre los linajes de los caciques de Lambayeque y Ferreñafe.

Revista del Museo Nacional 36:102–107.
1970 El licenciado Francisco Falcón (1521-1587): vida, escritos y actuación en el Perú

de un procurador de los indios. Anuario de Estudios Americanos XXVII:131–194.

Loredo, Rafael
1940 El reparto de Guaynarima [Introducción]. Revista Histórica XIII:78–124.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perú. Lima y París.

Moseley, Michael E.
1992 The Incas and their ancestors. The archaeology of Peru. Londres.

Murra, John V.
1967 La visita de los Chupachu como fuente etnológica. En: Ortiz de Zúñiga [1562]

1967 (ed.), pp. 383–406. Huánuco.
1975a Formaciones económicas y políticas del mundo andino. Lima.
1975b La función del tejido en varios contextos sociales y políticos (1958). En: Murra

1975a, pp. 145–170.
1975c Un reino aymara en 1567 (1968, 1970). En: Murra 1975a, pp. 193–221.
1982 The Mit’a Obligations of Ethnic Groups to the Inca State. En: Collier, Rosaldo

y Wirth 1982, pp. 237–262.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 194



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:

Cornell University.

Ortiz de Zúñiga, Iñigo
[1562] 1967 Visita de la provincia de León de Huánuco. Murra, John V. (ed.). Vol. 1. 2 vols.,

publicados 1967-1972. Huánuco.

Peralta Ruiz, Victor
1986 Guía bibliográfica para el estudio de la región Lambayecana. En: Miguel Glave

Manuel Burga y Victor Peralta (eds.), La historia agraria, pp. 118–188. Chiclayo.

Polo de Ondegardo, Juan
[1561] 1940 Informe sobre la perpetuidad de las encomiendas del Perú. Revista Histó-

rica XIII:125–138.
[1571] 1990 Relación de los fundamentos acerca del notable daño que resulta de no

guardar a las indios sus fueros. En: Laura González Pujana y Alicia Alonso (eds.),
Polo de Ondegardo. El mundo de los incas, pp. 40–171. Madrid.

Puente Brunke, José de la
1992 Encomienda y Encomenderos en el Perú. Sevilla.

Ramírez, Susan
1981 La organización económica de la costa Norte: un análisis preliminar del período

prehispánico tardío. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de Pease
(eds.), Etnohistoria y Antropología Andina. Segunda Jornada del Museo Nacional de
Historia, pp. 281–298. Lima.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

1987 The “Dueño de Indios”: Thoughts on the Consequences of the Shifting Bases of
Power of the “Curaca de los Viejos Antiguos” under the Spanish in Sixteenth-
Century Peru. Hispanic American Historical Review 67:575–610.

Rischar, Stefan
1984 Hydraulische Landwirtschaft im kolonialen Trujillo, Perú (16., 17. und 18. Jhd.): Was-

serverteilung und Wasserraub im sozioökonomischen Kontext. Hamburg.

Rocca Torres, Luís
1985 La otra historia. Memoria colectiva y canto del pueblo de Zaña. Lima.

Rostworowski, María
1961 Curacas y sucesiones. Costa Norte. Lima.
1970 Mercaderes del valle de Chincha en la época prehispánica: un documento y unos

comentarios. Revista Española de Antropología Americana 5:135–178.
1975a Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-

tura 9:119–154.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 195



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Rostworowski, María
1975b Pescadores, artesanos y mercaderes costeños en el Perú prehispánico. Revista

del Museo Nacional 34:311–349.
1983 Estructuras andinas del poder. Ideología religiosa y política. Lima.
1991 Los modelos económicos. En: Heraclio Bonilla (ed.), El sistema colonial en la Amé-

rica Española, pp. 7–16. Barcelona.

Sánchez Bella, Ismael
1991 (ed.) Derecho Indiano. Estudios. Vol. 1: Las visitas generales en la América española

(ss. XVI-XVII). Vol. 2: Fuentes. Literatura Jurídica. Derecho Público. El gobierno
del Perú: 1556-1564. En: Vol. 2, ibíd. Pamplona.

Santillán, Fernando de
[1563] 1879 Relación del orígen, descendencia, política y gobierno de los Incas. En:

Tres relaciones de antigüedades peruanas, Madrid.
[1563] 1950 Relación del orígen, descendencia, política y gobierno de los Incas. En:

Tres relaciones de antigüedades peruanas, Asunción.

Spalding, Karen
1973 Kurakas and Commerce: A Chapter in the Evolution of Andean Society. Hispanic

American Historical Review 53(4):581–599.
1975 Hacienda - Village Relations in Andean Society to 1830. Latin American Perspec-

tives 2(1):107–121.
1982 Exploitation as an Economic System: The State and the Extraction of Surplus in

Colonial Peru. En: Collier, Rosaldo y Wirth (1982), pp. 321–342.
1984 Huarochirí. An Andean Society Under Inca and Spanish Rule. Stanford, California.

Toledo, Francisco de
1989 Disposiciones gubernativas para el virreinato del Perú. Vol. 2. 2 vols. Vol. 1 (1986):

1569-1574, Vol. 2 (1989): 1575-1580. Sevilla.

Toro Montalvo, César
1989 Informe sustancial sobre el cacicazgo de Lambayeque del que habla en posesion

Don Eugenio Victorio Temoche Farrochumbi Puicun Soli. En: Antología de Lam-
bayeque, pp. 140–142. Lima.

Trelles Arestegui, Efrain
1978 Cambios en la tributación en una encomienda en el sur peruano: comparación de

las tasas de La Gasca y Toledo. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de
Pease (eds.), Etnohistoria y Antropología Andina. Primera Jornada del Museo Nacional
de Historia, pp. 33–39. Lima.

Trimborn, Hermann
1927 Familien- und Erbrecht im präkolumbischen Peru. Zeitschrift für vergleichende

Rechtswissenschaft 42:352–392.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 196



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Trimborn, Hermann
1979 El reino de Lambayeque en el antiguo Perú. Collectanea Instituti Anthropos 19. St.

Augustin.

Vargas Ugarte, Rubén
1942 Los mochicas y el cacicazgo de Lambayeque. En: Actas y Trabajos Científicos del

XXVII. Congreso Internacional de Americanistas, vol. 2, pp. 475–482. México.

Zavala, Silvio
1978 El servicio personal de los indios en el Perú. Vol. 1: Extractos del siglo XVI. 3 vols.

México.

Zevallos Quiñones, Jorge
1973 La ropa de tributo de las encomiendas trujillanas en el siglo XVI. Historia y Cul-

tura 7:107–127.
1989 Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo.

Zorraquín Becú, Ricardo
1986 Los derechos indígenas. Revista de Historia del Derecho 14:427–451.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 197


