NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Karoline Noack

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255

knoack@uni-bonn.de

Traduccién por:

Claudio Soltmann

Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz (Maguncia, Alemania)
ORCID: 0000-0001-6044-6272

cascsoltma@gmail.com

Publicacién original:

“Die ordenanzas von Jayanca (1566)”, en: Die Visitation von des Gregorio Gonziles de Cuenca
(1566/67) in der Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung. Europdische Hochschulschriften, Reihe III: Geschichte
und ihre Hilfswissenschaften, Vol. 717. Peter Lang, 1996, pp. 174-237 (cap. 111.2.2.).

Recibido: 5 de diciembre de 2024 / Received: December 5, 2024, Aceptado: 6 de enero de 2025 / Accep-
ted: January 6, 2025.

Nota introductoria por:

Danitza Marquez Ramirez

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681

damarquezra@gmail.com

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 127-197
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3316

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3316
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Nota introductoria

por Danitza Marquez Ramirez

Como parte del compromiso de Notas de Antropologia de las Américas y, en particular, de
la presente seccién “Traducciones”, de poner a disposicién del ptblico hispanohablan-
te investigaciones relevantes para los estudios latinoamericanos que han circulado de
manera limitada en otros idiomas, presentamos en este ntimero la traduccién al espafiol
de una seccion de la tesis doctoral de la Dra. Karoline Noack.! La autora, hoy profesora
principal de nuestro Departamento, defendié su disertacion en 1996 en el Instituto de
Estudios Latinoamericanos de la Freie Universitdt Berlin para optar el grado de docto-
ra en Altamerikanistik. Ese mismo afio, la versién revisada fue publicada por la edito-
rial Peter Lang, bajo el titulo Die Visitation des Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) in
der Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und
Rechtsanwendung (Noack 1996a).2

La tesis analiza la visita a la provincia de Trujillo en la década de 1560 por el oidor Dr.
Gregorio Gonzélez de Cuenca, quien, a partir de este procedimiento administrativo,
promulgé las llamadas Ordenanzas de Jayanca, aplicadas a toda la provincia y destina-
das a establecer las bases de un nuevo ordenamiento juridico para la regién norte del
virreinato peruano, en un contexto de crisis politica y econémica. Si bien en la década
de 1970 Maria Rostworowski (1975) habia publicado y comentado dichas Ordenanzas,
la visita, como documento administrativo, y el proceso de configuraciéon de un nue-
vo orden juridico, habia recibido escasa atenciéon por parte de la historiografia sobre
el mundo andino colonial; solo un nimero reducido de especialistas pudo acceder a
la visita mediante microfilms custodiados en el Archivo General de Indias en Sevilla.
Hacia 1996, Noack (1996b: 142) sefialaba que, aunque valiosos, todavia eran pocos los
estudios que dialogaban directamente con la informacién contenida en este documento
(véase Netherly 1977; Espinoza Soriano 1987; Ramirez 1985, 1986). Como relata la pro-
pia Noack en el prélogo a la version impresa (1996a: 5), fue gracias al recordado Jiirgen
Golte, fallecido en 2021 y su director de tesis, que dirigi6é su mirada a la visita del Dr.
Cuenca, al ser él quien lo sugiriera.

La obra se estructura en cuatro partes y un anexo. La “Introducciéon”® plantea el pro-
blema de investigacion, los objetivos, el estado de la cuestion y el enfoque metodold-

! El titulo original de la disertacién es “Die gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechts-
anwendung, dargestellt anhand der visita von Gregorio Gonzalez de Cuenca (1566/67) in der Nord-
region des Vizekonigreiches Peru”; en castellano: “La relevancia social del ordenamiento juridico y la
aplicacion del derecho, expuesta a partir de la visita de Gregorio Gonzalez de Cuenca (1566/67) a la
region norte del Virreinato del Perti” (traduccién nuestra).

2 En castellano: La visita de Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) a la region norte del Virreinato del Perii.
Relevancia social del ordenamiento juridico y la aplicacion del derecho (traduccién nuestra).

3 L “Einfiihrung” en el original; la traduccién es nuestra.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 128



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

gico, y la discusion de categorias analiticas como “costumbre” y que profundiza en los
siguientes capitulos. La segunda parte, “Los ordenamientos juridicos”,* analiza la nor-
matividad del Estado inca y la del incipiente Derecho indiano incluyendo instituciones
centrales como la mita o el tributo, es decir, el marco juridico que comenzaba a configu-
rarse en las décadas inmediatas a la invasion. La tercera, “La visita y la relevancia social
del ordenamiento juridico y su aplicacién”,” constituye el aporte més significativo y
extenso: examina la visita para identificar los elementos de las instituciones prehispa-
nicas que se conservaron durante la colonizacién temprana y que pasaron a integrar el
nuevo corpus legislativo para el norte del virreinato, sirviendo de base para las tras-
cendentales reformas toledanas de la década siguiente. Esta parte analiza también las
motivaciones y razonamiento del Dr. Cuenca para incorporar, reformular o restringir
la normatividad indigena, asi como su impacto en la vida cotidiana, particularmente
en las précticas de reciprocidad andina, el trabajo forzado y la reorganizacioén del tri-
buto, convertido en componente clave del incipiente mercado colonial; ademds de la
reestructuracion de las instituciones prehispdnicas como los cacicazgos y la fundacién
de las primeras reducciones de indios. La tltima parte estd dedicada a las considera-
ciones finales. La traduccién del subcapitulo 2.2, “Die ordenanzas von Jayanca”, en la
tercera parte, es la que presentamos a continuacién. Realizada con sumo cuidado filo-
l6gico y preservando la precisiéon conceptual del texto original, la traduccién estuvo a
cargo de nuestro colega Claudio Soltmann, bajo el acompafiamiento de Karoline Noack.
A Claudio expresamos nuestro mas profundo agradecimiento por su generosa disposi-
cién para asumir esta tarea, decisiva para la presente edicién. Asimismo, agradecemos
de manera muy especial a Naomi Rattunde y a Joaquin J. A. Molina M. por su ardua
colaboracion en la edicion final y la diagramacion de la traduccion.®

Si bien en los afios posteriores a su publicaciéon en aleman no se concreto la traduccién
integra de la tesis al espafiol, Noack difundié muchos de sus resultados en articulos
para revistas académicas (véase Noack 1997, 2001, 2002, 2003, 2004, 2005, 2007). La edi-
cién alemana fue resefiada oportunamente en espafiol por Teodoro Hampe Martinez,
destacando la minuciosidad del andlisis documental y el aporte de Noack al sentar “las
bases necesarias para interpretar el Derecho indiano puesto en vigor a través de la visita
y las ordenanzas de Gonzdlez de Cuenca” (1996: 133). En afios recientes, el andlisis de
la visita del Dr. Cuenca, y la visita como fuente, ha sido retomado, sobre todo en estu-
dios sobre la fundacién, configuracion y funcionamiento de las primeras reducciones de
indios (véase VanValkenburgh etal. 2020; VanValkenburgh 2021) y sobre la reconfigu-
racion del tributo y la mita (véase Argouse 2016; Albiez-Wieck 2022). En este contexto,
coincidimos en que esta traduccién constituye un aporte historiografico significativo, al

* 1L “Die Rechtsordnungen” en el original; la traduccién es nuestra.

> IIL “Die visita und gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung” en el ori-
ginal; la traduccién es nuestra.

® Se han mantenido las cursivas y los términos en espafiol presentes en el texto original aleman, que fue-
ron utilizados por la autora, para preservar la especificidad conceptual de las categorias de analisis,
asi como de las instituciones del mundo colonial andino.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 129



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

poner a disposicion, en la lengua predominante de la regién estudiada, un trabajo fun-
damental para comprender los procesos de construccién del orden colonial en y desde
la region norte del Perd.

Referencias

Albiez-Wieck, Sarah
2022 Taxing Difference in Peru and New Spain (16th-19th Century). Leiden: Brill. DOI:
https:/ /doi.org/10.1163/9789004521643.

Argouse, Aude
2016 Je le dis pour mémoire. Testaments d’Indiens : Lieux d une justice ordinaire. Paris: Les
Indes Savantes.

Espinoza Soriano, Waldemar
1987  Artesanos, transacciones, monedas y formas de pago en el mundo andino. 2 vols. Lima:
Banco Central de Reserva del Perd.

Hampe Martinez, Teodoro

1996 Resefia de “Die Visitation des Gregorio Gonzdalez de Cuenca (1566/67) in der
Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung”. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y
del Caribe / European Review of Latin American and Caribbean Studies 61:133-135.

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:
Cornell University.

Noack, Karoline

1996a Die Visitation des Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vi-
zekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwen-
dung. Frankfurt am Main: Peter Lang.

1996b Gregorio Gonzalez de Cuenca: Visitador y legislador en la Costa Norte, Perq,
siglo XVI (1566/67). INDIANA - Estudios Antropoldgicos sobre América Latina y el
Caribe 14:141-153. DOI: https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153.

1997  El cacicazgo de Huaman dentro de la jurisdiccién de Trujillo, siglo XVII: desarro-
llo de su estructura y principios de organizacion. Boletin del Instituto Riva-Agiiero
24:343-367.

2001 Los caciques ante el notario. Transformaciones culturales en el siglo XVI. En:
Héctor Noejovich (ed.), América bajo los Austrias: economia, cultura y sociedad,
pp- 191-204. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catolica del Pe-
ra.

2002 El orden colonial inventado: estrategias y actitudes de los caciques e indigenas
de Cajamarca, sierra norte del Pert, S. XVI. Cuadernos de Historia 1:4-14.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 130


https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789004521643
https://doi.org/https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Noack, Karoline

2003 Caciques, escribanos y las construcciones de historias: Cajamarca, Pert, siglo
XVI. En: David Cahill y Blanca Tovias (eds.), Elites indigenas en los Andes: nobles,
caciques y cabildantes bajo el yugo colonial, pp. 213-227. Quito: Abya-Yala.

2004 Las representaciones del poder politico en la sociedad colonial del siglo XVI,
Costa Norte del Perd. En: Luis Valle Alvarez (ed.), Desarrollo Arqueolégico, Costa
Norte del Perii, vol. 1, pp. 115-124. Trujillo: Ediciones STAN.

2005 Negociando la politica colonial en el Perti: la perspectiva desde la regiéon norte
de los Andes centrales (1532-1569). En: Nikolaus Bottcher, Isabel Galaor y Bernd
Hausberger (eds.), Los buenos, los malos y los feos. Poder y resistencia en América
Latina, pp. 199-226. Madrid y Frankfurt am Main: Iberoamericana y Vervuert.

2007 Relaciones politicas y la negociacién de una ‘nueva’ sociedad colonial en el valle
de Pacasmayo, costa norte del Pert (siglo XVI). En: Wiltrud Dresler, Bernd Fah-
mel y Karoline Noack (eds.), Culturas en movimiento. Contribuciones a la transfor-
macion de identidades étnicas y culturas en América, pp. 243-264. Ciudad de México:
Instituto de Investigaciones Antropolédgicas, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Ramirez, Susan

1985 Social Frontiers and the Territorial Base of Curacazgos: An Interdisciplinary Per-
spective on Andean Ecological Complementarity. En: Shozo Masuda, Izumi Shi-
mada y Craig Morris (eds.), Andean Ecology and Civilization, Tokyo: University of
Tokyo Press.

1986  Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

Rostworowski, Maria
1975 Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-
tura 9:119-154.

VanValkenburgh, Parker
2021 Alluvium and Empire. The Archaeology of Colonial Resettlement and Indigenous Per-
sistence on Peru’s North Coast. Tucson: University of Arizona Press.

VanValkenburgh, Parker, Sarah A. Kennedy, Carol Rojas y Gabriel Hassler

2020 El Contrato del Mar: Colonial Life and Maritime Subsistence at Carrizales, Zafia
Valley, Peru. En: Gabriel Prieto y Daniel H. Sandweiss (eds.), Maritime Commu-
nities of the Ancient Andes, pp. 366-396. Gainesville: University Press of Florida.
DOI: https:/ /doi.org/10.5744 / florida /9780813066141.003.0014.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 131


https://doi.org/https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014

Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.1. Las ordenanzas como fundamento juridico de la repiiblica de los
indios

Las ordenanzas de Jayanca se hicieron ptublicas el 29 de agosto de 1566. Estaban dirigi-
das al cacique principal de Jayanca, Don Francisco, y a los demads funcionarios de esta
reduccion. Muchos de los decretos establecidos en las ordenanzas representaban aspec-
tos de un nuevo sistema juridico colonial que ya habia surgido antes del mandato del
virrey Toledo. Por lo tanto, constitufan el elemento méas importante del derecho indiano
para el norte del Virreinato del Perd. En su informe al rey sobre la visita de Trujillo,
el Dr. Cuenca expresé el hecho de haber abierto nuevos caminos en esta regién con la
redaccion de sus ordenanzas.

“He hecho hordenancas y ordenado la Republica destos yndios lo mejor que
he podido en que se ha pasado trabajo por que hasta agora como no se ha
hecho visita ni ha avido cosa escrita en las cosas de los yndios todo se ha
fundado de nuevo [...]”.44

Esto podria dar la impresion de que estas ordenanzas fueron obra exclusiva del Dr. Cuen-
ca. Sin embargo, Assadourian, basandose en la prehistoria de las ordenanzas y en el
debate en torno a las ordenanzas de corregidores de Castro, sugiere “que el conjunto de
normas sobre la policia, al igual que las que reestructuran el poder politico étnico, son
el resultado de concordancias logradas en una serie de reuniones entre el Arzobispo
Loayza, el Gobernador Castro y el oidor Cuenca”.*!> Esto significa que “en esta visita
el poder politico colonial discute, examina las leyes convenientes para los indios con la

Iglesia, esto es con el arzobispo Loayza”.*1¢

Entre los requisitos esenciales para una nueva base juridica de la “Republica destos
yndios”, contaba inicialmente la ruptura con la parte de las costumbres prehispanicas
que atribuia a la religion indigena. Sin embargo, estas costumbres no deben considerarse
independientemente de las normas juridicas; la conexién se establece, por ejemplo, a
través de las reglas del matrimonio, como se vera.

" Para facilitar la comparacion de esta traduccion con el texto original, se mantiene la numeracion ori-
ginal de las notas al pie de pagina (que son notas finales en el libro), asi como la numeracién de las
secciones del subcapitulo II1.2.2.

414 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissén Chéavez 1944, Tomo 2: 333.

415 Agsadourian 1985: 94
416 Agsadourian 1987: 397

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 132



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] alos yndios se les den hordenangas para su buen gouierno y para que
biuan en puligia [...] y dexen a se aparten de los ritos y costumbres de su
infidelidad contrarias a nuestra religion christiana.”#!”

Los caciques estaban llamados a servir de ejemplo a sus stbditos; en el siguiente pasaje,
el término costumbre adquiere un significado més general, abarcando tanto el &mbito
juridico como el religioso.

“[...] los cagiques y pringipales den buen exemplo con su vida y costumbres
biuiendo como christianos / onesta y recogidamente.”4!8

En este sentido, Matienzo también habia destacado enfaticamente en su obra “Gobierno
del Pert”, publicada en 1567, que “la conversion y cristiandad de estos pobres indios

(como he dicho y volueré a decir munchas veces), estd en lo que sean sus caciques”.*"”

En sus ordenanzas, el Dr. Cuenca repiti6 las condiciones de validez de los elementos del
ordenamiento juridico prehispanico ya expresadas en una cédula real de 1530, segtin
las cuales éstos, ante todo, no podian contradecir la religion cristiana** o la “doctrina
christiana”. Por un lado, esto permitia un campo de accién bastante amplio para que las
normas juridicas prehispanicas siguieran teniendo efecto, pero por otro lado también
queda claro que su aplicaciéon también podia ser ante todo un asunto de interpretacion.

Asi, las ordenanzas del Dr. Cuenca en su conjunto se orientaban hacia un nuevo y com-
plejo orden de la repiiblica de los indios, que abarcaba la regulacion de la vida social y
econdmica con la inclusion de las buenas costumbres, y se dirigian principalmente contra
las malas costumbres, que se oponian a la religion cristiana.*?!

En cuanto a la comparacién con las condiciones sociales y econémicas incaicas, el Dr.
Cuenca se ocup6 principalmente de la cuestion del tributo —“todo un cuerpo de tribu-
to”4%2— que los indios encomendados debian pagar en las condiciones coloniales. Segtn las
concepciones del Dr. Cuenca, la contribucién debia estar compuesta por el tributo para
el encomendero, el impuesto para cubrir los gastos de la comunidad del pueblo y los gra-
vamenes para la “doctrina y fabrica y ornamentos de las yglesias”.*?® En este contexto,
la cuestion principal era también si la administracién virreinal debfa asumir un tributo

417 Cuenca [1566] 1975: 1r, véase también f. 16v.

418 Tbid.: 12r-12v.

419 Matienzo [1567] 1967: 24.

420 Zorraquin Becti 1986: 433; véase cap. 11.2. [“Der derecho indiano” en el original, en castellano: “El derecho
indiano”; la traduccién es nuestra].

421 Acerca de las buenas y malas costumbres véase cap. 1.3.2. [“Der Begriff costumbre” en el original, en
castellano: “El término costumbre”; la traduccién es nuestral].

422 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

423 Tbid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 133



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

por cabezas o un tributo “por comunidad” al fijar de nuevo las tasas.*** Ademaés, se dis-
cutia también la composicién del tributo (en forma de trabajo, bienes naturales y tipo
de bienes naturales o dinero), el limite de edad de los que estaban obligados a tribu-
tar, la exencion de la obligacién de tributar y la forma de trabajo de los que no estaban
obligados a tributar. La posicién del cacique dentro de la estructura social se debatia
principalmente en relacién con su acceso al trabajo y su derecho al tributo. Todos estos
fueron temas que Polo de Ondegardo abord¢é en su informe titulado “Informe del Lic.
Juan Polo de Ondegardo al Lic. Briviesca de Mufiatones sobre la perpetuidad de las
encomiendas en el Pert” [1561].4%

Algunos de los aspectos aqui planteados se presentan y especifican mds concretamente
en las cartas del Dr. Cuenca al rey espafiol y en un memorandum en el que se refiere a las
ordenanzas de Jayanca, pues en este se podian incorporar las experiencias y resultados
de la visita de Trujillo.*?

2.2.2. Estructura de las ordenanzas

Las “Ordenancas de los Yndios” de Jayanca estdn divididas en secciones: “Ele(c)¢ion
de Ofigiales”, “Juez de aguas”, “Cargo del Cagique”, “Hordenancas para el Cagique
y Pringipales”, “Hordenangas de Cacgiques” y “Hordenancas generales para todos los
yndios del repartimiento”. Algunas de estas secciones contienen otras subdivisiones.*”

Tematicamente, las ordenanzas pueden clasificarse en tres partes principales.

2.2.2.1. La repiiblica de los indios: el sistema de municipio

La primera parte de las ordenanzas trata de la forma de implantar el nuevo orden co-
lonial y de las estructuras en las que deben organizarse los indios. La formacién de
reducciones ya se habia planteado en 1549 (real provision a la audiencia de Lima, 9 de octu-
bre de 1549).%2% Las ordenanzas de Jayanca establecieron la base legal para la formacion y
estructura de las reducciones, que debian organizarse siguiendo el modelo del municipio
espafiol.*”’ Por lo tanto, dentro de las reducciones se crearon practicamente dos niveles
administrativos, definidos politica y juridicamente de manera diferenciada: con el sis-
tema de municipio, se cre6 una nueva clase de cargos politicos indigenas, que consistia
en alcaldes, regidores, el juez de aguas, el escribano y el verdugo, asi como el carcelero y el
pregonero.**® Esta nueva jerarquia de funcionarios coexisti6 con el cargo del cacigue. Se

424 Véase cap. 111.2.2.5.1.

425 Polo de Ondegardo [1561] 1940.

426 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137, R. 19, Nos. 140, 140a, 151.

427 El documento con el titulo original “Ordenanzas de los yndios” es conocido en la bibliografia bajo
el titulo “Ordenanzas de Jayanca”, como también se utiliza en este trabajo; Rostworoski publicé esta
fuente bajo el titulo de “Ordenanzas del Doctor Cuenca”. Ordenanzas de Jayanca, en: Rostworowski
1975a.

428 Rostworowski 1975a: 120-121.

429 Golte 1973: 43 y ss.; Gémez Cumpa 1989: 64.

430 Véase Golte 1973: 45.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 134



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

separ6 deliberadamente del sistema kuraq y se introdujo con el objetivo de “impedir la

aparicion de grupos de poder locales e indigenas”.*!

2.2.2.2. La repiiblica de los indios: el sistema kuraq

La segunda parte de las ordenanzas se refiere al sistema kurag, o la categoria social de los
lideres étnicos y otros jefes tradicionales, que debia mantenerse. Lo esencial, sin embar-
go, es que su esfera de poder debia reducirse y hacerse controlable incluso después de la
introduccién del sistema de municipio. Esto se relacionaba sobre todo con la limitacién
de su posicién dentro de la sociedad indigena prehispédnica, que habia sido decisiva
para el funcionamiento del sistema de reciprocidad y redistribucién. Asi, las nuevas
normas de la administracién colonial también tenian que apuntar deliberadamente al
sistema redistributivo, que se debilit6 atin mas como consecuencia de ello. Como ya lo
habia hecho la administracién real con respecto al control de los encomenderos espafioles,
esto debia lograrse sobre todo mediante normas que regularan el acceso de los caciques a
la mano de obra, que podian utilizar dentro de la colonia y disponer dentro de la red de
relaciones reciprocas. Las similitudes identificadas aqui en el control de cacigues y enco-
menderos se refieren tanto al método utilizado como a las propias normas. Estas normas
y reglas procedian del sistema colonial espafiol; controlaban exhaustivamente la mano
de obra indigena mediante la coaccién econémica y extraeconémica,*? a saber, el tipo
de trabajo, el ntimero de trabajadores, las horas de trabajo, la distancia del lugar de tra-
bajo y la remuneracién de los trabajadores, y debian aplicarse a las condiciones sociales
y econémicas de la repiiblica de los indios Observando el efecto de estas normas en las
relaciones sociales y econémicas del cacicazgo, se puede ver que objetivamente estaban
dirigidas principalmente a acabar con el sistema prehispanico de relaciones reciprocas.

En este marco, el cargo de cacique y los derechos y deberes asociados al mismo fueron
redefinidos por el Dr. Cuenca. Los caciques se convirtieron en “recaudadores de tributo
dentro del sistema colonial, por un lado, y en receptores privilegiados de tributo en la
sociedad indigena, por otro”.*¥ Esto significaba que se les asignaba una posicién cen-
tral en el funcionamiento de la explotacion colonial.** Los privilegios también incluian
la reafirmacion de ciertos derechos y deberes de estos dirigentes étnicos, que se remon-
taban a la época prehispanica. Dado que la funcién de los cacigues ya no se deriva del
sistema econémico redistributivo de la sociedad prehispénica, sino de su posicién den-
tro del sistema de tributo espafiol*®, estos derechos y privilegios tuvieron que asumir
funciones completamente diferentes bajo las nuevas condiciones coloniales a las que
tenian en la época prehispanica.

#1 Golte 1973: 44.

432 Véase cap. 11.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traduccién
es nuestra]; Spalding 1975: 116.

33 Golte 1973: 42.

34 Tbid.

435 Tbid.: 47.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 135



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Otra consecuencia de este nuevo posicionamiento del dominio fue que en la visita los
propios indios distinguieron entre los “viejos”, “tradicionales”, y los “nuevos”, lide-
res coloniales. Esta diferenciacion fue particularmente evidente en el proceso judicial
iniciado por el Dr. Cuenca contra Don Juan, cacique principal de Collique. Los caciques
“antiguos” eran “dignos del respeto de sus stibditos indigenas, como aquellos caciques
de tiempos pasados y muy distintos de los que estaban siendo elevados al cargo por
sus sefiores espafioles”.*** Mientras que los primeros seguian manteniendo relaciones
redistributivas y reciprocas con los miembros del cacicazgo, los segundos lideres —que a
menudo eran nombrados por los propios espafioles— se habian colocado en una posi-
cién intermedia entre las economias india y espafiola y a menudo eran también socios
en empresas agricolas “mixtas”.*” Esta diferenciaciéon de los lideres étnicos debe te-
nerse en cuenta, especialmente cuando se trata de la cuestion del reconocimiento del
gobierno de los caciques y principales por parte de los miembros del cacicazgo.*

Las normas formuladas por el Dr. Cuenca son muy similares a las posteriores ordenanzas
generales para la vida comiin en los pueblos de indios (6 de noviembre de 1575) de Toledo.*’
Muchas de las instrucciones de Toledo ya habian sido formuladas en las ordenanzas de Ja-
yanca; Toledo precis6 algunos aspectos y los desarrolld, como por ejemplo, el apartado
relativo a la jurisdiccion de los alcaldes.** De este modo, las ordenanzas del Dr. Cuenca,
que inicialmente se habian dirigido al cacique de Jayanca, tuvieron una difusiéon mu-
cho maés generalizada que se extendié mucho maés alld de Jayanca regionalmente, pero
que también tuvo consecuencias histéricas de gran alcance, como se desprende de las
ordenanzas de Toledo de 1575. Las similitudes entre estas ordenanzas, pero también las
modificaciones introducidas por Toledo, serdn tratadas en detalle.

2.2.2.3. Las relaciones entre la repiiblica de los indios y la repiiblica de los espaiioles

La tercera parte de las ordenanzas, que hay que diferenciar por su contenido, se ocupa
de la regulacién de las relaciones econémicas y juridicas entre la repiiblica de los indios y
la repiiblica de los espafioles**!, asi como de las relaciones entre los indios y los miembros
de otros grupos étnicos. Por ejemplo, se prohibi6 a los caciques y principales “los tales
esclauos [se refiere a esclavos negros] y mulatos”, ya que “los yndios [...] enprenden
malas costunbres”**? como resultado de su estrecha convivencia.

A continuacion se detallan las normas que contenian estos ejes centrales, organizadas
por areas tematicas.

436 Ramirez 1987: 575.

437 Tbid.: 600.

438 Cap. 11I.2.2.4.6.

439 Toledo 1989, Tomo 2: 217-268.
40 Tbid.: 222.

41 Véase Gomez Cumpa 1989: 63.
442 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 136



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.3. El sistema de municipio

2.2.3.1. La formacién de la reduccion Jayanca

Los indios del repartimiento de Jayanca habian vivido en mas de 200 aldeas més pequefias
antes de la visita del Dr. Cuenca.**® Los asentamientos de este y otros repartimientos
estaban separados por una o dos leguas.*** A través del Dr. Cuenca, los indios de Jayanca
se asentaron en tres pueblos, que constituyeron las reducciones. Estos pueblos recién
fundados eran Jayanca, Pacora y Mochumi.*** Gémez Cumpa sefiala que la creacion de
estas reducciones estuvo motivada por la fundacién de la ciudad de Safia (Santiago de
Miraflores) en 1563, lo que implicaba “la necesidad de reorientar la mita y el tributo
indigena para el beneficio de los vecinos de la naciente villa.”44

La eleccion de alcaldes, regidores y juez de aguas por el cabildo*” del afio anterior debe
tener lugar anualmente. Los nuevos cargos eran propuestos por los miembros del ca-
bildo, empezando por el de mayor edad. Se encomendaban las nuevas funciones a los
que obtuvieron el mayor ntimero de votos, en lo que influia el orden en que se emitian.
El cacique no podia intervenir en esta eleccion. Se aclararon los derechos y deberes de
cada uno de los titulares de los cargos y sus relaciones entre si. Estos cargos estaban
apartados del cacique principal,**® aunque algunas 4reas de responsabilidad se entrela-
zaban. Los alcaldes, regidores y juez de aguas seguian estando exentos del pago de tributos
durante el periodo en que ejercian sus cargos.**® Sin embargo, cabe destacar que no se
les permitia hacer uso de la mano de obra del repartimiento, ni siquiera en virtud de su
cargo.*? Las funciones del cabildo se describen en el apartado siguiente.

43 Espinoza Soriano 1975: 260-272.

44 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissén Chévez 1944: Tomo 2, 331. El asentamiento llamado Jayanca no
es el mismo que el Jayanca prehispdnico, que se cree idéntico al complejo de ruinas conocido como
Apurlec. Trimborn 1979: 41.

45 Gémez Cumpa 1989: 57.

446 Tbid.: 67; Ramirez 1986: 63: “El establecimiento de Safia fue otra dimensién de la corona para acelerar

la colonizacién del Perti y reducir el poder de los encomenderos”. Asf, entre los primeros vecinos de

Safia no habia encomenderos dada una prohibicién de Garcia de Castro. El pueblo era en gran parte

independiente de Trujillo. El cabildo de Safia controlaba el acceso a los mitayos. Los caciques de once

comunidades de aldeas que se habian asentado al norte del valle recibieron instrucciones de Garcia

de Castro, quién les ordené que enviaran, como hasta entonces, los mitayos a Safia en lugar de a

Trujillo. Véase Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 9; Cabero 1906: 504-505; Angulo 1920: 286-

287; Ramirez 1986: 65. A pesar de la prohibicién de Castro de que los encomenderos se establecieran en

Safia, cada vez mds familias de encomenderos de Trujillo se trasladaron a Safia. “Su accién dividi6 el

establecimiento social regional en dos”. Ibid.: 67. Con la fundacién de la ciudad de Safia, las antiguas

periferias de Trujillo se convirtieron en un centro de produccién agricola en expansiéon. Véase ibid.:

65-67; véase Rocca Torres 1985: 33-40.

Segtin el modelo espafiol, el sinénimo de la clase politico-administrativa indiana o del sistema de

municipio.

48 Cuenca [1566] 1975: 1v-3v.

49 Tbid.: 3r.

40 Tbid.: 6r.

447

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 137



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

2.2.3.2. La jurisdiccién del cabildo

En las ordenanzas se documenta la existencia de un nuevo funcionario espafiol, el corre-
gidor de indios, previsto desde hacia tiempo, para la costa norte.*! Su drea de responsabi-
lidad estaba relacionada principalmente con la jurisdiccién sobre la poblacién indigena.
En los casos criminales graves que implicaban muerte u homicidio, el corregidor debia
ser llamado. A partir de este momento, la imposicién y ejecucion de la pena de muerte
era un derecho del gobierno virreinal.*?> Otros casos que debian ser llevados ante el
corregidor eran aquellos en los que estaba implicado el propio cacique principal, asi como
los delitos contra la “doctrina christiana”.*>?

Una vez separada la jurisdiccién del nivel del sistema kurag, se concedié una jurisdic-
cién limitada a los alcaldes y, por tanto, se traslad¢6 al nivel del sistema de municipio. La
jurisdiccion de los alcaldes se extendia a todos los casos que no se presentaban ante la
audiencia real** tanto en derecho civil como penal. Cada dos meses, uno de los alcaldes
debia visitar a los indios en cada uno de los pueblos para resolver cualquier disputa.*®
El edificio de la caja de comunidad, la tesoreria del pueblo, también era un lugar de juris-
diccion.*®

“[...] los dichos alcaldes hordinariamente asistan el uno dellos en el pueblo
de San Saluador donde (h)a de estar la casa de la comunidad y juzgado de
los dichos alcaldes los quales tengan hecho su asiento en alto diputado para
hazer e oyr justicia y en ella asistan cada dia por la mafiana doss (h)oras
oyendo los pleitos de los yndios e haziendoles justigia hasta que los di(c)hos
pleitos y negogios cesen”.*”

También se indica que la tarea de los alcaldes no era iniciar procedimientos judiciales,

ya que éstos debian evitarse en la medida de lo posible. Mds bien, la tarea de los alcaldes

era tomar una decisién sin recurrir a la via judicial.

#1 Véase Ramirez 1986: 86. La institucion de los corregimientos —inicialmente para la jurisdiccién de las

ciudades espariolas— fue introducida por La Gasca. Véase cap. II.1. [“Die gesellschaftliche Situation
des Vizekonigreiches bis zum Ende der 60er Jahre des 16. Jahrhunderts anhand der visitas der Nor-
dregion Perus” en el original, en castellano: “La situacién social del Virreinato hasta finales de los
afos 60 del siglo XVI a partir de las visitas a la regién norte del Perti”; la traduccién es nuestra].

452 Netherly 1977: 179.

453 Cuenca [1566] 1975: 4r.

454 Los casos que implicaban disputas sobre cacicazgos y la afiliacién de indios a los dominios individuales
de los caciques debian presentarse ante la audiencia real. Véase Cuenca [1566] 1975: £. 3v. El niimero de
casos a resolver ante las audiencias ya se habia reducido durante la época del Marqués de Cariete. Este
virrey dio “facultad a los Cabildos para que conozcan las apelaciones hasta ciento cincuenta pesos y
a los corregidores para proveer los alguacilazgos.” Sdnchez Bella 1991, Tomo 2: 371.

455 Cuenca [1566] 1975: 5v.

456 En las ordenanzas, la caja de comunidad también se denomina casa de comunidad, véase ibid.: 6r, 8r-9v.

47 Ibid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 138



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] los d(ic)hos alcaldes por causas liuianas no hagan progesos syno que
sumariamente ynformen de la uerdad y sabida probean justi¢ia syn mas
progeso ynformandose para ello de ofigio de los yndios que pudieren tener

noticia del negocio syn dar lugar que los litigantes hagan probangas”.**

El acuerdo también debe entenderse en este contexto,

“que los yndios mas libremente hagan justigia se manda que por ninguna
via ellos ny su escriuano alguaziles juez de aguas ni alguazil ni carcelero
[...] (h)an de lleuar derechos a los yndios por los negocios que conosgieren y

juzgaren sino que libremente y sin derechos (h)an de hazer justigia”.*°

Esto significa que no se puede exigir ningtin pago a los funcionarios para la resolucién
de litigios entre los indios, con el fin de resolver las respectivas disputas lo mds rapida-
mente posible y sin incurrir en costas.

Queda el problema de saber de qué grupo de personas se recluté a esta clase politica
y legisladora dentro de las reducciones, si es que no habia relacién con los cargos del
cacique. En la sociedad andina prehispéanica, eran principalmente los sacerdotes quie-
nes conocian la historia del cacicazgo respectivo, quienes estaban familiarizados con las
disputas y quienes debian ocuparse de ellas.* Sin embargo, la jerarquia social indi-
gena, incluido el sacerdocio, quedé parcialmente destruida y su complejidad se redujo
enormemente como consecuencia de la conquista espafiola. Se puede suponer que el
circulo de personas involucradas en la administracién de justicia durante el periodo
colonial era més extenso que en la época prehispanica. Segtin un documento del siglo
XVIII, en Virt sélo podian ser elegidos alcaldes los “yndios naturales” y no los yanaconas,
ya que estos tltimos

“no podian justificar costumbre antiquada”.*!

2.2.3.3. Derecho penal en el derecho indiano

El Dr. Cuenca enumer6 una serie de delitos que debian castigarse. Las primeras y mds
importantes eran las “ydolatrias” y las “hechizerias”.*? En el memorandum que dirigié
al Consejo de Obispos de Lima en 1567, el Dr. Cuenca criticaba, entre otras cosas, la
orden de que los “hechizeros” vivieran en las inmediaciones de la iglesia para que los
sacerdotes pudieran ejercer un control mds eficaz sobre ellos. Sin embargo, este control
estaba asociado a abuso, ya que los “hechizeros”, también conocidos como “alcos”, eran
practicamente utilizados por los sacerdotes como esclavos

458 Cuenca [1566] 1975: 6v.

459 Tbid.: 3r.

460 Spalding 1984: 66.

41 ADL, Leg. 269, Exp. 3267 [1724].
462 Cuenca [1566] 1975: 4r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 139



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“en el seruicio de sus casas y labores de sus huertas y guarda de sus ganados
” 463

sin se los pagar”.
El hecho de que las “ydolatrias” fueran mencionadas en primer lugar entre los delitos
y al mismo tiempo se cuestionara la funcién de los curas en el conflicto esclarece la
relacion critica del poder politico hacia la iglesia, como ya se expresaba en las ordenanzas
de corregidores de Castro.

Sin embargo, la mayoria de los delitos se enumeran en relacién con la forma cristiana
del matrimonio. Se castigaba el adulterio y cualquier delito contra esta forma de ma-
trimonio. Entre ellos figuraban el concubinato de un indio bautizado con una o maés
mujeres sin estar casado, el concubinato con una mujer no bautizada, el incesto y la
homosexualidad.

Para evitar el incesto, que los indios cometerian por su escasa “comprensién” del mismo,
habria que modificar incluso los grados de parentesco.

“[...] para que menos pecasen / de cortar y moderar entrellos los grados de
consanguinydad y afinydad”.4¢*

Los azotes puiblicos y el rapado del cabello en la plaza del mercado, tanto para la mujer
como para el hombre, figuraban entre los castigos por estos delitos. Los padres de una
mujer que viviera con un hombre sin estar casada con él también podian ser castiga-
dos.*> Obviamente, este tema era prioritario en el derecho penal, ya que era la forma
mas sencilla de identificar los delitos contra la religion cristiana.

Se mencionan otros dos “delitos” que no debian ser tolerados por los espafioles: la cos-
tumbre de pintarse la cara y el cuerpo. También se menciona el canibalismo. El primero
debia ser castigado por el alcalde, el segundo por el corregidor de Safia.**® El hecho de que
se mencione aqui el canibalismo es un indicio interesante de hasta qué punto ciertas
ideas sobre la poblacién indigena americana ya habian sido incorporadas al imaginario
de los funcionarios espafioles y reproducidas constantemente; asimismo, el detalle de
que el canibalismo debia ser castigado por el corregidor es un indicio del estatus que
ocupaba en la jerarquia de las ofensas contra las normas cristianas.*”

Las restricciones impuestas por el Dr. Cuenca a la vestimenta y el peinado de los indios
también pueden verse en este contexto. Se les prohibia vestir ropa espafiola por el coste

463 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

%64 Tbid. Lamentablemente, no es posible determinar qué ideas concretas se propusieron.

465 Cuenca [1566] 1975: 4r-4v.

466 Tbid.: 5r.

467 Tbid.: 4v-5r. Esta idea de penalizar el canibalismo reaparece también en la obra de Toledo, véase Toledo
1989, Tomo 2: 228.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 140



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

que suponia. En su lugar, debian presentarse “en su abito y traje acostumbrados”, pero
sin todas las “cosas superfluas”, tales como

“medallas ni plumas de castilla ni seda ni guarniciones de oro ni seda ni
sillas guarnecidas con oro [...]”.468

El cabello debe llevarse corto,

“por cima de la frente y por los lados debaxo de las orejas y las yndias por
7 469

la frente”.
Una forma especial de jurisdicciéon que recaia en los alcaldes era la de mercado. El cacique
también era responsable de la organizacién del mercado.*”?

2.2.3.4. El tributo y las normas matrimoniales

El lugar destacado que ocupan las normas matrimoniales en el derecho penal, al que
se ha hecho referencia anteriormente, debe situarse también en el contexto del sistema
tributario espafiol. El propio Dr. Cuenca llama la atencion sobre este aspecto.*”! Dentro
de la edad de tributar de los hombres, el Dr. Cuenca habia gravado menos a los solteros
que a los casados.*? Mas de un cuarto de siglo antes, Francisco Pizarro habia exigido
expresamente en su instruccion sobre la visita de la regién comprendida entre Chica-
ma y Tacume (1540) que, si bien los hogares eran las unidades sujetas al tributo, los
hombres solteros que vivieran en ellos debian tributar del mismo modo a partir de los
16 afios.*”? A pesar de este intento, en los afios sesenta se mantuvo la norma prehispé-
nica, segtin la cual la obligacién de pagar tributo estaba vinculada al matrimonio y al
establecimiento de un hogar.*”* Por esta razén, muchos encomenderos intentaron obligar
a los hombres menores de 18 afios a casarse para aumentar la tasa de tributo de la en-
comienda.*” El Dr. Cuenca se acomodo a los intereses de los encomenderos con la nueva
regulacion de gravar también a los hombres solteros, que habia implantado por prime-
ra vez. En el repartimiento de Guamachuco, el tributo pagado por los solteros suponia el
16 % del total.*’® El nuevo reglamento iba a provocar la resistencia de los caciques. Ha-
ciendo referencia al derecho prehispénico y a la costumbre, exigieron a través de Falcon
que

468 Cuenca [1566] 1975: 17v-18r.

469 Tbid.: 20r-20v.

470 Tbid.: 20r.

471 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a, 151.

472 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

473 Levillier (ed.) 1921, Tomo 1: 21.

474 Assadourian 1987: 399.

475 Puente Brunke 1992: 216. Hasta 1581 no se prohibié que los encomenderos fueran obligados a contraer
matrimonio por una real cédula. Ibid.

476 Assadourian 1987: 399-400.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 141



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“se han de quitar [...] todos los hijos que estdn en poder de sus padres, hasta
tanto que se casen, pues conforme a derecho y a la costumbre del Inga, [...] se
ha de contar por un tributario un vecino con su mujer y hijos no casados.”*””

El Dr. Cuenca justific6 su decisién de gravar a los solteros con la mitad (y no la totalidad)
del tributo en el hecho de que los tejidos de algodén eran la principal forma de tributo
y que éstos eran producidos por mujeres.*”® Toledo habia incluido la regulacién del Dr.
Cuenca en sus ordenanzas generales de 1575 y la modificé estipulando que los solteros a
partir de los 18 afios debian pagar la mitad del tributo, pero si tenfan 20 afios debian
pagar el tributo completo. Sin embargo, en la instruccion y ordenanzas de los corregidores de
naturales de 30 de mayo de 1580, Toledo derogé esta norma y dispuso que los hombres
solteros debian pagar el mismo tributo que los casados. La razén esgrimida fue que la
regulacion existente no animaba a los hombres a casarse.*”” Este argumento también
fue utilizado por el Dr. Cuenca. Assadourian sefiala que “muchos documentos sefialan
la resistencia masculina a contraer matrimonio para eludir la incorporacién al grupo
tributario”.*® El Dr. Cuenca subraya que, para evitar la condicién de tributario, las
relaciones ilegitimas solian entablarse con mujeres solteras y viudas. Falcon se refiere a
este argumento en nombre de los “sefiores étnicos” en su “Representacién”.

“Y alo que algunos dicen, que los indios no se querrén casar por no tributar,
y estan amancebados, digo que me parece que muy pocos harén esto.”*!

Sin embargo, la razén mencionada por el Dr. Cuenca habra sido la verdadera razén por
la que los delitos contra la forma cristiana del matrimonio figuraban entre los delitos
penales mds importantes.

En relacién con el derecho penal en la practica, se ha mencionado que las ordenanzas
también contienen normas relativas a la regulaciéon del tributo en caso de matrimo-
nio. Aqui se trata especificamente de casos en los que los contrayentes procedian de
repartimientos diferentes, pero también de parcialidades distintas.*®? Evidentemente, a los
caciques les interesaba impedir los matrimonios entre conyuges de dos repartimientos di-
terentes; los caciques de las parcialidades a las que pertenecian las potenciales esposas se
mostraban reacios a ello:

477 Falcén [1567] 1918: 161.

478 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; véase Toledo 1989, Tomo 2: 256.

479 Tbid.: 427.

480 Assadourian 1989: 421

481 Falcon [1567] 1918: 161.

482 El hecho de que estas normas matrimoniales se apliquen tanto a contrayentes de diferentes reparti-
mientos como de diferentes parcialidades es particularmente notable, pues es un dato revelador de la
organizacién social andina.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 142



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“no consyenten [los caciques y caciques - K.N.] que las y®s de sus pargiali-
dades se casen con y°s de otra pargialidad”.**?

El Dr. Cuenca observé que en estos casos los caciques solian aceptar plata u otras cosas
del hombre que queria casarse. La institucién subyacente, que segtin el Dr. Cuenca iba
dirigida contra “la libertad del matrimonyo”,** era el “precio de la novia” como com-
pensacion por la pérdida de mano de obra y a cambio de la capacidad de la mujer para
tener hijos. Esto fue descrito por Trimborn como una “compra de la novia”, a través
de la cual se conclufa un matrimonio. Segtn Trimborn, antes del matrimonio se entre-
gaba plata, ganado o incluso chicha al cacique de la unidad social a la que pertenecia la
mujer, asf como al padre de ésta.*® Como el Dr. Cuenca desconocia evidentemente esta

institucién, calificé lo que habia visto de “tributo”.

“[...] porque quando alguna yndia de un repartimiento se casa con yndio de
otro repartimiento o yndia de un principal se casa con yndio de otro princi-
pal [...] el cagique o principal de cuyo repartimiento o parcialidad hera la yn-
dia antes que se casase suelen pedir y llevar tributo de la tal yndia/despues
de casada por manera que paga dos tributos uno con su marido y otro a tal

cacique o pringipal de cuyo repartimiento o ayllo hera antes que se casase
[...]7. 486

El Dr. Cuenca estableci6 en las ordenanzas,

“que la yndia de un repartimiento o pargialidad que se casare con yndio de
otro repartimiento o parcialidad no tribute en cosa alguna al cagique pringi-

pal cuya hera antes que se casase [...]”.*¥

Detras del intento de la administraciéon colonial de impedir el “doble tributo” estaba,

por lo tanto, la eliminacién de la institucién del “precio de la novia” y, con ello, una
fuerte intervencién en las normas matrimoniales.

En las ordenanzas generales de Toledo hay una orden similar de cardcter méas general y
categorizada bajo la prohibicién de obligar a las mujeres a pagar tributo. Segtin ésta, los
caciques no podian exigir tributo a las mujeres casadas con hombres obligados al pago
de tributo.*%®

483 Véase AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
484 Tbid.

485 Trimborn 1927: 364.

486 Cuenca [1566] 1975: 17r-17v.

487 Tbid.

488 Toledo 1989, Tomo 2: 243

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 143



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

En las ordenanzas de Jayanca, la ley colonial también tenia que regular el destino de la
esposa y los hijos tras la muerte del marido en los matrimonios que atravesaban las
fronteras de dos repartimientos o parcialidades.

“[...] porque entre los yndios se acostunbra que quando la yndia de un re-
partimiento se oviere casado con yndio de otro repartimiento y el marido
se muriere dexando hijos e hijas los caciques y principales cuya hera la yn-
dia antes que se casase la conpelen a boluer al repartimiento e ayllo donde
antes hera y llevan consigo las que huuo del marido dexando los hijos [...]
se hordena y manda que la yndia de un repartimiento o parcialidad no sea
compelida a bolver ella ni sus hijos e hijas al repartimiento o pargialidad
donde antes era la madre”.*¥
Zavala coincide con Rostworowski en que se trataba de una modificacién de la “antigua
costumbre indigena”, segtn la cual la mujer abandonaba el repartimiento del marido
con sus hijas cuando éste moria, pero dejaba a los hijos en el repartimiento del marido.**
Esta forma de organizacién del parentesco se denomina “descendencia paralela”, ya
que coexisten grupos de parentesco patrilineales y matrilineales.*! De acuerdo con las
normas de parentesco prehispanicas, las mujeres casadas seguian perteneciendo social,
politica y juridicamente a su grupo de origen después del matrimonio. Asi, las mujeres
generalmente se unian al repartimiento o a la parcialidad (la lineage o moiety) de su marido
después del matrimonio, pero conservaban la plena pertenencia a su grupo de origen y
heredaban de é1.42

La orden del Dr. Cuenca equivalia a un intento de abolir la regla de la matrilineali-
dad.*”® Segtin la norma colonial establecida por el Dr. Cuenca, la mujer ya no podia
ser obligada por el cacique de su repartimiento de origen a regresar a éste con sus hijas
(los hijos permanecian de todos modos en el repartimiento del hombre); en adelante, la
mujer, los hijos y las hijas debian pertenecer al repartimiento del hombre al contraer ma-
trimonio, donde también debian pagarse los tributos correspondientes.*** Sin embargo,
hacer cumplir esto en contra de los intereses del cacique resulté problemdtico. Durante
la visita, el Dr. Cuenca se encontré en 1567 con un caso que demostraba que la regula-
cién tradicional segtin la cual la esposa regresaba a su lugar de origen tras la muerte del
marido seguia existiendo.

“Ilustre sefior don hernando cacique de / olmos encomendado en Joan cor-
tez / terminos e Jurisdicion de la ciudad / de piura digo que teniendo yo en
my rrepar/timyento como mis antepasados / an tenido vn yndio llamado

489 Cuenca [1566] 1975: 17v.

490 7avala 1978, Tomo 1: 144; Rostworowski 1975a: 124.

#1 Rostworowski 1983: 159; Espinoza Soriano 1987: 125-126.
42 Moseley 1992: 49-50.

493 Assadourian 1987: 403.

494 Cuenca [1566] 1975: 17v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 144



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

tocta/le qual siendo casado durante su matrimonio obo quatro hijos hom-
bres / los quales ansymismo poseo el qu.al / dho yndio murio y su muger

por ser / de catacabs se fue a su tierra [...]"”. 4

De las ordenanzas generales para la vida comiin en los pueblos de indios (Arequipa, 6 de no-
viembre de 1575) de Toledo, se desprende que para entonces ya se habia renunciado a la
regulacién pretendida por el Dr. Cuenca. Como en el caso del Dr. Cuenca (“se acostun-
bra”, véase arriba), el término costumbre también se utiliza en Toledo para la regulacién
tradicional que no se podia anular. Curiosamente, esta disposicién se unia a la norma
tradicional ya existente como condicién de que los hijos nacidos del matrimonio debian
permanecer en el repartimiento o la parcialidad de su padre.

“los hijos sigan y reconozcan el ayllu o parcialidad de sus padres y no de la
madre” 4%

Esto nos devolvié al punto de partida, a la “antigua costumbre indigena”.

2.2.3.5. Las otras funciones del cabildo

Ademads de la jurisdiccion, los alcaldes debian supervisar los tambos, los trabajos y ser-
vicios que alli debian realizar los indios para los viajeros, el control de los caminos y
puentes, asi como los campos del cacicazgo.*” Las funciones del juez de aguas incluian la
distribucion del agua y la limpieza de los canales. Debia tomar decisiones en las dispu-
tas sobre el agua.**®

2.2.3.6. La caja de comunidad

Una de las instituciones mds importantes creadas en relaciéon con la formacién de las
reducciones fue la caja de comunidad o casa de comunidad, que en el caso de Jayanca de-
bia ubicarse en el pueblo de San Salvador. El establecimiento de esta institucion tuvo
su origen en el reinado del Marqués de Cafiete; se habia formado en relacién con las
retasas y reducciones de tributos.*” El Dr. Cuenca introdujo esta institucion en la pro-
vincia de Trujillo. Dedicé un subcapitulo aparte a las “Hordenangas de la casa y caxa
de comunidad”.>® Incluso se presté especial atencion a la construccion del edificio:

“[...] los yndios del repartimiento hareis una casa en el dicho pueblo de San
Saluador que por mi horden sea poblado que sea alta y de buenas paredes
cubierta de manyles o cafias y esteras.”*"!

495 AGI-] 458: f. 1854.

4% Toledo 1989, Tomo 2: 255.

497 Cuenca [1566] 1975: 5v-6r, 10r.
498 Thid.: 7v; Rischar 1984.

499 Levillier (ed.) 1922, Tomo 1: LXIL
500 Cuenca [1566] 1975: 8r-9v.

501 Thid.: 8r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 145



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

La caja de comunidad era una institucién central que combinaba varias funciones politi-
cas, juridicas y administrativas a nivel de los sistemas kuraq y de municipio: era la sede
del cabildo, como también se denominaba a la clase politica oficial indigena, y, por tan-
to, al mismo tiempo, el lugar de jurisdiccion, la prision, el almacén de los bienes de la
comunidad y la “tesoreria” en la que se recogian y almacenaban los fondos comunales
y la cosecha, incluidos los productos que debian pagarse como tributo (principalmente
cereales y tejidos). Ademas, alli se encontraba el libro del cabildo, que contenia la tasa
tijada por el Dr. Cuenca, los pagos del tributo, los ingresos por la venta de trigo y los
gastos de la comunidad.

Para aumentar los ingresos de la caja, las tierras que no eran trabajadas por los indios
de la comunidad debian ser arrendadas a indios de otros repartimientos, pero también a
espafioles. El dinero y los bienes recaudados en la caja se utilizaban para pagar el tributo
del cacique, el sueldo del sacerdote y los salarios de los miembros de la jerarquia politica,
asi como el tributo que debia pagarse al encomendero y otros gastos de la comunidad,
como el hospital.>?

Debe prestarse atencion a la diferente terminologia con respecto al pago de las personas
mencionadas.

“Yten pagados los tributos que (h)an de (h)auer el encomendero y cagique
y comida de sagerdotes y lo que se (h)a de dar al (h)ospital y los salarios de

los alcaldes y alguaziles y demas ofigiales contenidos en estas hordenancas
[...]7.>08

Encomendero y cacique recibian la pensién en reconocimiento de su dominio. A diferen-
cia de la época prehispanica, el cacique ya no la recibia en forma de trabajo y bienes en
especie, que se entregaban o intercambiaban en el marco de relaciones reciprocas “per-
sonales”, sino “anénimamente” de una institucion central. El sacerdote era mantenido
en parte por la comunidad. En su memorandum antes citado, el Dr. Cuenca subrayaba
que, en primer lugar, esto debia hacerse desde la caja de comunidad, para que la insti-
tucion del sacerdote siguiera siendo independiente del encomendero, a diferencia de la
préctica anterior, y en segundo lugar

“que se les pague [...] en / especie y no en plata porque gesen tratos y otros

ynconvinyentes”.”%

Los alcaldes y alguaziles no recibian un tributo vinculado a una posicién social especi-
fica; sus funciones eran labores administrativas remuneradas. El “salario” adoptaba la

502 Cuenca [1566] 1975: 8r-10r.
503 Tbid.: 9r.
504 AGI-Lima 92, R. 19.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 146



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

forma de recursos naturales, principalmente maiz. Se escalonaba segtn la posicién en
la jerarquia.>®

También se hacia hincapié en

“que en los afios prosperos e abundantes de comida hagan deposito de lo
q(ue) se cogiere y sobrare de la sementera de la comunidad para probeher

de comida en los afios esteriles a los yndios pobres del repartimiento [...]”.>%

El objetivo principal era garantizar que los indios no abandonaran el repartimiento ni

siquiera en tiempos de necesidad, restringiendo asf la emigracion:*"

“[...] por que en los afios esteriles y faltos de comida muchos yndios por falta
de mantenimiento se ausentan de los repartimientos.”>%

De esta forma, el Dr. Cuenca intentaba atajar el problema de la decreciente poblacion tri-
butaria, que cada vez abandonaba mas la region para establecerse en otras zonas como
yanaconas, mitimaes o lo que mads tarde se conocié como forasteros, eludiendo asf la obli-
gacion de pagar tributo. Assadourian se refiere a este proceso como la “deinscripciéon
de los indios tributarios”.”” Evitarlo fue una de las preocupaciones més importantes de
la administracién colonial. Ya habia sido objeto de instrucciones de la Corona a Vaca de
Castro. El problema aparecia repetidamente en un gran ntimero de érdenes dirigidas
contra la “vagancia”.

Las razones para abandonar los poblados sélo se desprenden parcialmente de las or-
denanzas. Las graves penurias causadas por las malas cosechas y los afios de sequia
no hicieron sino aumentar la carga de la “intensa explotacién que impone el sistema
mercantil colonial sobre la poblacién campesina” .1

Se considerd especialmente urgente evitar la migracion de la sierra a la costa, que se
consideraba la causa de la fuerte disminucién de la poblacion de indios serranos.>'! Si
observamos la tendencia general de los movimientos de refugiados documentados en
la visita, veremos que se han producido precisamente en esta direccién. Incluso se lla-
ma la atencién sobre el peligro de que la provincia de Cajamarca quede completamente

505 Cuenca [1566] 1975: 3r.

5% Tbid.: 10r.

%7 Ya se ha sefialado que el concepto de las dos «reptblicas», dentro del cual debia funcionar también
el sistema de asignacién de mano de obra controlado por el Estado, tuvo que ser trastocado como
consecuencia de la migracién. Véase cap. 11.2.3. [“Das Konzept von den zwei ,Republiken’” en el
original, en castellano: “El concepto de las dos ‘reptiblicas’”; la traduccién es nuestra].

508 Cuenca [1566] 1975: 10r.

99 Assadourian 1983: 16-17.

510 Tbid.: 17.

511 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 147



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

despoblada como consecuencia de aquello.”’? Una de las razones de esta tendencia a
la huida puede haber sido la alta proporcién de renta monetaria en las tasas de las en-
comiendas del altiplano, que, ademds de la pesada carga, obligaba a los que estaban
sometidos al pago del tributo a abandonar sus poblados para dirigirse a las ciudades y
plantaciones espafiolas.

También se documenta un gran ntmero de indios ausentes para la encomienda Cinto en
el valle de Lambayeque.”™ Las razones de este caso particular se encuentran en la poli-
tica espafola de dividir las unidades sociales indigenas en diferentes encomiendas. Con
la divisién de la encomienda Cinto, cuyo territorio habia correspondido al del cacicazgo
prehispénico Cinto, se formaron en 1540 las encomiendas Cinto en la parte montafiosa
del valle y Lambayeque —frente al mar-.>'* A partir de entonces, ambas encomiendas evo-
lucionaron de forma muy diferente. La favorable situacién geografica de Lambayeque,
junto al mar, fue el punto de partida de un dindmico desarrollo econémico, mientras
que los habitantes de Cinto se empobrecieron cada vez més y fueron abandonando sus
aldeas. Este desarrollo favorable para Lambayeque se vio reforzado por la formacién
de las reducciones del Dr. Cuenca. Las parcialidades mas pobladas se encontraban en la
reduccion de Lambayeque se fusionaron. Esto dio lugar a un “espléndido crecimiento
econémico que despuntaba ya en el industrioso pueblo de Lambayeque...: lo contrario
de lo que ocurria en el Cacicazgo de Cinto.”" Don Antonio Chumbi Huaman, cacique
principal de Cinto y, como hijo del lider del cacicazgo prehispdnico de Cinto, sucesor
“legitimo” segtin las normas prehispdnicas de sucesion, reclamé el dominio sobre los
indios ante la audiencia real de Lima entre 1562 y 1564, que ahora pertenecian al reparti-
miento de Lambayeque segtin la ley colonial y por lo tanto estaban sujetos a Don Martin
Farrochumbi, quien “no habia sido més que uno de los Pachacas menores o mandones
sujetos al difunto MOOCHCO CHUMBI”.*** Como Don Antonio no tuvo éxito de esta
manera, intent6é de otras maneras revertir la situacién creada con la ayuda del derecho
indiano. Estos intentos estan documentados en la visita del Dr. Cuenca.

“Ilustre sefior don martin cacique principal / de lambayeque [...] digo que
auia vn afio / poco mas o menos que del dho rrepar/timyento se salieron
ciertos principales / con sus yndios al valle de cinto yndu/zidos para ello
por don antonio / cacique de cinto [...] y por que me temo que el dho don /

512 AGI-] 458: f. 1872v-1873, f. 1907-1907v, {. 1910, f. 1911-1911v.

513 Tbid: f. 1964v y ss.

514 Ramirez 1981: 287; Zevallos Quifiones 1989: 13-14.

> Ibid.: 15, 14-15.

516 Tbid.: 14. Segun Vargas Ugarte, ‘goberné’ Don Martin Farrochumbi, “el viejo,... el Cacicazgo este por
Dia. Ana Cocras, y no porque le pertenecia por derecho de sangre”. Vargas Ugarte 1942: 480. Véase
Toro Montalvo 1989: 140-142. En el siglo XVII estall6 una larga disputa entre dos ramas de la fami-
lia Farrochumbi por el gobierno del cacicazgo Lambayeque, que duré hasta principios del siglo XIX.
Rostworowski 1961: 43-53. Véase Lohmann Villena 1969-70: 102-107.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 148



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

anton® trata de hazellos tornar a yn/quitar y salir del dho Repar/timyento
por me hazer mal y dafio [...]”.>"

Como se desprende de la visita, Don Martin debi6 de utilizar los mismos métodos para
atraer parcialidades a su territorio. Ambos caciques se vieron amenazados con la pérdi-
da del control sobre el cacicazgo.”'® Evidentemente, con el fin de poner término a estas
disputas, los habitantes que quedaban en Cinto fueron finalmente agrupados por el Dr.
Cuenca en una reduccién. Formaron asi el origen del asentamiento recién fundado de
Chiclayo.”"

Ni la disposicién del Dr. Cuenca en las ordenanzas,

“[...] que ninguna uia en tienpo de verano abajen a los llanos a trabajar ni a
otra cosa [...]”,>%

ni el establecimiento de una caja de comunidad para la época de malas cosechas —este
habia sido el punto de partida en las ordenanzas para la prohibicién de que los indios
salieran de los repartimientos— pudo evitar una ruptura de las formas de organizaciéon
indigena prehispanica provocada por estos movimientos migratorios.*?!

Aunque la caja de comunidad tenia similitudes con el tambo prehispanico, era esencial-
mente una nueva institucién econémica colonial. Esto se refleja en la conexién entre el
sistema de municipio y la administracion de justicia, pero también en el hecho de que
esta instituciéon ahora servia al cacigue como un equivalente para las relaciones recipro-
cas que habian sido destruidas, pero al mismo tiempo hizo posible la erradicaciéon de
estas relaciones en primer lugar.

2.2.4. El sistema kuragq

¢Qué responsabilidades y privilegios conservaban los caciques? ;Qué érdenes y normas
concretas habia para reducir la esfera de poder de los caciques y hacerla controlable?

Los privilegios concedidos por la administracién colonial incluian, en primer lugar, la
exencion del pago de tributos y mano de obra. Sin embargo, la concesion de este pri-
vilegio fue también el resultado de un proceso de desarrollo. En la “Representacién de
los dafios y molestias que se hacen a los indios” de 1567, Falcon se habia quejado de
que los caciques y principales de las guarangas hasta las pachacas no estuvieran exentos de

17 AGI-J 458: f. 1889-1889v.

318 Tbid: f. 1888-1889v.

519 Zevallos Quifiones 1989: 15; Huertas Vallejo 1985: 63; Gomez Cumpa 1989: 53-57.

520 Cuenca [1566] 1975: 11r.

521 Véase el texto siguiente sobre la importancia de las migraciones para los caciques y los principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 149



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

la obligacién de pagar tributo.”® El Dr. Cuenca ya lo habia establecido legalmente para
la costa nortena un afio antes, aunque, como se vera, con ciertas restricciones.

En las normas que regulaban la exencién del tributo, el Dr. Cuenca se apoy¢ en las
normas propias de la época prehispénica.

“[...] sean releuados de tributo las personas que en tienpo de los yngas no
pagaban tributo [...]”.>®

En las ordenanzas de Jayanca, el Dr. Cuenca habia establecido en un principio de forma
general que aquellos que estaban exentos de tributo en la época prehispanica también
lo estarian en la época colonial; sin embargo, a continuacién se introdujo una restricciéon
segtin la cual esto solo afectaria a los cacigues mayores™® y a sus hijos legitimos, asi como
al cacique de la guaranga y a sus hijos mientras vivieran los lideres de las guarangas,
ya que después de su muerte solo los hijos que ocuparan el cargo de cacique estarian
exentos de tributo.”® Esto correspondia con las normas incaicas recogidas por Polo de
Ondegardo, segtn la cual el lider de menor rango que estaba exento de la obligacion
tributaria era el principal o mandén de la guaranga."*® Sin embargo, como se verd, en
el transcurso de la visita este privilegio se amplié y se aplicé de forma general a los
principales, a sus hijos y nietos e incluso a los lideres conocidos como mandones. De
este modo, el Dr. Cuenca habia ido mas alla de las exigencias de los caciques, ya que la
exencion del tributo también para los hijos de los lideres de guarangas y pachacas habia
sido exigida en nombre de los caciques por Falcon. En este contexto, también se habia
diferenciado a los lideres exentos del tributo de los lideres sujetos al tributo.””

“y de estos [de los contribuyentes - K.N.] se han de sacar todos los sefiores
y caciques y principales, hasta los de pachacas, que son curacones de cien
indios; de manera que solo quedan los principales de cincuenta y diez y
menos indios y la gente comtin.”*?

El ejemplo de Don Diego Nuypsufu muestra que, como mandén de 30 indios en contra
de la voluntad de los principales de la encomienda, habia recibido los mismos privilegios
que los lideres de més de 100 indios.>*

522 Faleén [1567] 1918: 156; Zavala 1978, Tomo 1: 47.
523 Cuenca [1566] 1975: 21v.

524 Al parecer un sinénimo de principal.

525 Cuenca [1566] 1975: f. 21v.

526 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 138.

527 Falcén [1567] 1918: 156-157.

528 Ibid.: 157.

529 Véase también el ejemplo de Don Diego Acga.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 150



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Los titulares de los cargos politicos jerdrquicos indigenas también estaban exentos del
tributo.”®® Durante el gobierno del virrey Toledo, las excepciones a la obligacion de
pagar tributos se restringieron aiin mds de lo que habia regulado el Dr. Cuenca. A partir
de entonces, solo los hijos mayores de los cacigues quedaron exentos de la tasa o del pago
de tributos, mientras que los demads hijos solo quedaron exentos del servicio personal, es
decir, de las prestaciones laborales que debian realizarse en virtud de la tasa.”

La exencién del tributo estaba vinculada a un derecho legalmente justificado a recibir
prestaciones laborales del grupo correspondiente de estos lideres—trabajos que hasta
entonces se habian realizado al cacique en el marco de la reciprocidad y la redistribu-
cion.”® Asi, Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Tecapa, en
reconocimiento a su posicién como principal, habia exigido la explotacién de un campo
de maiz para su sustento, invocando la concesién de este privilegio a todos los princi-
pales por parte del Dr. Cuenca.”® Més adelante se trataran los detalles de como se habia
regulado la concesién de prestaciones laborales en el marco de la reciprocidad por parte
del Dr. Cuenca.

2.2.4.1. La restriccion de la jurisdiccién de los caciques

Con la transferencia de la jurisdiccién al corregidor y al cabildo de la reduccion, el cacique
vio como se le arrebataba otra gran parte de sus derechos, que pasaron a manos de las
autoridades virreinales. La limitacién de la jurisdiccién del cacique, que habia comen-
zado con el dominio inca,”* continu6 aqui. Una jurisdiccion especial para los cacigues,
que también podian presentar sus reclamaciones ante la audiencia real, signific6 ademas
una continuacion de la division de la sociedad indigena y una “alienacion” del cacique
de los habitantes de la reduccién.>®

La justificacién de una jurisdiccion limitada de los caciques —en particular, el derecho a
ejecutar la pena de muerte— se debe a la postura del Dr. Cuenca sobre la cuestiéon del
poder y la “tirania” de los lideres étnicos; esta postura también le llevé a abogar por
una tasa para los caciques, es decir, un tributo que les correspondia, pero que ahora ya
no estaba legitimado por las normas tradicionales, sino por el derecho indiano.

Durante su visita, el Dr. Cuenca habia investigado un caso en Collique en el que el
cacique principal de Collique, Don Juan, todavia ejercia la jurisdiccién al haber impuesto
la pena de muerte a dos hombres y una mujer que habian pertenecido a su parcialidad.>%
En su informe al rey, el Dr. Cuenca resumi6 el caso.

230 Cuenca [1566] 1975: 21v-22r.

531 Toledo 1989, Tomo 2: 241.

%32 Para el “rey Chimii” véase Cabero 1906: 187.

533 AGI-J 458: f. 1986; véase cap. 111.2.2.4.5.

53 Véase cap. 11.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-
namiento juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

5% Véase Golte 1973: 47.

5% AGI-] 461: ff. 859-867.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 151



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“Tenian los caciques tanto sefiorio sobre los yndios y tenian los tan opresos
que por cosas livianas mataban yndios y ansy en este Repartimiento donde
al presente estoy visitando que es el de collique he hallado y averiguado
que el cacique principal por sospecha que tuvo que dos yndios suyos havian
tenido acceso con una manceba suya los prendio y los quemo con tizones de
fuego sus miembros diziendoles lo podia hazer que yndios suyos heran y no
agenos y despues de haberlos quemado los mat6, a entrambos, con hachas
de partir lefia y ansi mismo mat6 con ellos a la muger del uno que hera

casado por que no lo descubriese y los enterr6 en un monte [...]”.>%

Queda claro que “el cacique principal de una entidad politica como Collique todavia
tenfa la autoridad y el poder de ordenar tal ejecucion y hacerla cumplir”.>® Ramirez
llama la atencién sobre la diferencia entre la jurisdiccion de los caciques de la costa norte,
que estaban autorizados a ejecutar la pena de muerte, y la jurisdiccién de los lideres de
otras zonas, que estaban bajo un control mas estricto de los incas y en las que solo el
Inca podia imponer la pena de muerte. En el caso concreto de Collique, la posicién de
poder de Don Juan estaba tan consolidada que la imposicién de la pena de muerte habia
sido aceptada por los miembros de la comunidad. “El curaca era realmente el ‘duefio de
indios’, con poder de vida y muerte sobre ellos”.>*

El texto de la visita aporta méas detalles. Segtn la visita, los indios a los que se habia
impuesto la pena de muerte pertenecian al repartimiento de Don Juan y a la parcialidad
del principal Don Gonzalo Nuquirref. Aunque la jurisdiccién la ejercia principalmente
Don Juan, el cacique principal, Don Gonzalo pudo, mediante una peticién, conseguir que
no se ejecutara la pena de muerte contra la hermana de uno de los muertos. Esto sugiere
que el principal también tenia cierta influencia en la jurisprudencia.”*

Otro ejemplo, en el que no se trata explicitamente de la jurisdiccion del cacique, sino de
la extralimitacién de las funciones y privilegios de los caciques (los demés casos no estan
documentados en la visita), es el del cacique principal de Chimo. Uno de sus mitayos lo

%% AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

538 Netherly 1977: 179-180; véase Ramirez 1986: 405-406, nota al pie. 27; Ramirez 1987: 578.

5% Ibid.: 593, 578. Esta autoridad ilimitada del cacique principal sobre la vida de sus sdbditos priva a
Ramirez de la autoridad sobre los recursos naturales de la comunidad, autoridad que no podia ejercer
sin restricciones si no queria perder su reputacién de cacique capaz y generoso. Ibid.: 593. Véase cap.
I1.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El ordenamiento
juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

240 “e vn dia la dha yn / yba a lleuar de comer al dho chinllo que / hera su hermano e quando ffue y
a lo hallo / muerto e fue por el Rastro auerlo donde lo / enteros el dho don Juan e lo hallo muerto
en / vna cueba mas adelante cubierta de vna / pared donde estauan el dho su hermano e / la dha
su muger juntos y el otro yndio muertos / a los pies dellos e luego la dha yndia dixo que / se boluio
llorando a su cassa e dixo a don gonzalo / fiuquirref como se les an hallado muertos y / que el dho
cacique don Juan queria matar / a la dha yndia porq. no lo descubriese e que / por rruego del dho
yndio no lo mato”, AGI-] 461: {. 861v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 152



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

acusa de disponer arbitrariamente de su fuerza de trabajo al obligarlo a trabajar mas
que los demds. Ademds, se le acusa de “mal tratamiento”.

“y me / tracta muy mal y me trae mas o/cupados que a todos los demas en
/ tanto grado que yo no tengo lugar / para poder trauajar para sus/tentar

my muger y hijos ny para / pagar el tributo que me esta rreparti/do”.>*!

Ademés, fue “entregado” a un espafiol como mano de obra. El cacique principal recau-
daba los tributos mediante medidas coercitivas. Como castigo se menciona el cercena-
miento de una oreja.>*?

2.2.4.2. La limitacién de la reciprocidad

El sistema de reciprocidad, que constituia la base del poder econémico y politico del
cacique, qued6 en gran medida anulado en su funcionamiento por las disposiciones del
Dr. Cuenca. Sin embargo, fueron precisamente estas normas restrictivas del derecho in-
diano las que incorporaron la mayoria de las normas prehispanicas. Las relaciones entre
el cacique y los miembros de su cacicazgo ya no debian basarse en la reciprocidad, sino
en las reglas formuladas por el Dr. Cuenca, que a partir de ese momento constituyeron
la base juridica de las relaciones sociales dentro de la reduccion.

El punto de partida para la reestructuraciéon de estas relaciones fue la disposicién de
que el cacique obtuviera los medios para su sustento de la caja de comunidad. Esto redujo
sus funciones a la distribucién de la mano de obra. Ya no tenia control ni disposicién
directa sobre ella. Ademas, en estas nuevas condiciones coloniales, una de las tareas del
cacique era la recaudacion de tributos

“de los yndios del repartimiento asi de su pargialidad como de las demas
[...]7.>%

La distribucién de las distintas tareas de trabajo se realiz6

“por sus ayllos y parcialidades del repartimiento conforme al numero que
” 544

cada pargialidad tuviere”.
Aqui queda claro que, en lo que respecta al tipo de distribucién de las tareas laborales
segln los “ayllus” o “parcialidades” (un término que aqui se utiliza como sinénimo de
“ayllu”), se ha recurrido conceptualmente a la época prehispédnica. Esto permite con-
cluir que, en este periodo, la propia organizaciéon del trabajo en el marco de la mita
también estaba determinada por las normas prehispénicas.

541 AGI-J 458: f. 1904v.

542 Thid.

543 Cuenca [1566] 1975: 10v.
544 Ibid.: 11r-11v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 153



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Una condicion para que los miembros del cacicazgo realizaran trabajos para el cacique
era que estos debian ser “pagados”. Este “pago”, que habia sido establecido por el Dr.
Cuenca, podia adoptar diversas formas, como se verd en los ejemplos. La base de la
relacion de intercambio entre el cacigue y los trabajadores era a partir de ahora la tasa y
ya no directamente las normas de reciprocidad heredadas de la época prehispénica.

El acceso a la mano de obra, su distribucién y el volumen de trabajo al que el cacigue
tenia derecho en virtud del principio de reciprocidad estaban sujetos a la normativa de
la administracién colonial espafiola, que consideraba este trabajo como trabajo para el
cacique.™®

En este sentido, el Dr. Cuenca justific ante el corregidor de Jequetepeque la reclamacién
del cacique sobre los textiles de algodén diciendo:

“[...] que los pringipales / e yndios del dho repartimiento / han estado siem-
pre en costum/bre de le dar como a su cagique y / sefior natural lana de la
tierra [...]".

A cambio, el cacique les daba “alguna cossa a manera / de paga”.**® Entregar tejidos
al lider politico en reconocimiento de su gobierno o intercambiarlos dentro de las re-
laciones de reciprocidad era un componente del ordenamiento juridico prehispédnico,
un derecho legitimado por el sistema normativo tradicional que se expresa en el tér-
mino costumbre. Desde el ensayo de Murra (1958) sobre la funcién de los textiles en los
distintos contextos sociales y politicos, se sabe que los textiles de algodén y lana eran
uno de los productos més importantes del Tawantinsuyu, que desempefiaban un papel
en el sistema de redistribucién y que se regalaban, ofrecidos, sacrificados o intercam-
biados en multitud de ocasiones politicas, sociales, militares y religiosas a nivel local y
estatal.>

Los alimentos que los cocineros reunian para su trabajo en la casa del cacique también
tenian que ser pagados por ¢1.>%

Las “mesas y banquetes” que los caciques ofrecian en honor de los espafioles habian sido
prohibidas debido a los elevados gastos que suponian.*® La prohibicion de las chicherias
se justifico ademds con el argumento de que fomentaban el alcoholismo, empleaban
demasiada mano de obra y suponian un gasto excesivo. Sin embargo, esta prohibicién
tenia una excepcion.

545 Golte 1973: 47.

546 AGI-J 458: f. 2046.

547 Murra 1975b: 145-170.

548 Cuenca [1566] 1975: 14r-14v.
549 Tbid.: 14v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 154



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] pero bien se permite que los dias que los yndios del repartimiento se
juntaren para hazer y beneficiar las sementeras de la comunidad que el cagi-

que y pringipales les puedan dar a beuer la chicha que ouieren menester
[...]7.>%

De esta forma, el derecho indiano subraya el objetivo de la administracién colonial de ha-
cer que las relaciones de reciprocidad o la ayuda mutua solo surtan efecto en el &mbito
del trabajo comunitario en los campos de la comunidad y legitimarlas aqui. Esta preo-
cupacién también se hace evidente en otras regulaciones. Parte de la ayuda mutua se
regula legalmente de tal manera que las relaciones de reciprocidad que surgen en ella
también se destruyen.

“Yten por que los yndios se ayuden unos a otros a las grangerias y labores
y entre ellos no cesen [...] y los yndios que tienen oficios puedan huzarlos y
hazer sus sementeras se manda que de aqui adelante quando algun yndio
o yndia quisiere alquilar algunos yndios para hazer sus sementeras [...] los
cacgiques y pringipales y alcaldes deste dicho repartimiento les hagan dar los
yndios que ovieren menester pagandoles su jornal y comida como los tales
yndios suelen ganar trabajando con espafioles del dicho repartimiento [...]
para este efecto an de dar yndios que no tengan labores propias y [...] no de

los que comunmente se suelen alquilar”.

La ayuda mutua entre los miembros de la comunidad, que iba més alld del trabajo co-
munitario en los campos de la comunidad, estaba regulada por el derecho indiano y debia
ser organizada y controlada por caciques, principales o alcaldes. De esta manera, “las Or-
denanzas ambicionan crear un mercado de trabajo en el seno mismo de la colectividad
indigena, antagoénico al sistema de la reciprocidad”.®? La ayuda vecinal “voluntaria”
o ayuda mutua en el marco de la reciprocidad se integré en el sistema de “alquiler”,
del que surgi6 la institucién de la mita de plaza. El trabajo debia pagarse como se habria
pagado el trabajo de los indios para los espafioles. Ademas, solo se podia contratar a
una mano de obra muy concreta para este fin, es decir, a aquellos que no tenian “labo-
res propias”. Entre ellos se encontraban los que no estaban dentro del sistema de mita
de plaza (“no de los que comunmente se suelen alquilar”), asi como los que no eran
artesanos o no tenfan “oficios”.

Toledo menciond el trabajo en la “chécara de comunidad”, que debia ser remunerado,
como uno de los casos en los que los caciques, pero también los alcaldes, podian distri-
buir la mano de obra. Otros trabajos en los que esto era posible eran los que en Toledo
también se describen con el término de servicios personales:

550 Cuenca [1566] 1975: 15r.
551 Tbid.: 19v.
%2 Assadourian 1987: 403.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 155



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“[...] para hacer y aderezar los caminos ptublicos y para aderezar las iglesias,
tambos y puentes y para el servicio de los dichos tambos [...] y para recoger
y guardar los ganados comunes” >
Esto significa que se trataba de trabajos en los que se mantenian los principios de la
organizacion del trabajo prehispénica. En cambio, en las nuevas formas de organizaciéon
del trabajo, que iban mads alla del repartimiento, el cacique solo era responsable de la
distribucion de la mano de obra, pero no de su control durante el tiempo que realizaban
el trabajo.™*

En general, los caciques tenian prohibido regentar chicherias o tabernas, ya que a través
del servicio de chicha, que permitia al lider mantener las relaciones de reciprocidad a

través de la hospitalidad, podia movilizar y emplear a una gran cantidad de mano de
obra.>®

Sin embargo, el cacique debia garantizar el mantenimiento de las relaciones de recipro-
cidad, al menos formalmente, ofreciendo comida a los trabajadores. Ya se ha sefialado
que el Dr. Cuenca incluy6 en las ordenanzas el suministro de comida y bebida a los traba-
jadores durante la época de trabajo agricola. Por ejemplo, dos de las personas asignadas
al principal de Jequetepeque trabajaban como chicheros.>® No obstante, esto no fue su-
ticiente, como demuestran las numerosas peticiones para la apertura de las llamadas
“tabernas”.® Es importante sefialar que la urgencia de los caciques para la creaciéon de
estas tabernas se ve reforzada por la costumbre. Don Gabriel, principal y sequnda persona,
y en nombre de Don Martin, cacique principal de Lambayeque:

“[...] algunos alguaziles / y otras justicias [...] / [...] nos ympiden que no ten-
gamos / taberna ny demos a beuer a nuestros yndios / como lo soliamos
hazer segun nuestra costum/bre [...] porque no auiendo las dhas taver/nas
no podemos juntar los yndios a / hazer nuestras sementeras y de la co-
mu/nidad de los dhos yndios [...]”.>*

553 Toledo 1989, Tomo 2: 240. Véase ibid.: 257.

% Véase cap. I11.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original, en castellano: “Las ordenanzas
de Chicama (1566)”; la traduccién es nuestra].

%% Ya en la visita del Dr. Cuenca a la costa norte de Perti se habfa descubierto que las chicherias no podian
prohibirse por completo si se queria mantener aunque fuera de forma rudimentaria la institucion de
la ayuda mutua. Asi, Toledo estableci6 en sus ordenanzas generales la cantidad de chicha que cada indio
podia consumir al dia. Esta era de 1 azumbre, es decir, unos 2 litros. Curiosamente, se menciona que los
indios que son demasiado pobres para comprar tal medida deberfan intercambiarla “por su antiguo
rescate un vaso de chicha por vaso de maiz”. Véase Toledo 1989, tomo 2: 265.

55 AGI-J 458: f. 1977.

557 Sobre estas peticiones, véase Rostworowski 1975b: 330-331.

%8 AGI-J 458: f. 1779-1779v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 156



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca dio su consentimiento para la creacién de estas tabernas, pero solo po-
dian utilizarse durante el tiempo que durara el trabajo comunitario en los campos de la
comunidad.

2.2.4.3. Los principios de distribucién de l1a mano de obra dentro del repartimiento

En la visita se reflejan los principios segun los cuales se distribuy6 la mano de obra
dentro del repartimiento o cacicazgo. La mano de obra de los repartimientos situados en
las regiones de las tierras altas (Cajamarca o Guamachuco) se distribuy6 a nivel de la
quaranga.>>

“proveays como / se le [al cacique principal - K.N.] den seys yndios e seys
” 560

yndias / de los deste Repartimyento / Repartidos entre las guarangas”.
Sin embargo, también se tiene en cuenta el nivel de la pachaca en la organizacién de la
mita, asi como la funcién de los lideres de las pachacas o unidades sociales de unos 100
hogares en la organizacién de la mita y en la recaudacién de tributos.

“[...] sefior Juan quispi pringip®l / de los yndios mytimas yungas [...] digo
que por los / comarcanos desta provingia nos / a molesta y maltrata man-

dando/nos seruir en las mytas que les / caben a otras pachacas”.>®!

Una comparacion de las visitas de Cajamarca (1540) y de los Chupachus (1549) con
otras fuentes muestra que, incluso en la época prehispénica, la demanda de mano de
obra solia afectar al nivel de las guarangas, mientras que la distribucién de las tareas
laborales se realizaba a nivel de las pachacas por parte de los lideres correspondientes.
Ademas, estd demostrado que las exigencias estatales centrales de mano de obra en el
Tawantinsuyu también podian abarcar el nivel del pachaca.**? El Dr. Cuenca tampoco ha
realizado cambios en este principio de organizacion de la mita.

5% Sobre el uso de los términos guaranga y pachaca para referirse a las tierras altas, cabe sefialar lo siguien-
te: los sistemas de clasificacion en guaranga y pachaca se transmitieron por primera vez en la visita de
Barrientos a Cajamarca (1540). El Dr. Cuenca también los utiliza en su visita, pero solo para las zonas
altas de Cajamarca y Guamachuco. En una fuente anterior sobre Cajamarca (1534/35) los dos térmi-
nos atin no aparecen. Netherly supone que estos sistemas de clasificacién atin no eran conocidos por
los espafioles en esa época temprana (Netherly 1977: 131). Ademads de los dos términos menciona-
dos, en la visita del Dr. Cuenca y en los demds documentos mencionados para el altiplano también
se menciona el ayllu como unidad social. Segtin Netherly, los incas del altiplano norte probablemente
intentaron hacer coincidir el ayllu con la pachaca (ibid.: 158). En los documentos del siglo XVI no apa-
rece en absoluto el término pachaca para referirse a la costa, pero las parcialidades de la costa parecen
corresponderse en tamafo con las pachacas del altiplano (ibid.: 160).
AGI-] 458: f. 1980. La distribucién de los mitayos de Guamachuco a nivel de la guaranga también es-
td acreditada en un documento de principios del siglo XVII. ADL, Leg. 273, Exp. 3396 [1616]. Para
Cajamarca y el siglo XVIII, la prueba se encuentra en ADL, Leg. 263, Exp. 3003 [1743].
1 AGI-] 458: f. 1999v; véase también: f. 1770v, f. 1979v-1980v, 1982-1982v; f. 1761.
%2 Para la guaranga: Visita de los Chupachu [1549], en: Ortiz de Zuiiga [1562] 1967, Tomo 1: 306-307;
Visita a Cajamarca [1540], en: Espinoza Soriano [1540] 1967: 40, 17; Santillan [1563] 1879: 74; Murra

560

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 157



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Este principio se mantuvo también en los casos en los que el Dr. Cuenca tuvo que regu-
lar por sf mismo la distribucién de la mano de obra, como en el caso de su asignacion al
cacique. El repartimiento de Chicama es un buen ejemplo de cémo el Dr. Cuenca repartia
la mano de obra a nivel de parcialidad. Don Juan de Mora, cacique principal de Chica-
ma, habia exigido 30 trabajadores més para sus tierras, ademés de los 15 que le habian
sido asignados en la tasa.°® Esto equivalia aproximadamente al cinco por ciento de la
poblacién en 1566.°%* El Dr. Cuenca concedi6 24 trabajadores; la parcialidad de don Juan
de Mora fue la que soport6 la mayor carga, ya que tuvo que ceder mds de la mitad, es
decir, un total de 17 mitayos. La distribucién de los 24 trabajadores adicionales que Don
Juan Mora debia poner a disposicion fue la siguiente:

parcialidad del cacique: 13 indios al afio
parcialidad de Don Pedro Mache, principal: 5 indios al afio
parcialidad de Alonso Chuchinamo: 4 indios al afio
parcialidad de Gongalo Sulpipnamo, principal: 2 indios al afo®®

No es posible decir si estas proporciones también se aplicaban en la época prehispanica.
Sin embargo, es seguro que en aquella época también se obligaba a la mano de obra de
otras parcialidades a prestar servicios al cacique principal en el marco de la mincca.”®® Esto
también se desprende de la visita de la Lupaqa.”®’

2.2.4.4. La tasa como base de las relaciones de intercambio entre el cacique y los
trabajadores

En el capitulo II1.2.2.3.6. ya se ha mencionado que una de las tareas de los caciques
y otros lideres era evitar los movimientos migratorios. Debian asegurarse de que los
indios no abandonaran el territorio de la encomienda y de que ningtn indio de otros lu-
gares de origen se estableciera o trabajara alli. Estaba prohibido asignar tierras a indios
de otras encomiendas.”*® Por esta razon, la visita del Dr. Cuenca en la costa norte de Pert
también contiene una gran cantidad de licencias individuales para artesanos y pescado-
res que les permitian moverse libremente y ejercer sus profesiones. El objetivo principal
de estas reglas era garantizar que los tributos y las obligaciones de mita se cumplieran
de acuerdo con la tasa de los distintos repartimientos. Los caciques y principales eran los
que consideraban més grave el problema de los tributarios fugitivos. Varios lideres soli-
citaron al Dr. Cuenca licencias que les permitieran recuperar a los indios que figuraban

1982: 285, nota al pie 6. Para la pachaca: Vista de los Chupachu, en: Ortiz de Zaiiga [1562] 1967: 305-
307; Murra 1967: 404-405.

563 AGI-] 458: f. 1946.

%64 Netherly 1977: 228; véase las cifras de poblacién, ibid.: 340-341.

%66 Tbid.: 227-229. Véase AGI-] 458: f. 1768v-1769.

%67 Murra 1975¢: 211-221. Las unidades sociales en el caso de los aymaras eran las hatha. A un nivel més
amplio, las unidades sociales en la visita se denominan “provincia”.

568 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 158



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

en la tasa pero que habian huido. Su argumentacion se puede ilustrar con el ejemplo de
un principal de Chepén.

“[...] V.m. / no a de dar lugar a que los yndios / questan visytados se buel-
tan a li/tigar sobre ello ny que los caciques ny en/comenderos donde se
huyen los defi/endan porque seria de ningon [sic] fruto / las hordenancas y
visytas por / Vuesa mrd. hechas si los yndios se / anduuiesen de vnas par-
tes a otras / sin asistir en sus pueblos donde que/dan visytados y asentados
y no a/bria pueblos ny comunidad [...] sino se conpeliese a los / yndios es-

tar siempre en sus pue/blos a casas como vuesa mrd. lo tie/ne hordenado
[ ]" 569

Para poder dar importancia a las ordenanzas y a la visita del Dr. Cuenca, era urgente
encontrar una solucién a este problema, ya que, de lo contrario, la tasa tampoco tenia
ningtn valor. Sin embargo, la evolucion posterior de la reforma de la sociedad colonial
habia demostrado que “el cambio estructural realizado por Toledo intensific6 notable-
mente los movimientos de desincripcion”.””? En el siglo XVII, esto también habia lle-
vado a que los forasteros —una categoria que se habia formado en el transcurso de este
proceso— constituyeran casi la mitad de la poblacién en la costa norte de Pert.””!

La tasa, y no un orden establecido por normas tradicionales como se habia fijado en las
ordenanzas de Jayanca, era a partir de ahora la base de la relacién de intercambio entre
el cacique y los trabajadores, como se ha puesto de manifiesto.

“[...] se hordena y manda que ningun cagique ni pringipal pida ni cobre so
color de tributo ni en otra cualquier manera de los yndios particulares a ellos
subjetos lo que asi ganaren y tuvieren sino tan solamente lo que les estuuiere

repartido [...] por la tasa [...]”.>7

Las dificultades que estos cambios podrian conllevar se ponen de manifiesto de forma
muy explicita en la visita del Dr. Cuenca. Citaremos un ejemplo: Don Alonso Chuplin-
gon, cacique principal de la “provingia de caxamarca”, se dirigi6é al Dr. Cuenca porque

%9 AGI-J 458: f. 1843v.

70 Assadourian 1983: 17.

71 Para la tipificacion de la poblacién indigena, que refleja los movimientos migratorios y la formacién de
nuevas categorias de poblacién indigena, véase “Memorial acerca de las mitas de los indios del Pert”
[1664], BN - B 516. Sobre los forasteros en las di6cesis de Chuquisaca, La Paz y Cuzco a mediados
del siglo XVII, véase Assadourian 1982a: 308. No existen estudios comparativos resumidos sobre la
region norte de Perdi. Sobre los forasteros en los valles de Trujillo, Chimo y Chicama, véase “Compulsa
de las cuentas de las retasas de los indios...” [1701], ADL, Leg. 131, Exp. 161. De ello se desprende
que en aquella época vivian en la regién més forasteros que “indios originarios”. Sobre el ntimero de
yanaconas en los “pueblos de indios” y en las explotaciones agricolas espafiolas del valle de Chicama,
véase “Autos de la visita hecha por Don Bartolomé de Villavicencio, Corregidor..., a las estancias,
ingenios, trapiches y pueblos del valle de Chicama” [1607], ADL, Leg. 266, Exp. 3074.

572 Cuenca [1566] 1975: 14r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 159



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

tenia problemas para poder poner realmente a trabajar a los “yndios de seruicio” que
le habian sido asignados.

“[...] en la tassa q yo [el Dr. Cuenca - K.N.] he ffo. de los tri/butos que los
yndios desta provin/cia an de dar he sefialado giertos / yndios e yndias de
seruicio los / quales no se le pueden dar hasta / que la tassa del dho Repar-
timy.to / se escriva se Repartan los yn/dios de los cagiques y pringi/pales
desta provingia [...] y me / pidio le mandasse dar diez yndios / y diez yndias

[...] para que en el entre/tanto que la dha tassa se haze le / siruiessen”.””

Resulta evidente que los problemas se debian al vacio que se habia creado, ya que la
validez de las normas tradicionales de la mita en el hogar del cacique se veia limitada
por las ordenanzas de Jayanca y las nuevas regulaciones consagradas en la tasa atin no
se habian impuesto.

2.2.4.5. La regulacién de las relaciones de intercambio entre cacique y mano de obra

Como ya se ha mencionado anteriormente, las ordenanzas contienen un grupo de dis-
posiciones que regulaban el alcance de los servicios laborales a los que tenian derecho
los caciques y, por tanto, su acceso a la mano de obra.’”* En este contexto también se
incluyen las normas que establecian el niimero de monturas de los caciques y principales.
Los caballos con silla y brida, cuya posesién estaba incluida en los nuevos privilegios
de los caciques junto con la adquisicion de la correspondiente licencia, debian sustituir
el trabajo de los porteadores. El cacique principal podia poseer dos caballos, el principal
uno. Ya se ha hecho referencia al movimiento mesidnico de los afios sesenta del siglo
XVI, el taki ongoy. Debido al temor a las rebeliones abiertas, en 1565 se prohibi6 a los
caciques y principales poseer caballos o mulas mediante las ordenanzas de corregidores de
Garcia de Castro. La posesion de un animal de este tipo solo podia solicitarse con una
licencia especial expedida por el Dr. Cuenca, para lo cual la visita también ofrece ejem-
plos suficientes. Esta prohibicién también aparece dos afios después en el “Gobierno
del Pertt” de Matienzo.””

El siguiente caso, documentado en la visita, puede servir para demostrar cémo se de-
terminaban los trabajos agricolas que debian realizarse para el cacigue. Don Cristébal
Payco era el principal de una parcialidad que también pertenecia al repartimiento de Jeque-
tepeque y, al mismo tiempo, tercera persona. El nimero de habitantes de esta parcialidad
solo puede estimarse, ya que don Cristébal afirma que era el principal de varios man-
dones, que eran los jefes de grupos de entre 10 y 50 hogares. El encomendero era Pedro
Gonzélez de Ayala, vecino de Trujillo.

573 AGI-J 458: f. 1979v-1980.

574 Cuenca [1566] 1975: 13v.

575 Tbid.: 16r, 14v; véase la visita de Gregorio Gonzélez de Cuenca, segtn la cual el Dr. Cuenca concedi6
maés de 200 licencias de este tipo; AGI-] 456-458. Rostworowski 1975a: 122; Netherly 1977: 145; Garcia
de Castro [1565] 1957: 512; Matienzo [1567] 1967: 70.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 160



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca asigné a Don Cristébal Payco cuatro indios al afio para trabajar sus cam-
pos, que en la visita se denominan “haciendas, granjerias, sementeras”, términos que
son de suma importancia para la clasificacion del trabajo agricola. Ademads, se le asigné
un muchacho que atn no hab{a alcanzado la edad de tributar y que le servia de paje, asi
como dos mujeres mayores que debian trabajar en su casa. El principal era responsable
del mantenimiento de esta mano de obra y debia entregar a cada uno tres prendas de
algodoén al afio. Estas prendas debian ser iguales a las que se entregaban como tributo
al encomendero. Los trabajadores cambiaban anualmente “por sus mytas”. Ademads de
realizar otros trabajos, también le servian como chicheros, un servicio que, como hemos
visto, era indispensable para el cacique para mantener las relaciones de reciprocidad.
Aunque estos estaban muy limitados, exigian que se agasajara a los trabajadores con
chicha. Para ello, segtin estableci6 el Dr. Cuenca, el principal debia proporcionarles maiz,
mantas, los grandes recipientes de chicha y los demds utensilios para la elaboracion de
la chicha,

“sin que los dhos yndios / pongan otra cossa alguna mas que su trabajo”.”°
Esta norma se corresponde con la esencia de la sociedad inca y su orden tributario,
como han sefialado en repetidas ocasiones Polo de Ondegardo, Falcén y Santillan.””

Ademés, el Dr. Cuenca determiné que los trabajadores de la parcialidad de Don Cris-
tobal le cultiven anualmente un campo (chacara) con un rendimiento de 80 fanegas de
maiz; se dice que esta tierra debe ponerse a disposicién de los indios para que la culti-
ven,; durante el tiempo que trabajen, se les debe proporcionar comida y bebida. Aqui se
mencionan por segunda vez las prestaciones laborales agricolas, que deben considerar-
se independientes de las mencionadas anteriormente. Si se ha destacado anteriormente
que se trataba de haciendas y granjerias trabajadas por un ntimero determinado de traba-
jadores, aqui aparece el término chacara, y la limitacién del trabajo se indica en funcién
del rendimiento de la cosecha. Cabe suponer que existian diferentes relaciones de pro-
piedad y posesion de estas tierras. Mientras que en el primer caso parece tratarse de
una propiedad privada del principal, en la que la mano de obra correspondiente estaba
limitada en ntiimero y se remuneraba en especie, el campo denominado chacara pasa-
ba a ser propiedad comun, el campo trabajado por la comunidad en su conjunto y, por
tanto, pertenecia a la caja del pueblo, para ser destinado al mantenimiento del lider en
reconocimiento a su funcién de principal y tercera persona. La organizacion del trabajo en
este campo seguia estando en gran medida en manos de la parcialidad y parte de las re-
laciones reciprocas se compensaban, al menos simbdlicamente, con una “hospitalidad”.
Se trataba del producto al que el principal tenia derecho, no de la tierra.

576 AGI-J 458: f. 1977.
%77 Véase cap. I1.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-
namiento juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 161



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Esta cantidad de 80 fanegas de cereales para el mantenimiento de un cacique se puede en-
contrar en otro ejemplo. Para el cacigue principal de Moro,””® Don Garcia Pilco Guaman,
también se ha establecido en la tasa que recibe anualmente 80 fanegas de cereales, de las
cuales 30 fanegas son de trigo y 50 fanegas de maiz. Justific6 su derecho, mucho mayor,
alegando que era el cacique principal de mas de 500 indios tributarios. Ciertamente, el Dr.
Cuenca tuvo en cuenta esta diferencia en la jerarquia social y ordené que don Garcia
recibiera 10 fanegas de trigo y 20 fanegas de maiz adicionales del campo de la comunidad,
aqui llamado sementera de la comunidad.

El siguiente ejemplo sobre la asignaciéon de mano de obra por parte del Dr. Cuenca,
que estaba vinculada a la concesién de una licencia para un caballo con silla y brida a
un principal, puede ilustrar la distribucién de la mano de obra por debajo del nivel del
cacique, es decir, dentro de la estructura de un cacicazgo. Don Francisco Fayo, del repar-
timiento de Cinto e hijo de don Alonso Taimixo,”” pidi6 al Dr. Cuenca, ademads de la
licencia para un caballo con silla y brida, la asignacién de dos cuidadores de caballos.
Estos fueron nombrados por él. Pertenecian a su parcialidad, “dos yndios de los a mi
subjetos”, y debian trabajar para él “por sus mitas”; él mismo les pagaria el trabajo y
también el tributo “a su cacique”, al que estaban obligados.”® Sin embargo, para conse-
guir realmente esta mano de obra, no se dirigi6 al cacique a través del Dr. Cuenca, sino
que enfatiz6

“que don diego ciccha segunda persona del cacique los dexe seruir sien/do
su voluntad de los dhos dos y°s / de me querer seruir y no los embie / por
mitayos a ningun cabo [...]”.%%

La sequnda persona del cacique era, por tanto, responsable de la distribucién de la mano
de obra y de la organizacion de la mita. También tenia autoridad sobre dénde se em-
pleaban los mitayos y para quién debian realizar su trabajo. Esta informacién es atin
mas importante si se tiene en cuenta que la solicitud de permiso para tener un caballo
demuestra que don Francisco también tenia una tarea relacionada con la mita, a saber,
supervisar su ejecucién por parte de los miembros de su parcialidad. El1 cumplimiento
de esta tarea de control se vincula a la tenencia de un caballo:

Ylustre sefior don fran.co fayo [...] paresco / ante vuesa merced y digo que
mi tie/rra es muy aspera y fragosa y para / y mitar los yn°s a mi subjetos

78 AGI-] 458: f. 1915v-1916.

7 Don Alonso Taimixo es, al parecer, el principal TAYMEXU, quien, segtn Zevallos Quifiones, ejerci6 el
dominio sobre el repartimiento de Cinto de forma transitoria hasta 1560, ya que don Antonio Chumbi
Huaman no habia alcanzado la edad correspondiente en ese momento. Zevallos Quifiones 1989: 14. El
rio y un canal, ambos llamados Taimi, irrigaban el valle de Lambayeque. Ibid.: 13; Ecologia e Historia
1987: 41-42; Briining [1922] 1989: 155 y ss.

580 AGI-J 458: f. 1763.

1 Ibid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 162



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

y pa/ra benefigiar mis haziendas tengo / necessidad de andar a cauallo con
silla / y freno 7o82

Sin embargo, esta funcién de control no implicaba ningtn poder de disposicion y deci-
sién sobre los trabajadores y su lugar de trabajo.

Don Francisco se refiri6 a las condiciones que habia mencionado el Dr. Cuenca para que
se le asignara mano de obra: la voluntariedad y la remuneracién.”®Es de suponer que
también en este caso la remuneracion se realizara en dinero, tal y como habf{a exigido el
Dr. Cuenca para el trabajo de los mitayos, que debian trabajar las tierras del encomendero
de Jequetepeque en lugar del tributo en especie.”® En este contexto, el Dr. Cuenca habia
establecido en Trujillo en 1566 el importe de estos “salarios diarios”.

“que por / la tasa se le manda dar lo puedan pa/gar en trigo e maiz tasado
confor/me a la tasacion dello hecha por my man/dado o en yndios para
sus semen/teras pagando a los yndios / su trauajo conforme a la tasa de
jornales pregonada en trugillo”.>%
El monto del pago segtn la “tasa de jornales” no se desprende de esta seccién de la
fuente. Sin embargo, segtin Ramirez, los mitayos recibian 3/4 de un tomin y una racién
de maiz al dia alrededor de 1563, después de haber recibido solo alimentos y ropa antes
de 1550 y en parte hasta 1560. Una de las razones por las que se les pagaba en dinero
era la escasez de mano de obra. En 1566, los pastores recibieron seis tomines y una fanega
de grano.>®

Si don Francisco “pag6” el tributo al cacigue (tampoco se especifica en la fuente de qué
forma lo hizo), entonces estos dos cuidadores de caballos ciertamente ya no estaban
obligados a realizar trabajos agricolas en el campo de la comunidad, cuyos ingresos ge-
neraban los pagos de tributos. Esto significa que de esta forma se desvincul6 a la mano
de obra de una forma de produccién que estructuralmente es la mds comparable con

82 AGI-J 458: f. 1763.

583 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

%84 Para el intercambio de trabajo por bienes en especie, véase el cap. 111.2.2.5.3.

585 AGI-J 458: f. 1866v.

286 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, vol. 1: 296-297, vol. 2: 6; Ramirez 1986: 408, nota al pie 12. Sin embargo,
el afio 1558 supuso un punto de inflexién en la fijacién del ’salario’, cuando el virrey Marqués de
Cariete envi6 al cabildo de Trujillo una lista de salarios fijos que este debia aceptar. Los miembros del
cabildo, que en aquella época estaba formado por los encomenderos de Trujillo y los de Saiia, Illimo,
Collique y Ttcume, elaboraron a su vez una lista que, sin embargo, establecia salarios méas bajos que
los del virrey. Segtn esta, los mitayos que trabajaban en la construccion y en la agricultura debian
recibir medio tomin y una racién de maiz al dia, mientras que los mitayos dedicados a la cria de ovejas
recibfan media fanega de maiz cada 20 dias y ropa o dos pesos corrientes. Ibid.: 40-41. En una fuente
de principios del siglo XVII se menciona la remuneracién del trabajo agricola, tanto del trabajo en el
campo como del pastoreo. Segtin esta fuente, a los chacareros se les pagaban 3 1/2 patacones por 20
dias, y a los pastores 5 1/2 patacones por dos meses. ADL, Exp. 3074 [1607]. 1 patacén = 1 peso de 8
reales. Ramirez 1986: 277.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 163



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

la organizacién de produccion prehispanica —el trabajo en el campo de la comunidad
en mita— y se introdujo en un nuevo ciclo de produccién surgido con la introduccién
del pago del trabajo, que s6lo es comparable formalmente con el primero a través de la
realizacién del trabajo “por mitas”. El hecho de que los dos cuidadores de caballos ya
no fueran utilizados para el trabajo agricola apoyaria la suposicién de que se les pagaba
con dinero.

Ademas, de este apartado se desprende que se trataba de mano de obra adicional a la
que don Francisco no tenia derecho por su posicién social o su funcién. Los mita, que se
asignaban al cacique o a los principales en funcién de su posicion social, se encontraban
en una relacién de reciprocidad con ellos. Esto queda demostrado en el ejemplo ya cita-
do de los trabajadores asignados a la tercera persona del repartimiento de Jequetepeque.
Don Cristébal Payco, la tercera persona, no tenia que “pagar” ni el trabajo de los mitayos
ni el tributo; en su lugar, distribuia textiles, comida y bebida a los mitayos.”®

En su carta al rey espafiol del 12 de noviembre de 1567, el Dr. Cuenca expuso de qué
manera habia cambiado las relaciones de los trabajadores que trabajaban para el cacique
como yanaconas. En primer lugar, explicé la naturaleza de estas relaciones durante el
periodo del dominio inca. La dimensién familiar en la distribucién de los yanaconas al
cacique es evidente aqui.

“[...] tenia / el cagique cierto numero de yndios e yndias para su seruigio Re-
partidos entre / las parcialidades del Repartimiento, y estos yndios seruian
al cacique con sus / mugeres perpetuamente [...] y en muriendo el yndio en-
traba / a seruir su hijo [...] y no dejando hijo la parcialidad proueya de otro
/ yndio [...]"”.>%

Para referirse a esta mano de obra también utilizaba el término “esclavos”. En este
contexto, queda claro que las condiciones anteriores a la conquista se describen con
el término costumbre.

“En algunas prouincias de las que he visitado los caciques tenian costumbre
y dizen que hera ansy en tiempo del ynga que de todo el Repartimiento tenia

el cacique cierto numero de yndios e yndias para su servicio”.”®

Estos “yndios e yndias” o “esclavos” eran mantenidos por el cacique con alimentos y
ropa, por lo que el Dr. Cuenca defini6 su trabajo como trabajo “no remunerado”.”
Durante la visita en Trujillo, el Dr. Cuenca limit6 el tiempo de trabajo de por vida de
estos indios “por sus mitas” e introdujo el pago del trabajo, que debia realizarse de

acuerdo con la tasa del tributo que recibia el cacique.

587 AGI-J 458: f. 1976-1977.

588 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
589 Tbid.

590 Thid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 164



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...]el ca/cique tiene tanto seruigio como antes tenia y los yndios de seruigio

no son / esclabos” .51

Con estos nuevos “atributos” de la categoria de los yanaconas, el Dr. Cuenca introdujo
al mismo tiempo la obligacion de tributar de esta mano de obra.” No obstante, los
caciques conservaron el privilegio de tener derecho a determinados servicios laborales.
Las relaciones de reciprocidad destruidas fueron sustituidas también en este caso por el
pago o la tasa, y se cumpli6 con las exigencias de la Corona espafiola de que los caciques
tampoco prestaran servicios no remunerados.

A partir de entonces, las normas de las ordenanzas del Dr. Cuenca impidieron a los caci-
ques emplear en sus hogares a mujeres solteras y viudas que no pertenecieran a la parte
de la poblacion sujeta al pago de tributos.”®® Esta norma también debe clasificarse en el
ambito de las normas matrimoniales, que ya se han tratado en el cap. I11.2.2.3.4., ya que
también estaba dirigida contra la poligamia encubierta que los espafioles sospechaban
en el hogar del cacique. El cacique debia proporcionar la materia prima a las tejedoras que
trabajaban en su casa y pagarles el trabajo. El Dr. Cuenca fij6 un precio de seis tomines
por prenda.®*

Esta disposicion tenia por objeto eliminar la contradiccién entre una produccion basada
en el principio de reciprocidad a nivel del cacicazgo y las transacciones lucrativas de los
caciques con los comerciantes esparfioles segun los principios del mercado colonial, en
los que los textiles se convertian en mercancia.” En el ejemplo anterior se trata de la
legitimacién para que el cacigue pueda aceptar ropa en general como “tributo”. El tipo
de ropa que siempre habia recibido segtn la “costumbre” se describe con exactitud en
la fuente:

“tefiyda de diferentes colores para / hazer las franjas con que guar/nege las
” 596

mantas y camysetas”.
El caciqgue también subray6 que “sus indios” le entregaban estos productos de forma
voluntaria, un aspecto que se menciona a menudo en las crénicas en relacién con el
“tributo” en la época prehispanica y que en todos los documentos reales y en las fuen-
tes de la administracion colonial —sobre el papel— se consideraba un requisito previo

1 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

%2 Véase cap. 111.2.2.5.2.

593 Cuenca [1566] 1975: 12v.

% Ibid.: 22v. A modo de comparacién, cabe sefialar que el precio de una prenda de vestir terminada en
Huénuco y en Chucuito en la época de las visitas, en los afios sesenta, era de 2 pesos. 1 peso equivale
a tomines. Spalding 1973: 587. Esto puede significar que el precio fijado por el Dr. Cuenca no tenfa
relacién con el precio de mercado. Véase Spalding 1982: 330-331.

% Spalding 1973: 581-600.

5% AGI-] 458: f. 2046.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 165



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

para poder obligar a los indios a pagar impuestos y prestar servicios.” Como se ha de-
mostrado, en la época prehispanica los servicios personales prestados dentro del cacicazgo
formaban parte de las relaciones reciprocas. Un documento del siglo XVIII muestra has-
ta qué punto la prestacion de servicios personales estaba arraigada para el cacique dentro
de la comunidad. En él, los indios de la localidad de Huanchaco, cerca de Trujillo, hacen
referencia a la

“costumbre immemorial de no estar obligados a darse seruicios personales

precisos, sino voluntarios”.”®

Si se cambiara algo, se produciria un motin.””

El carécter “voluntario” y la remuneracién del trabajo (tal y como se habia estableci-
do en la tasa), que debia realizarse ante el corregidor o el sacerdote, fueron finalmente
también para el Dr. Cuenca las condiciones para atender la peticién del cacigue de Je-
quetepeque.

El siguiente ejemplo, que también trata de la asignacién de mujeres, muestra contextos
diferentes a los que acabamos de presentar. Don Francisco Pisbil, principal del reparti-
miento de Chepén y Tecapa,®® pidi6 primero al Dr. Cuenca la exencién de los tributos
al encomendero. En primer lugar, hay que aclarar la posicién social de don Francisco,
ya que en la visita se describe como principal del repartimiento de Chepén, lo que, como
veremos, deja algunas dudas. En esta seccion de la fuente hay tres grafias diferentes de
su nombre: don Pisbis, Pixbil y Pisbil.®*! En la solicitud de asignacién de tejedoras, se
referia a las “yndias biudas y / solteras” de su parcialidad.®” Zevallos Quifiones, que se-
fiala que hay poca informacién sobre los lideres de Chepén, supone que “parece haber
sido el primer Cacique DON FRANCISCO CHEPEN”".*® Sin embargo, existen algunos
documentos de 1573 que lo mencionan como cacique principal “del pueblo de Chepén”,
con el nombre de “don Francisco PISBIL”.%** El pueblo de San Sebastian de Chepén
no se cre6 hasta la formacion de las reducciones por parte de Francisco de Toledo.®® Es
posible que la creacién de la reduccion de Chepén coincidiera con la nueva concesiéon

%7 Véase cap. 11.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traduccién
es nuestral.

598 ADL, Leg. 269, Exp. 3292 [1724].

5 Tbid.

600 Véase AGI-J 458: 2038. “El curacazgo prehispanico de Pacasmayo se dividi6 en 4 encomiendas: Che-
pén, Chérrepe, Jequetepeque y Moro.” Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12. La encomienda de
Chepén se llama “Chepén y Tecapa”. Ibid. Véase Ramirez 1981: 287, que asigna el pueblo de indios
Tecapa a la encomienda o al repartimiento de Jequetepeque.

601 AGI-] 458: f. 2036v-2037v.

602 Tbid: f. 2037.

603 Zevallos Quifiones 1989: 27.

604 Tbid.

695 Tbid. Véase Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12: “Los indios de la encomienda de Chepén estuvieron
reducidos en el pueblo del mismo nombre.”

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 166



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

del titulo de encomienda de Chepén a Diego de Galdo en 1572.%% Posiblemente, el titu-
lo de cacique principal para don Francisco Pisbil se introdujera solo en este contexto. El
Dr. Cuenca todavia lo habia incluido en la tasa como tributario en 1566. De la peticion
de Don Francisco de ser eximido del pago de tributos se deduce que en esta época, es
decir, en la época anterior a la formacién de la reduccién por Toledo, debié de haber
otro cacique y otros principales, por lo que Don Francisco no pudo haber sido el primer
cacique de Chepén:

“[...]1 yo soy pringip®l / y lo fue my padre y nunca yo ny / mys antepassados
pagaron / a nadie tributo [...] pido y suplico [...] me de / su mandamyento
para que yo / sea Releuado de tributo y no me / lo pida nyngun pringipal /
ny el cacique 7607

Don Francisco no solo exige la exencion del tributo que se le deberia haber pagado al
encomendero, sino también de las obligaciones para con el cacique. Otros ejemplos de la
visita también demuestran la obligacién tributaria de los principales con sus parcialidades
para con los caciques, que no fue anulada por el Dr. Cuenca, sino que se pretendia faci-
litar su cumplimiento mediante la concesién de una licencia para un caballo con silla y
riendas.%%®

Ademas de la exencién de tributos, que el Dr. Cuenca aprobd, exigié un requerimiento
(mandamiento) que obligara a las viudas y mujeres solteras, las tejedoras de su parciali-
dad, a trabajar para él.

“[...] en my parcialidad / ay ciertas yndias biudas y solteras y para que me
hagan / Ropa para me poder susten/tar tengo necessidad de vn man/da-
myento de vind para que / las pueda compeler a que hagan / pieca y media
de Ropa [...]”.5%”

Esta cita pone de manifiesto la diferencia con la peticién del cacique principal de Jequete-
peque que se ha expuesto anteriormente, ya que Don Francisco Pisbil no se refiere a una
“donacién voluntaria” de los indios, sino que hace hincapié en que las mujeres deberian
ser obligadas a tejer para éL

Existen tres posibilidades para explicar la necesidad de la coaccién para la obtencién
de los servicios laborales, a los que el cacique tenia derecho dentro de las relaciones de

6% Puente Brunke 1992: 455.

607 AGI-J 458: f. 2037.

608 #__don diego [?]caycaynamu / y sefior del pueblo de los y°s / questa junto a la boca del rrio deste
va/lle de chicama... y digo... que yo soy / hombre mayor y muy biejo y que hordinaria/mente sembro
mis chacaras con que dellas / me sustento yo y mi muger y hijos y fa/milia y con que pago mys
tributos mas de dos leguas / de aqui y el cacique mayor / deste valle esta ansymismo tres leguas /
de aqui adonde hordinariamente por fuer/ca he de acudir pa las mytas que el dho mi ca/cique me
manda a my y a todos los demas prin/cipales...”. Ibid: f. 1782v; véase f. 1801.

609 Tbid: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 167



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

reciprocidad legitimadas por las normas juridicas prehispanicas. En primer lugar, es
posible que don Francisco hubiera ido més alld de las normas arraigadas en la socie-
dad prehispdnica que existian para su posicion social como principal en relacion con los
servicios laborales. Quizés, en segundo lugar, a pesar de su integracion en la jerarquia
social existente, no fue hasta el transcurso del desarrollo colonial cuando se le concedié
el derecho a reclamar estos servicios, y en tercer lugar, los cambios que se produjeron en
el transcurso de la divisién del cacicazgo de Pacasmayo en cuatro encomiendas podrian
haber llevado a la denegacion de estos trabajos, como se vera en otros ejemplos.®!°

Responder a estas preguntas se hace mas dificil por el hecho de que en las fuentes
espafiolas se ha perdido rdpidamente la diferenciaciéon de los lideres étnicos en los dis-
tintos niveles de la jerarquia y, por tanto, la complejidad de la jerarquia social que se
documentaria en las fuentes. Sin embargo, las diferencias en si se mantuvieron, “como
lo atestiguan los largos procesos judiciales sobre jurisdiccién politica y privilegios” !

como puede verse también en este ejemplo.

Don Francisco indica la magnitud del trabajo que las mujeres tendrian que realizar para
él en “piegia y media de Ropa”, “como / vimd lo tiene hordenado”.®*? Don Francisco
conocia exactamente la medida del trabajo que tenia derecho a exigir, ya que se referfa

a las ordenanzas de Jayanca, donde se dice:

“[...] sus cagiques ni principales no [...] las puedan conpeler a hazer mas de
pieca y media de ropa en un afio cada quatro meses media pieca del tamafio
y medida de la que por la tasa se manda y no mas [...]”.5"
Se basé en las disposiciones que el Dr. Cuenca habia anunciado en Jayanca, ya que no
existian ordenanzas correspondientes para el repartimiento de Chepén y Tecapa

“ny a llegado a notigia / de las dhas yndias lo que vind / tiene hordena-
do”.tM

Don Francisco basé su derecho a la mano de obra expresamente en las normas del
derecho indiano y no en las reglas tradicionales de reciprocidad.

El Dr. Cuenca determiné entonces,

610 Ademads del trabajo de las mujeres como tejedoras, don Francisco Pisbil exigia también: “que los
yn/dios de mi parcialidad me hagan / en cada vn afio vha sementera / de mayz... ¢ vind a man-
dado de que / a los pringipales que tienen / yndios le hagan vna sementera / de mayz en cada vn
afio__ ”.Ibid,, f. 1986; véase el ejemplo de los Chilchos en cap. [11.2.2.4.6.

611 Ramirez 1981: 289.

612 AGI-J 458: f. 2037.

613 Cuenca [1566] 1975: 22v.

614 AGI-] 458: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 168



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“que las yndias / biudas y solteras de la pargialidad / del dho don fran.co

pisbil le hagan / Ropa conforme a como la hazen / las demas yndias biudas

y solte/ras de otros Repartimyentos / a sus pringipales”.®"®
La decisién del Dr. Cuenca representd, por tanto, una ampliacién de la validez de las
ordenanzas de Jayanca al repartimiento de Chepén y Tecapa, una generalizacién que solo
fue posible gracias a la realizacién de la visita. Por lo tanto, se concluye que la aplicaciéon
de las ordenanzas de Jayanca como “el corpus legislativo mas importante en materia de
derecho indigena para el norte del virreynato”¢'® solo pudo adquirir la calidad de tal en
unidad con la visita. Esto subraya su importancia como instrumento politico y juridico
de la administraciéon virreinal.

El Dr. Cuenca aplic6 a las relaciones socioeconémicas que existian entre las viudas y
las mujeres solteras de la parcialidad y Don Francisco, y que, al estar reguladas por las
ordenanzas de Jayanca y obligar a las mujeres a realizar este trabajo, obviamente no se
caracterizaban por la reciprocidad, las normas que, segtn las ordenanzas, habia intro-
ducido precisamente para configurar las relaciones de reciprocidad y, por tanto, para
la produccion de la renta campesina dentro de una parcialidad o un cacicazgo.®"” Esto
incluia que el principal debia proporcionar el algodén. El pago por pieza debia ser de
un ducado.®® El valor de un ducado de castilla equivalia a seis tomines, el precio por pieza
que ya debia pagarse segtn la visita de La Gasca y que el Dr. Cuenca también habia
fijado en las ordenanzas de Jayanca.®’® Ademads de fijar el precio, se regul6 la cantidad de
textiles por afio, como puede verse en el fragmento de la fuente citado anteriormente.

El trabajo de las mujeres para don Francisco Pisbil apenas puede considerarse en el
contexto de las relaciones caracterizadas por la reciprocidad, ya que su base, el derecho
indiano, y el “caracter voluntario” que se suele destacar en estos casos, han sido susti-
tuidos abiertamente por la coaccién.

Don Diego Nuypsufu habia solicitado al Dr. Cuenca el reconocimiento de su cargo de
principal en el pueblo de Nuyepen del repartimiento de Jequetepeque.®®® Cuatro meses
después del reconocimiento como principal confirmado por el Dr. Cuenca, en julio de
1566, don Diego Nuypsufu pidi6 al Dr. Cuenca tres trabajadores para cuidar su ganado.

“[...] yo tengo cantidad / de ganados de obejas de castilla / y para guardallas

tengo necessidad / de tres yndios para que me guarden / el dho ganado
[...]7.52

615 AGI-J 458: f. 2037v.

616 Peralta Ruiz 1986: 124.

617 Cuenca [1566] 1975: 12v, 20r.

618 AGI-J 458: f. 2037v-2038.

619 Ramirez 1986, Apéndice 1: 277; Cuenca [1566] 1975: 20r.
620 Véase cap. 111.2.2.4.6.

621 AGI-] 458: f. 1979.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 169



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

El Dr. Cuenca hizo que los alcaldes le asignaran la mano de obra. La fuente no especifica
si esta procedia o no de su parcialidad. En cuanto al pago, el Dr. Cuenca se remiti6 a
las ordenanzas de Trujillo.*?> Con toda probabilidad se trata de las ordenanzas de Chica-
ma, que habian sido promulgadas el 17 de junio de 1566 ante el cabildo de Trujillo.?*
En ellas habia fijado el salario en seis fomines “En plata E una hanega de mays para
sustentacion”.®** Esta categoria de mano de obra debe compararse estructuralmente
con la mano de obra remunerada en dinero que se ha tratado anteriormente. Se tra-
taba de mano de obra adicional, es decir, no confirmada por las normas tradicionales,
que también se habia separado del proceso de produccién caracterizado por relaciones
socioecondmicas de reciprocidad.

2.2.4.6. La negativa a reconocer el dominio del cacique y el trabajo realizado

Ademas de la disposicién sobre mano de obra legitimada por la administracion colonial
espafiola que se describe aqui, la visita documenta una gran cantidad de ejemplos en
los que se le neg6 al cacique el reconocimiento de su dominio y, por lo tanto, también
el trabajo. Lamentablemente, las razones de esto no pueden ser rastreadas en detalle,
como en el caso de los chilchos en Chachapoyas.

Don Hernando Chilcho, el cacique principal de la provincia de Chilchos en Chachapoyas,
disponia de una comisién real que le daba derecho a reclamar un nidmero determina-
do de trabajadores de su parcialidad. Sin embargo, los principales no se lo concedieron.
Don Hernando Chilcho exigi6 al Dr. Cuenca fuertes multas para estos principales. Aqui
queda claro que el cacique principal de la “provincia” de Chilchos, como se denomina
aqui a la unidad sociopolitica, reclamaba mano de obra que solo pertenecia a la par-
cialidad, de la que también era lider, al igual que de toda la unidad.®® Esta parcialidad
estaba compuesta por otras subunidades, cada una de las cuales estaba dirigida por un
cacique principal. Por razones que no se pueden reconstruir aqui, al cacique principal se le
nego la aceptacién en su cargo, lo que se tradujo en la negativa a proporcionar mano de
obra. Esto significa que las normas juridicas prehispanicas ya habian quedado en gran
medida derogadas o que la jurisdiccién del cacique principal se habia visto tan limitada
que ya no podia ejecutar él mismo las penas, sino que se vio obligado a recurrir al de-
recho indiano y a los métodos de la burocracia espafiola para hacer valer sus derechos,
que le estaban garantizados por las normas prehispanicas. Sin embargo, esto no podia
hacerse de forma directa; el cacique principal no podia hacer del derecho indiano parte de
su jurisdiccion. Esto solo podia lograrse a través del Dr. Cuenca, a quien Don Hernando
Chilcho le pidi6 que aplicara las “graues penas”.®* En otro caso, al cacique de Ttcume,

622 AGI-J 458: f. 1979v.

623 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 2-7.
624 Tbid.: 6.

625 Véase Netherly 1977.

626 AGI-J 458: f. 1856-1856V.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 170



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

don Francisco Nyncha®® —segtn la fuente, cacique principal- un principal subordinado

le nego la asignacion de 16 trabajadores “por fuerca y contra my / voluntad”.®® Es
posible que don Francisco Nyncha se hubiera excedido en sus pretensiones de distri-
bucién de mano de obra legitimadas por normas prehispdanicas, ya que este conflicto
tiene antecedentes. En 1564, uno de los principales de Tacume, don Fernando Efquic,
habia denunciado ante el corregidor de Trujillo al cacique (el predecesor del mencionado
don Francisco) por usurpar por la fuerza sus tierras y apoderarse de los servicios de
70 miembros de su parcialidad. Ademads, se dice que obligé al padre de este principal, a
quien los indios habian pagado tributo “por costumbre inmemorial”, a abandonar este
repartimiento.®® Se desconoce el resultado de esta peticion y en qué medida el Dr. Cuen-
ca estaba al tanto del caso. En 1566 apareci6 en las fuentes el mencionado Don Francisco
Nyncha como lider de un cacicazgo que ahora unia a los habitantes de las dos unidades
sociales de Ttcume y Mochumi como resultado de la formacién de la reduccion por
el Dr. Cuenca. Es importante que el Dr. Cuenca, aparentemente por consideraciones
politicas, decidiera el caso en interés de este nuevo cacique, y lo hizo estableciendo un
vinculo con la época inca:

“hiziessen como lo so/lian hazer y obedeger en tiempo de / los yngas”.®*

Esto puede interpretarse igualmente como un intento de hacer retroceder la legitimidad
del nuevo cacique, cuyo cargo es resultado de la historia colonial, precisamente a la
época prehispdnica.

En otro caso, el Dr. Cuenca se habia saltado aparentemente la jerarquia social asociada
a ciertos privilegios. El ya mencionado principal Don Diego Nuypsufu, que en un prin-
cipio se habia designado a si mismo como principal de Moérrope en el repartimiento de
Jequetepeque, se describié mds adelante en el texto como principal de la aldea de Nuye-
pen, a cuya parcialidad pertenecen 30 indios.®! Los indios no respetan a este Don Diego
Nuypsufu como principal, sino como mandén, que no tiene derecho a la asignacién de
mano de obra.*? Los espafioles han llamado mandén a un lider de rango inferior con
hasta 50 indios. Este tampoco tenia derecho a ser transportado en una litera.®® Don Die-
go justificé su pretension alegando que habia heredado la mano de obra de su padre,

627 En el caso de Zevallos Quifiones, aparece como Don Francisco Mincha Malca. Zevallos Quifiones 1989:

135.

628 AGI-] 458: f. 2015.

629 Zevallos Quifiones 1989: 133-134.

630 AGI-J 458: f. 2015v.

631 Se desconoce la ubicacién y la pertenencia administrativa de este pueblo. No aparece en la lista de Ra-
mirez, en la que nombra los “curacazgos prehispdnicos, encomiendas espafiolas y pueblos de indios”
entre Pacasmayo en el sur y Jayanca en el norte antes de las reducciones de 1566 y 1572. Ramirez 1981:
286-287.

632 AGI-J 458: f. 1859-1861.

633 Netherly 1977: 155.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 171



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

a quien design6 como cacique principal de Pomape.®** Asi pues, don Diego intent, con
la ayuda de los espafioles, convertir su estatus real en el de principal, y lo consiguid.
Reclamo los siguientes derechos:

“de aqui a / delante no se me pida ny cobre de my / tributo alguno atento
a que soy / tal principal antes Vuesa merced / mande que los dichos mys
yndios / en rreconoscimyento de senorio / me den algun tributo y seruicio
/ 0 me hagan sementera de maiz / con que me pueda sustentar / dandome
Vuesa mrd sobre todo”.*%
El Dr. Cuenca tenia, por tanto, un manddén que se encontraba en el escalén més bajo de
la jerarquia y cuya parcialidad estaba formada por treinta hogares, exentos de tributa-
cién y con derecho a mano de obra, algo que le habia sido denegado inicialmente por
su parcialidad y por los demads principales de Jequetepeque.®®® Al parecer, don Diego era
un ejemplo de lo que Ramirez denominaba un cacigue de “nuevo estilo”. El Dr. Cuen-
ca habia ido mds alla de los privilegios de los caciques y principales legitimados por las
normas prehispdnicas, asi como de la opinién de los representantes del rey como San-
tilldn, quien habia abogado por que se limitara el nimero de principales pertenecientes
a la élite y que, por lo tanto, no hubiera principales que fueran lideres de menos de 100
hogares. Sin embargo, para aquellos principales con mas de 100 hogares o mas, segtn
Santillan, debia mantenerse la jurisdiccion tal y como existia en la época inca.®?’

La visita también ofrece ejemplos de casos en los que se disputé la posicion y los pri-
vilegios de los lideres en los niveles inferiores de la jerarquia social. Por ejemplo, Don
Diego Acga, que vivia en el pueblo de Pomape, fue declarado por Don Juan Puemape,
la sequnda persona del repartimiento de Jequetepeque en la tasa, como un “yndio particu-
lar” que no ocupaba ningtin cargo y no tenia “yndios que manda”. Sin embargo, en la
revision del caso, don Juan Puemape confirmé ante el Dr. Cuenca que Don Diego Acca
era un mandon.

“don juan / dixo quel dicho don diego acga es su / mandon y tiene a su

cargo hasta / doze yndios”.%%®

El Dr. Cuenca confirm¢é a don Diego como mandén, con la condicién de que don Juan
Puemape no le quitara este cargo ni los indios.®** Aunque don Diego Acga fue confirma-

63 Ramirez atribuye “Puemape” al repartimiento Moro, con la observacién de que no estd claro a qué
repartimiento pertenecia realmente este pueblo. Ramirez 1981: 287-288. Segtin la visita del Dr. Cuenca,
Pomape pertenecia al repartimiento de Jequetepeque.

635 AGI-J 458: f. 1861.

636 Para un ejemplo similar, véase ibid: f. 1859-1859v.

637 Santillan [1563] 1950: 57, 103.

638 AGI-] 458: f. 1971.

639 Tbid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 172



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

do como mandén por el Dr. Cuenca, esto no implicaba la exencién del pago de tributos,
como en el caso de don Diego Nuypsufu descrito anteriormente.

“yo [Don Diego Acca] soy mandon Reconos/ciendo por pringipal y pa/gar
” 640

my tributo”.
Esto es un indicio de la importancia del ntimero de indios pertenecientes a la parcialidad
para la concesién de privilegios en el derecho indiano. Estos ejemplos muestran que, para
poder disponer de mano de obra en un grupo social, primero era necesario que el cacique
estuviera anclado en dicho grupo.

2.2.5. El tributo dentro de la encomienda

2.2.5.1. El tributo por cabezas y el tributo “por comunidad”

La pregunta formulada en las instrucciones de la corona dirigidas a Antonio de Men-
doza en 1551, “que la tazagion que se ha de hazer de los dichos tributos sea por ca-
becas”, fue calificada por Polo de Ondegardo como el mas controvertido de todos los
problemas planteados en las instrucciones.®! Un afio después, la Corona ya exigio a la
audiencia de Lima que abandonara el sistema colectivo de reparto del tributo que se ha-
bia mantenido hasta entonces y que introdujera el sistema individual, para que “cada
indio sepa lo que le cabe”. Se preveia que los indios pagaran tributo en funcién de sus
posesiones, “que el indio rico pagase y tributase como rico y el pobre como pobre”.%*
Sin embargo, el tributo por cabezas no se introdujo en la regién norte de Perti hasta la
visita del Dr. Cuenca. El trasfondo de esta situacion fue la crisis de los afios 60, ya descri-
ta, en la que los intereses fiscales de la Corona comenzaron a dominar la politica india.
El consentimiento a este cambio, otorgado por el gobernador Castro, se refleja en sus
ordenanzas de corregidores; sin embargo, la misma actitud también se puede encontrar en
las observaciones criticas de las ordenanzas, que segiin Assadourian reflejan la actitud
del arzobispo Loayza. Sin embargo, Castro habia abandonado la idea de la corona de
gravar a los indios de forma diferente en funcién de su riqueza.

“que lo que mas ganaren o tuuieren, sera suyo propio de cada uno, porque
” 643

entendiendo que no les han de llevar sus haziendas”.
El Dr. Cuenca, por su parte, habia renunciado a una diferenciacién de las tasas de tri-
butacion con el argumento de que no existian diferencias de riqueza entre los indios.®*
Sin embargo, la introduccién por parte del Dr. Cuenca de la distribucién del tributo per

640 AGI-J 458: f. 1971.

641 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 173.

642 Assadourian 1987: 398.

643 Garcfa de Castro [1565] 1957: 513.

64 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151. Véase las explicaciones en las paginas siguientes.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 173



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

capita supuso “una poderosa cufia tendente a descentrar a las organizaciones indige-
” 645

nas”.
Polo de Ondegardo fue, junto con Falcén y Santo Tomads, uno de los pocos que se opu-
sieron a un tributo por cabezas. Justificé su postura en una amplia respuesta en la que
abord¢ las condiciones sociales incas. Desde hacia 300 afios no existia ninguna obliga-
cién fiscal individual. Polo consideraba que la causa principal de ello era la falta de
propiedad privada de tierras, ganado y materias primas.

“[...] porque su propia chécara no era en su mano dexalla de hazer, porque
la tierra que a cada vno se sefialava cada vn afio para su negeszidad [...]/[...]
todo el ganado y la lana, y Ropa que dello se saca se posée en comunidad
hasta el dia de oy” .54
El orden prehispanico de pagar impuestos incluia la distribucion del trabajo por parte
de los caciques.

“Repartiéndose por comunidad por su orden enbia el pueblo los que son
menester y los demds entienden cada uno en su hazienda. Y en esto son tan
delicados en el Repartir el trabajo para que sea ygual [...]”.**

Precisamente la distribucion del trabajo por parte de los cacigues fue uno de los argu-
mentos de los opositores al tributo “por comunidad”, como Santilldn y Matienzo, segtin
los cuales los cacigues aumentarian arbitrariamente el importe de las tasas y prestacio-
nes.*® El Dr. Cuenca también destac6é que con la introduccion del tributo por cabezas
habfa disminuido la tasa tributaria de cada individuo.®* Los caciques vieron la mayor
restriccion de sus privilegios y funciones tradicionales que debian aceptar con la intro-
duccién del tributo por cabezas en las posibilidades limitadas de distribuir el trabajo
entre sus stibditos. En la “Representacion” de Falcén, los caciques se opusieron al tribu-
to por cabezas porque ya no garantizaba la libre capacidad de decisién de los caciques

de “repartir entre los indios lo que cabe a cada uno de pagar de tributo”.®

Polo asegur6 que la forma prehispdnica de repartir el trabajo y los tributos no suponia
ninguna desventaja para los indios, y describié por si mismo la forma en que los caci-
ques y principales repartian el tributo “por comunidad” en el “repartimiento de Pava”
(Charcas), que debia pagar un tributo de 11.000 pesos “de plata ensayada y marcada”.

645 Assadourian 1987: 398. Véase las explicaciones sobre la introduccién de la obligacion tributaria para
los hombres solteros, que apoy6 esta tendencia.

646 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 176, 178.

647 Tbid: 177, 176.

648 Santilldn [1563] 1950: 72-74, 95; Matienzo [1567] 1967: 52, 59-60.

649 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

650 Falcén [1567] 1918: 161; Assadourian 1987: 390.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 174



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“para dividir estos once mil pesos, se juntan de todos como treinta indios
principales y quipocamayos, que son sus contadores y marcamayos, y pues-
to caso que dan sus voces con sus piedras y machices lafrisoles puestos en el
suelo con que hacen sus cuentas por la orden acostumbrada. Finalmente, en
menos de tres horas supo delante de mi cada parcialidad lo que le cabia, y
en este general repartimiento, porque se vaya entendiendo el fraude de los
caciques, entendidas sus platicas y cuenta, no hay duda sin6 que ninguno
consiente agraviar a su parcialidad”.®!

Ademads de la distribucién de tareas entre las distintas parcialidades que se describen
aqui, Polo describié cémo se llevé a cabo dentro de la parcialidad.

“Manda la tasa que se den cient pesos y cient pares de alpargatas, y veinte
mantas; tasan ellos desta manera: que diez indios que vayan a las minas
con su granjeria traerdn los cient pesos, y estos diez indios rreparten entre
si y rreparten otros tantos que vayan por la cabuya y otros que hagan los
alpargatas; y rreparten la lana para que cada parcialidad hile su parte; y
sacan quatro indios que las texan y asi cunplan con su tributo. Y para pagar
el maiz haze la comunidad vna sementera, y de aqui sale lo que dan [...]
Y en quanto el trabajo, tanbién tienen quenta en el Repartirle, [...] y que si
uno trabaja este afio, no lo haga el que viene, avnque en esto se crehe que

Reseruard algunos deudos o amigos pero en esto fégil es el rremedio”.®>

En el capitulo II.1.5. [véase nota 534] se ha explicado cémo funcionaba el principio de
ayuda mutua a nivel de la comunidad en la época prehispdnica. La descripcién de Polo
de Ondegardo deja claro que, incluso después de la conquista espafiola, el tributo se
pagaba al encomendero sobre la base de los mismos principios.

Otra justificaciéon de los detractores del tributo “por comunidad” para el tributo por
cabezas —como Santillan— es la idea de

“que despues de empadronados los tributarios [...] y los curacas del tributo
que 4 cada uno cabe [...], se dé & cada curaca cargo de hacer juntar y recabar
de sus cient indios el tributo que les cabe”.®>
Esto significa que, a pesar del tributo por cabezas, el cacique seguiria siendo responsable
de la distribucién del trabajo. En este sentido, la idea también se encuentra formulada
por el Dr. Cuenca.

651 Polo de Ondegardo [1571] 1990: 150-151.

652 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 150-151, 149; véase también Polo de Ondegardo [1571] 1990: 115-116,
121-122, 146-147.

653 Santillan [1563] 1950: 103.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 175



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“[...] se cobrare de cada yndio en particular para la paga de lo q(ue) por la

tasa esta repartido [...]/[...] y se repartan por sus ayllos y parcialidades del

repartimiento conforme al numero que cada pargialidad tuviere”.®*
Sin embargo, también hubo declaraciones en las que los defensores del tributo por cabe-
zas seguian los mismos argumentos que Polo de Ondegardo, quien habia previsto para
el sistema tributario espafiol una aproximacién al “orden” incaico con las costumbres co-
rrespondientes. En su justificacion de haber introducido el tributo por cabezas durante
su visita, el Dr. Cuenca también se refiri6 a las condiciones prehispdnicas, aunque con
un discurso diferente.

“El tributo se les ha repartido por cabecas por que por la mayor parte los yn-
dios no tienen haziendas [...] y por las ynformaciones de la visita paresce que
en tiempo de los yngas todo el tributo que los yndios daban hera personal
[...] por manera que no se halla que los yndios tributasen por haziendas [...]
y por que los caciques hasta aqui despues que los espafioles entraron en la
tierra han cobrado y Repartido entre los yndios el tributo por cabezas guar-
dé esta orden [...] y con echar tributo moderado a los yndios abra ygualdad
entre ellos [...]”.%%
Polo ya habia criticado anteriormente consideraciones similares, segtin las cuales los
indios aparecen individualmente en la tasa como sujetos pasivos, pero la distribucién de
las tasas como “Regla general” debe permanecer en la comunidad. Esto no puede funcio-
nar, ya que con una regla universal no es posible compensar las diferentes condiciones
de vida de los individuos, que pueden darse incluso dentro de una parcialidad. Los que
hacen este tipo de propuestas “hablan sin spiriengia, a lo menos sin conocimiento destos

naturales” .95

2.2.5.2. El tributo por cabezas en la visita del Dr. Cuenca

Durante la visita, el Dr. Cuenca solicit6 la asignaciéon de un pastor a un mitayo, “natur®l
del rrepartimiento de guamachuco”,*” que poseia algunas ovejas. Dijo que tenia seis
hermanos, cuatro de los cuales eran tributarios. Pidié que uno de los hermanos pagara
su tributo trabajando como pastor en su propia familia y que los cacigues no le diesen
otro empleo. El Dr. Cuenca concedi6 la licencia correspondiente.®®® Para los cacigues,
que inicialmente no habian aceptado esta regulacién, el nivel de todo el repartimiento
debia ser decisivo debido a la normativa tributaria vigente, segtin la cual se imponia un
impuesto “por comunidad” al repartimiento, a partir del cual se transmitfa la distribu-

cién del trabajo y las contribuciones a entregar de acuerdo con las normas tradicionales

654 Cuenca [1566] 1975: £. 8v, 11,

055 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

6% Polo de Ondegardo [1561] 1940: 179.
657 AGI-] 458: f. 1879,

6%8 Tbid: f. 1879-1880.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 176



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

a los principales de las unidades de organizacion social. El propésito del mitayo de em-
plear a un hermano en su propio hogar como tributario iba en contra de las normas
tradicionales segtin las cuales se habia organizado la mita. Por esta razén, los principales
tuvieron que rechazar la peticiéon del mitayo. El Dr. Cuenca, por el contrario, que en la
visita habia apoyado el tributo por cabezas, procedi6 a distribuir las cuotas entre los dis-
tintos hogares. En este contexto se enmarca también su consentimiento a la peticién del
mitayo. De esta manera, la introduccién del tributo por cabezas favorecié igualmente el
surgimiento de economias privadas, en este caso la ganaderia, de los mitayos.

2.2.5.3. La obligacién tributaria

El Dr. Cuenca estableci6 el limite de edad de los contribuyentes entre los 17 y los 47
anos.® De lo expuesto hasta ahora sobre la menor tributaciéon de los hombres solteros
se deduce que, al introducir un limite de edad, el Dr. Cuenca pudo prescindir de la
distincién entre hombres casados y no casados. La disposicion sobre el limite de edad
se remonta a una auto de la audiencia de Lima.*® Distinguia a la costa de los demas
limites de edad habituales, que iban de los 18 a los 50 afios. Con la introduccién de
un limite de edad y la imposicién de los hombres solteros por parte del Dr. Cuenca, la
norma de clasificacién de los habitantes vigente en el Tawantinsuyu quedé derogada
para la realizacién del censo de contribuyentes. En la época inca, la edad se describia en
términos que explicaban la capacidad de trabajo de las personas.®®! Una primera razén
para la tributacién de los hombres solteros se ha mencionado anteriormente en relacién
con las normas matrimoniales. Con una segunda razén, que el Dr. Cuenca menciond,
incluso se refirié a una norma inca:

“Hasta aqui y en tiempo de los yngas, los yndios en siendo hombres y te-
niendo fuerzas para trabajar [...]”.%6

Se trata, como dice Assadourian, de una reinterpretacion intencionada de las estructu-
ras incas, “dejando de considerar los ritos y ceremonias con que el Ynga realizaba y
justificaba la transformacion de los jovenes en atun runa: la distribucién de mujeres, la
dotacion de tierra y la construccién de una casa para si.”®? Una tercera razon para este
impuesto es que los cacigues también exigian el tributo a los solteros.®®*

Cada afio se debia revisar el “quipo y memoria de los tales yndios” para conocer el
namero exacto de habitantes. Matienzo habia establecido en el “Gobierno del Perd”
una forma especifica para este fin, segtin la cual el recuento debia realizarse cada seis

6% Cuenca [1566] 1975: 11v. Indios mayores de 47 afios tenian que realizar tareas para la comunidad. Véase
también AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

660 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

661 Guaman Poma de Ayala [1613] 1980, Tomo 1: 173-183.

662 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

663 Assadourian 1987: 399.

664 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151; Assadourian 1987: 399.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 177



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

meses. Ademads, el encomendero y ambos corregidores, el “Corregidor de la ciudad” y
el “Corregidor de los pueblos de indios”, debian ser informados sobre el ntimero de
habitantes.®®

Ademés, el Dr. Cuenca ordené la obligacién tributaria para los yanaconas. Esto encaja
en los esfuerzos de la administraciéon colonial descritos anteriormente para restringir
las migraciones de la poblacién sujeta a tributacién y su asentamiento como yanaconas
en otras zonas de asentamiento. Ademas, con la consagracién juridica de la obligacién
tributaria para los yanaconas se pretendia evitar que los caciques se apropiaran de los
yanaconas de otros repartimientos como mano de obra barata y adicional. Esto significaba
dejar que la categoria de los yanaconas se diluyera en la poblacién sujeta a tributacion.%6
Esta orden del Dr. Cuenca también se oponia a la exigencia de los cacigues de Yauyos de
eximir a los yanaconas de la obligacién tributaria.

“[...] los [...] caciques y pringipales suelen recoger y traer de otras partes
yndios que llaman yanaconas y a estos tales dan tierras [...] y los [...] reserban
de pagar tributo y por que en la tasa se le sefiala el seruicio que an de tener
para siy para sus mugeres e sementeras e guardas de ganados se manda que
los [...] yanaconas contribuyan con los demas yndios en la paga del tributo
[...] 0 salgan del repartimiento [...]”.%¢’

Lope Garcia de Castro ya habia exigido un tributo a los yanaconas un afio antes, en
septiembre de 1565.°8 El contenido de la demanda del Dr. Cuenca coincide plenamente
con el de Castro.

En referencia a la época inca, el Dr. Cuenca también eximi6 a las viudas y a las mujeres
solteras de la obligacién de pagar tributos.

“Reserbe de / tributo y [...] paresge que las tales en tiempo del ynga”.%®°

El privilegio de los caciques y principales de estar exentos del pago de tributos ya se ha
tratado en el capitulo I11.2.2.4.

2.2.5.4. La transformacion del tributo en renta monetaria

Assadourian también ha caracterizado al Dr. Cuenca como un precursor de Toledo en lo
que respecta a la monetizacion del tributo.®” En general, durante la segunda mitad del

665 Matienzo [1567] 1967: 52, 67. “por escrito si supiere leer, y no lo sabiendo, por quipo, de cuantos indios
hay en el repartimiento, y de la edad de cada uno, por casas, diciendo: Juan Coca, indio casado; su
muger, Juana; tienen cuatro hijos, etc. Poner los que son cristianos, y los que no lo son.” ibid.: 52.

666 Assadourian 1989: 427.

667 Cuenca [1566] 1975: 14r.

668 Garcia de Castro [1565] 1957: 517.

669 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

670 Assadourian 1987: 401.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 178



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

siglo XVI, el nimero de productos y tributos en especie exigidos en las diferentes tasas
se redujo gradualmente, hasta que al final del siglo predominé la renta monetaria.®”* En
la elaboracioén de la tasa para la costa, el Dr. Cuenca atin cumplia con las exigencias de
la Corona, segtin las cuales el tributo debia pagarse en especie o en forma de productos.

“[...] en los llanos se tasaron en ropa de algodon, trigo y maiz y aves, que
” 672

todo lo cogen y crian”.
Assadourian también menciona las razones por las que el Dr. Cuenca acat6 las 6rde-
nes de la Corona en la zona costera. La drastica disminucién de la poblacién, especial-
mente en esta region, habia provocado una crisis en la produccién y el procesamiento
del algod6n, que requeria mucha mano de obra. A pesar de la produccién en grandes
cantidades, seguia habiendo una gran demanda de textiles de algodén, como ya se ha
demostrado con la tasa de La Gasca, que era la principal forma de tributo en la costa.’”
Como parte del tributo que se pagaba dentro de la encomienda, los espafioles tenian asi
acceso directo a estos productos. Las razones para incluir los textiles de algodén en la
tasa eran principalmente de naturaleza comercial, ya que estos productos se vendian en
el mercado.*”

A diferencia de la costa, la tasa del repartimiento Guamachuco, en las tierras altas, con-
sistia en su mayor parte en una renta monetaria. El 81 % del tributo se fij6 en pesos
de plata.’” Los productos que el repartimiento Guamachuco podia pagar como tributo
—trigo, maiz, fibras de cabuya y “comidas de los yndios”®®*— no podian venderse en
el mercado de la misma manera directa que los textiles de algodén, debido a que la
demanda era menor en comparacién con el algodén. Segin el Dr. Cuenca, el namero
de ovejas era demasiado reducido para poder suministrar suficiente lana como tribu-
t0.5”7 Puente Brunke sospecha que detrés de esta normativa del Dr. Cuenca se escondia
una mayor necesidad de mano de obra para trabajar en los campos de los espafioles
o en otros servicios, ya que los indios debian cumplir con la renta monetaria exigida

671 Puente Brunke 1992: 206.

672 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

673 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206; Zevallos Quifiones 1973: 116-117.

674 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206, 203. En su ensayo sobre los textiles exigidos por
las tasas de las encomiendas de Trujillo, Zevallos se pregunta quiénes demandaban estas prendas y
para quiénes estaban destinadas. Llegé a la conclusién de que eran los miembros de los hogares
tributarios quienes compraban este tipo de ropa, tal y como se describe en la visita de La Gasca, asi
como los esparioles, que debian proporcionar ropa a los indios cuando les exigian servicios. Zevallos
Quifiones 1973: 108-109. Sin embargo, los textiles también formaban parte del pago de los trabajadores
que los espafioles obligaban a trabajar en los llamados asientos de trabajo, independientemente de la
encomienda, entre los que se encontraban negros, mulatos, mestizos y espafioles. Jara 1987: 33 y ss.

675 Assadourian 1987: 402; Puente Brunke 1992: 206. Sobre los mecanismos del comercio y el mercado,
véase Spalding 1982: 330-331.

676 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

677 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 179



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

mediante “rescates y contrataciones”, asi como “en alquilarse y cargarse”.*”® Esto iba
abiertamente en contra de las 6rdenes de la Corona y de la abolicion legalmente funda-
mentada de las “cargas” desde la visita general de La Gasca, asi como de la eliminacién
de esta forma de trabajo exigida de nuevo por los caciques en la “Representaciéon” de
Falcon.

2.2.5.5. La transformacion del tributo en renta monetaria mediante la visita: el
intercambio de trabajo

Los ejemplos citados hasta ahora de la visita del Dr. Cuenca han demostrado que el
“pago” del trabajo agricola para el cacique se realizaba en forma de bienes en especie;
sin embargo, a las tejedoras y a los cuidadores de caballos, cuyas relaciones laborales
habian sido reorganizadas por el Dr. Cuenca, se les pagaba en dinero. Ademas, se esta-
blecieron tributos a los encomenderos en forma de dinero cuando los productos exigidos
no se ajustaban a las condiciones naturales en las que vivian los tributarios. Asi, los in-
dios que vivian en las montafias de Chachapoyas estaban obligados por el encomendero a
entregar ropa de algodén como tributo, aunque en esa regién no se cultivaba algodén:
“no tiene algod6n como es notorio” .57

Otro ejemplo es el de una parcialidad de pescadores de Ttcume, que tenian que pagar
tributos en forma de textiles. Su principal insisti6 en que intercambiarian y venderian
pescado para obtener lana, algodoén, chaquira, entre otros, y asi poder entregar al en-
comendero el tributo en forma de textiles.®® Otra parcialidad de pescadores de Tucume
debia entregar maiz como tributo, pero como no poseian tierras, tenian que pagar todo
con plata, incluso los alimentos para su propio consumo.®! En este contexto también
hay que situar el hecho de que los pescadores fueran obligados por su principal a rea-
lizar trabajos agricolas.®® A esto se suma que los trabajos agricolas se consideraban
“oficios baxos”.5%

En los dos casos citados de los repartimientos de Ticume y Chachapoyas, se ha desta-
cado que la propuesta de pagar el tributo en dinero provino de los propios principales.
El Dr. Cuenca lo ha confirmado. Las relaciones entre mercancia-dinero de los distintos
repartimientos con la repiiblica de los espafioles habian avanzado tanto desde la introduc-
cién parcial de la renta monetaria con la tasa de La Gasca, que ya no interesaba a los
principales pagar el tributo en forma de los productos locales de los repartimientos o en
especie, como habia exigido la Corona. Esto, a su vez, debia coincidir con las intencio-

678 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Puente Brunke 1992: 206.
679 AGI-] 458: . 1849.

680 Tbid: f. 1931-1931v.

681 Tbid: f. 2016.

682 Thid: f. 1898v.

683 Thid: f. 1931-1931v

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 180



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

nes del Dr. Cuenca de aumentar los ingresos tributarios de los repartimientos mediante
la monetizacion del tributo.t®*

Sin embargo, es posible que los indios también tuvieran interés en mantener las rela-
ciones econdmicas naturales dentro y entre los repartimientos y, para ello, retener los
productos naturales. Este motivo también se corresponde con el interés de los caciques
en mantener las prestaciones laborales en la tasa, como se explicard mds adelante en el
texto. Esta tiltima posibilidad se ve respaldada por el siguiente ejemplo de los indios de
Arica. Puente Brunke ha denominado “monetizacién prematura” a la monetizacién en
determinados repartimientos, que se produjo por iniciativa de los propios indios y que
también se observo en otras regiones del virreinato.%®> Cita el ejemplo de Trelles (1978),
que menciona la tasa de los indios de Arica, quienes pagaban la mayor parte del tributo
en dinero en lugar de la cantidad exigida de ganado. Hay dos posibles interpretaciones:
los indios de Arica no disponian de suficiente ganado o —esta es la interpretacion que
tavorece Trelles— la gran utilidad del ganado para los propios indios justificaba el pago
de dinero a cambio.®%

Se trata de formas de intercambio por trabajo comparables a estos ejemplos cuando,
en lugar de trigo, que debia pagarse al encomendero como tributo, se enviaban mitayos
para trabajar sus campos. Por razones que no podemos reconstruir aqui con detalle,
los campos del repartimiento de Jequetepeque, las sementeras de comunidad, no podian
trabajarse para suministrar al encomendero el trigo exigido.

“[...] en lugar del dho trigo / demos mitayos al dho nuestro enco/mendero
por que la caben de hazer su / chacara y sementera que haze en el dho
Repartimyento tasando y moderando / el trigo que auemos de dar a un
prescio / onesto y lo que en ello montare se /lo paguemos [...] en los dhos
y°s mitayos”.%%
El Dr. Cuenca aceptd, pero nuevamente con la condicién de que el trabajo de los mitayos
también debia ser remunerado en este caso. En primer lugar, cabe sefialar que el hecho
de ofrecer trabajo a cambio de granos estd en consonancia con las condiciones sociales
prehispanicas, en las que los tributos se pagaban principalmente en forma de trabajo
sobre la base de la reciprocidad dentro de la comunidad. La integracién del trabajo indi-
gena en las condiciones coloniales queda patente en la decisiéon del Dr. Cuenca de que
este trabajo debia remunerarse, y no en forma de productos naturales, como en el caso
del trabajo prestado al cacique, sino en forma de dinero,

“conforme a la tasa / de jornales pregonada En trugillo”®%®

684 Assadourian 1987: 400, 402.

685 Puente Brunke 1992: 206.

68 Tbid. [Citando a Trelles Arestegui 1978].
687 AGIJ 458: . 1866-1866v.

638 AGLJ 458: f. 1866v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 181



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

por el trabajo en la agricultura, que los espafioles tenfan que pagar a los mitayos.

Asi, la visita del Dr. Cuenca demuestra que no solo los encomenderos, como demuestran
la mayoria de las fuentes, sino también los caciques tenian interés en mantener la exis-
tencia de los servicios personales en la tasa. Este interés ya se habia puesto de manifiesto
en las demandas de los caciques, reflejadas en la “Representacion” de Falcon. La visita
confirma la suposiciéon de Assadourian, basada en un “conocimiento muy pobre”, de
que, debido a la identidad que existia entre la categoria espafiola de servicios persona-
les y los servicios laborales exigidos en el Tawantinsuyu, “las jefaturas étnicas también
asumieron una posicion de resistencia contra los cambios promovidos por el Estado
colonial”.®® Que el intercambio de tributos fijos por trabajo era una préctica habitual
desde hacia tiempo se desprende de una real cédula de 1549, dirigida por segunda vez
en 1562 a la audiencia de Lima, que prohibia esta forma de intercambio, “aunque sea de
voluntad de los caciques e yndios de los tales pueblos”.*® Con la condiciéon de que se
pagaran los servicios personales por este intercambio, el Dr. Cuenca consideraba eviden-
temente que habia cumplido con las exigencias de la Corona.

Apenas diez afios después, Falcon se quejoé ante el rey de que los encomenderos utilizaban
esta practica para enriquecerse. Destaco que, de esta manera, los encomenderos obtenian
ganancias ain mayores de las que habrian podido obtener con la renta de los productos.

“[...] aunque se mand¢ en las prouisiones quel tributo personal no se conmu-
tase a otra cosa, y en lugar dello dieron a los encomenderos gran cantidad de
yndios, a tan baxo precio, que ganaron mas que valia el seruicio personal”.**!

2.2.6. Mita y mita de plaza

Se ha explicado como, mediante las regulaciones del Dr. Cuenca, se pretendia introducir
en las comunidades la institucion de la mita de plaza o relaciones que ya no funcionaban
Gnicamente sobre la base de la reciprocidad. Las prestaciones laborales (“tribute la-
bor”%? para los encomenderos) siguieron formando parte de la tasa, aunque se redujeron
desde la visita de La Gasca. A ello se sumaron, con el establecimiento de la mita colonial
a partir de la década de 1550, con cuya ayuda también los no-encomenderos podian re-
clamar mano de obra, otras prestaciones laborales que debian realizar los indios. En este
punto se abordaran algunos aspectos de la regulacién de la forma colonial de la mita.*

689 Assadourian 1988: 134.

690 Segtin ibid.: 135.

691 Falc6n [1575] 1970: 59.

692 Ramirez 1986: 40.

093 Ademds de la visita del Dr. Cuenca, también se consultan fuentes del siglo XVII. Esto parece justifi-
cado, ya que la institucién de la mita (mita de plaza) se mantuvo sin cambios en sus rasgos esenciales
hasta bien entrado el siglo XVIIL.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 182



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

En la costa se podia reclutar a la sexta parte de la poblacion tributaria y en las tierras
altas a la séptima.®* Los caciques y, en algunos casos, los mayordomos®> eran respon-
sables de distribuir las cuotas correspondientes de mano de obra que se enviaban a
Trujillo para realizar obras publicas (por ejemplo, en la construcciéon o la limpieza de
los canales de riego). Otros se dedicaban a la reparacién de carreteras y caminos o a
la construccion de iglesias, y otros trabajaban en las tierras y en los hogares privados
de los espafioles.®”® Una vez que los mitayos llegaban a Trujillo, un alcalde o, més tar-
de, el corregidor los asignaba a los aspirantes —encomenderos y no-encomenderos, segin
sus provisiones, que debian ser confirmadas por el virrey—. Los mitayos solo podian ser
empleados para los trabajos para los que se habian expedido las provisiones.®”

En la literatura existen diferentes opiniones sobre la duracién de la mita.”® Lo que es

seguro es que las fechas en las que se cambiaba a la mano de obra se fijaban de manera
diferente segtin el tipo de trabajo que se debia realizar. Las normas sobre la duracién de
un turno estaban sujetas a cambios constantes. Segtn la visita del Dr. Cuenca, un turno
de mita en Trujillo duraba diez dias; los pastores cambiaban cada mes. En relacién con
las ordenanzas de Chicama, ya se ha sefialado que el Dr. Cuenca habia prolongado este
turno de 10 dias a un mes.*” Toledo habia fijado la duracién de una mita ganadera en
seis meses, pero es poco probable que esto se hubiera regulado de manera general. En
una fuente de principios del siglo XVII se mencionan dos meses para la mita ganadera,
pero también 48 dias (con diferentes remuneraciones), y en un documento de finales
del siglo XVII se mencionan 20 dias y una jornada laboral diaria de 5:00 a 18:00 horas
para la mita chacarera.”® Por el contrario, para los trabajadores asignados a los cacigues
en el marco de la mincca se preveia un periodo de un afio.””! La remuneracion de estos
trabajos también se regulaba de forma muy diferente. Se dispone de datos sobre dife-
rentes periodos de tiempo. En algunos casos, la distancia a recorrer (que también estaba

094 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. Esta proporcién sigui6 vigente en los siglos XVII y XVIII, véase ADL,
Leg. 197, Exp. 1327 [1664] para la costa; Leg. 209, Exp. 1564 [1707] para las tierras altas. Sin embargo,
en la época de la conquista espafiola del Perd existia otra proporcién. “Francisco Pizarro fij6 la primera
mita en 1/5 de los indios tributarios”. Loredo 1940: 84.

09 ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607].

6% Ramirez 1986: 40.

%7 ADL, Leg. 209, Exp. 1564 [1707]; Leg. 267, Exp. 3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp.

3112 [1626], Exp. 3135 [1641]; Leg. 266, Exp. 3058; “Testimonio real de las provisiones de mitayos y

estancia de carne”, Trujillo [1585], BN - A 262.

Segtin Ramirez, en el siglo XVI un turno en Trujillo solia durar tres meses, mientras que en el siglo

XVII, en la agricultura costera, duraba dos meses. Ramirez 1986: 40, 407-408, nota al pie 9. Ganster

informa de un turno de seis meses en la agricultura y la ganaderia, al que estaban obligados los indios

de Moche. Segtin ibid.: 407, nota al pie 9. Tomas Ricarte, de Sanlticar de Barrameda, declar6 que, como
alguacil mayor en Chachapoyas y San Juan de la Frontera, habia sido responsable de la “reparticién de

los indios mitayos que se reparten por semanas [énfasis de K.N.]”. Zavala 1978, vol. 1: 110.

699 AGI-J 458: £.1991-1992, f. 1979. Véase cap. I11.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original,
en castellano: “Las ordenanzas de Chicama (1566)”; la traduccién es nuestra].

700 Toledo 1989, vol. 2: 346; ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607]; Leg. 205, Exp. 1465 [1683].

701 AGI-] 458: f. 1977-1977v.

698

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 183



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

sujeta a normas fijas) se incluia en la remuneracién, en otros no. Cabe mencionar aqui
especialmente el “salario” de la mita de plaza en la ciudad. En 1585, en Trujillo, ascendia
a un real y un quartillo de alimentos al dfa.” El importe de la remuneracion habia sido
tijado por Toledo, aunque con tres quartillos de alimentos al dia. En el caso de la mita
en la construccién de edificios, se afiadian sacos y mantas, asi como un quartillo mds de
alimentos como compensacion por la dureza del trabajo.”

Las cargas que la mita de plaza suponia para los indios se desprenden de la visita del
Dr. Cuenca. El cacique del repartimiento de Chao afirma que, ademads de los indios de su
repartimiento para la “mita ordinaria” a Santa, debe enviar a Trujillo a 14 indios més de
lo establecido en la tasa. Sin embargo, segtn la tasa, su repartimiento solo cuenta con 175
indios tributarios. Para poder pagar la mita en las ciudades, se necesita el doble de mano
de obra,

“la / mytad q van a la myta y la otra / mytad que vienen porque ay quin/ze
leguas desde nuestras tierras / a la ciudad de truxillo [...] y de alli a Santa ay
siete leguas de camyno / despoblado y arenales [...]”.”*

Asi, los mitayos estan veinte dias fuera del repartimiento para realizar diez dias de mita.
Ademiés, los indios tributarios de Chao trabajan en el tambo y se encargan de guiar a los
viajeros a través del desierto.

“como / estamos en el camyno rreal / por donde passan todos los ca/my-
7 705

nantes”.
Por esta razén, a veces todos los indios tributarios se encontraban al mismo tiempo fuera
del repartimiento.

“[...] somos muy be/xados [...] e no po/demos hazer nuestros labores / ny
” 706

sementeras”.
La provision de Martin Enriquez sobre la asignacion de indios mitayos ilustra muy clara-
mente la importancia de la mita de plaza para la supervivencia de la ciudad de Trujillo.
Trujillo habia quedado muy destruida en 1578, el afio de la catéstrofe de El Nifio.”"”

702 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. 1 peso ensayado = 1 peso de oro de plata ensayada (de 1586) = 13,25 reales.
1 quartillo = 1/4 de un celemin = 1/48 de una fanega. Ramirez 1986: 277-279.

703 Toledo 1989, vol. 2: 346.

704 AGI-J 458: f. 1991v.

705 Tbid.

706 Tbid.: 1991-1991v.

707 ADL, Leg. 266, Exp. 3058. Provision... sobre los indios mitayos que han de acudir de la sierra y llanos
de la ciudad de Truxillo a fabricar el edificio de dicha ciudad y servicios de la plaza, asi como para
la guarda de ganados y de beneficios de tierras..., que se reparten a los vecinos y moradores de ella
y la orden que ha de haber en hacer el repartimiento que se acomete al Capitan Francisco de Ulloa y

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 184



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] por falta de los dhos yndios mitayos [Trujillo - K.N.] yua en gran di/mi-
nucion assi en los edifficios y poblacion della como en la lauor y benefficio
del campo sementeras y / ganados y no se hallauan mantenimientos oy por
su ffalta la hauia en la mayor parte deste reyno y que / si lo sussodicho
no se rremediase de pressente seria en gran perjuicio del y esta dha ciudad
se despoblaria / por que no se podrian sustentar los vezinos y moradores
della y se les perdian sus haziendas y seria dificul/toso [...] rremedio si se
tardase y me pidieron y suplicaron que atendiendo a las dichas caussas y
conseruacion / desta tierra les hizisse mrd. de mandarles dar y repartir suf-
ticiente numero de yndios mitayos que les / pudiesen seruir assi en la plaza
y seruicios de cassas como para la Rehedifficacion de los dhos edificios /
sementeras y Heredades y guardas de ganados [...]”.”®

A pesar de la falta de mano de obra, se debe prestar atencién a lo siguiente:

“que no exceda la rreparticion de la sesta parte y la septima en la sierra /
como esta mandado [...]”."%

Casi 1.000 mitayos trabajaban en Trujillo en la agricultura y en los hogares de los espafio-
les. La fuente indica que a los “vecinos y moradores” se les asignaron 238 mitayos para el
“seruicio de sus cassas”. De la lista, que recoge los nombres de los candidatos a mitayos
y el nimero de mitayos que se les asigné para la agricultura, se desprende un total de
740 indios que pagaban la mita ganadera o chacarera.”*° Segun los datos de Cabero (1925)
(segtin Cook, estos datos proceden de Felipe de Lazcano (1604), quien aparentemente
los recopil6 sobre la base de un censo de poblacién de 1575), en aquella época vivian
en Trujillo 654 espafioles y mestizos, hombres y mujeres, casados y solteros.”!! Ademds
de estos casi 1.000 mitayos asignados a la ciudad por la provision de Martin Enriquez,
456 indios (hombres y mujeres, nifios y nifias) vivian permanentemente en los hogares
de los espafioles, “la mayor parte ocupados en officios y aprovechamientos propios”.
Estos formaban parte del total de 1194 indios forasteros “de los pueblos de los llanos y
provincias de la sierra” que residian en Trujillo en ese momento, “ocupados en labran-
zas y oficios de su aprovechamiento”.”!? En total, durante la época del virrey Toledo, se
contabilizaron en Trujillo 925 espafioles y mestizos, 1.073 esclavos negros y 1.194 indios
forasteros (incluidos los nifios).”*?

asi mismo para la paga de los jornales de dichos indios. [1585]; Cabero 1906: 496; Ecologia e Historia
1987.

798 ADL, Leg. 266, Exp. 3058: f. 1.

709 Tbid.: f. 4v.

710 Thid.: . 1v, £. 4.

711 Cabero [1604] 1925: 91; Cook 1981: 140.

712 Cabero [1604] 1925: 93.

713 Tbid.: 92-93.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 185



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

El nimero de indios mencionado en la provisién para la mita de plaza también se docu-
menta en otro documento sobre la distribucién de los mitayos, que, al igual que en la
provision citada, se habfa vuelto a realizar tras una catastrofe natural.”!*

En 1619, Trujillo quedé casi completamente destruida por un terremoto. En la fuen-
te correspondiente se distingue entre la “mita ordinaria” y la “mita extraordinaria” o
“servicio particular”, que solo debia servir para la reconstruccién de la ciudad. Inicial-
mente se habian solicitado 1.000 indios para un periodo de diez afios. Esto fue rechazado
por los corregidores de Safia y Chiclayo con el argumento de que otras regiones del nor-
te habfan sufrido dafios similares. Finalmente, se enviaron a Trujillo 400 mitayos de los
repartimientos de la costa para los seis meses de verano y 400 mitayos de Cajamarca, Gua-
machuco y Conchucos para los seis meses de invierno.”*® Se hizo hincapié en que esta
mano de obra solo debia utilizarse para la reconstruccién. Sin embargo, como se pu-
do observar en la distribucién de los trabajadores entre los distintos repartimientos, esto
ya no era asi. La distribucién entre los distintos repartimientos correspondia a la sexta
o séptima parte del ntimero de tributarios.”*® Los corregidores eran responsables de que

714 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623].
715 # . la dha rreparticion / es en la forma y manera siguiente/
Del Repartimiento de Chimo /

y chicama y sus anejos 67 y°s
Del Repartimiento de gua/

nape y chao 12
Del Repartimiento de paijan 10

Del Repartimiento de S. /
Pedro de lloco y xequete/

peque 45
Del Repartimiento de Che/pen 13
Del rrepartimiento de yllimo 56
Del rrepartimiento de tucome 78
Del rrepartimiento de chiclayo

/ y Collique 33

Del Repartimiento de chocope 23
Del Repartimiento de /

ferrinafe 29
Del Repartimiento de mo/tupe 29
400

... se rreparten de la manera siguiente /
Serranos

De la Provincia de Caxamarca 180 yn°s

Del Repartimiento de Guama

chuco 83
Del Corregimiento de los
con/chuco 137
400
.7 Ibid., f. 3v-4.
716 Tbid.: f. 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 186



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

los mitayos llegaran a Trujillo; ademads, junto con un miembro del cabildo de la ciudad y
un representante de la Iglesia, eran responsables de la asignacién de la mano de obra:

“[...] los ynvieis puntualmente / a la placa publica de donde se an de / yr
entregando a las perssonas a / quien se ovieren sefialados conforme / al
rrepartimiento que para / hello se a de hazer por el corregidor / de la dha
ciudad y vn rregidor que / el cabildo disputare y [...] de la yglesia / quisiere
ynviar otro de sus capitulares [...]".7"

Sin embargo, esta carga era tan grande que no se podia enviar a mas indios a la mita.
La asignacion de 163 “yndios de mita”, que ademas se le habia garantizado a Trujillo
durante dos afios, durante 20 dias cada uno, procedentes del corregimiento de Trujillo
para las demads tareas de la “mita ordinaria”, no pudo cumplirse, al igual que la de 150
indios para la villa de Safia. Al respecto se dice:

“[...] y asimismo no / se dieron los 150 yndios que / entonges se le hizo md.
a la uilla de safia por / las mismas causas sin enbargo de estar / en este
distrito [..., ilegible] ocho leguas deste pueblo / por que con el terremoto
dho que daron los / pueblos de donde se les abian de enbiar / los yndios tan
arruinados como la dha / ciudad caidas sus yglesias, ¢iegas y des/truidas
sus agequias perdidas sus comidas / y sus mantas de bestir [..., ilegible] por
lo qual a el dho tienpo / de los dhos cuatro afios que no pueden enterar sus
tributos sin [..., ilegible] con mucho trabajo y siempre dexando rre/cagos de
vn tercio a otro [...] y siel / pueblo de yllimo se le sacasen / como se manda
¢inquenta y seis yn°s / y luego [..., ilegible] perder otros tan/tos para de alli
[Safia - K.N.] a veinte dias se queda/ua [...] ninguno por que de doscientos /
tributarios se dan ¢inquenta y tres de ses/ta parte y no abia con que enterar

es/tos para guardas de ganados ni para / beneficiar y coxer las sementeras
[ ]l/ 718

El salario también debia pagarse directamente a los indios en presencia de un represen-
tante de la Iglesia, “como se pagara la demas / mita hordinaria”. Al destacar que este
dinero no era suficiente para pagar los tributos,”” se subrayaba una vez ma4s la carga
que suponia la obligacién de trabajar en el marco de la mita de plaza, cuyo alcance no
se habia reducido a pesar de los graves dafios causados por la catdstrofe natural. Ade-
mas, aqui quedo claro hasta qué punto la sociedad espafiola dependia del trabajo de los
indios y en qué medida se les explotaba.

Estos dos documentos disponibles sobre la mita de plaza en Trujillo tienen en comun
que la redistribucién de los mitayos que documentan tuvo que llevarse a cabo como

717 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623]: £. 6v-7.
718 Thid.: f. 9-9v.
719 Thid.: f. 5v, 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 187



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

consecuencia de graves catastrofes naturales.”® La cuestion del nimero de mitayos em-
pleados en Trujillo en tiempos “normales” debe quedar abierta por el momento.

2.2.7. Las relaciones entre la repiiblica de los indios y 1a repiiblica de los
espaiioles

En el contexto de una aparente orientacion hacia las condiciones socioeconémicas pre-
hispanicas, en las ordenanzas se determino la creacion de un mercado.”?! Entre las nor-
mas que provenian de la época incaica se encontraba la de que los artesanos no podian
trabajar en la mita, como ya era practica habitual, sino solo en sus oficios. Esta norma
se adapto sin dificultad a las nuevas condiciones mercantiles coloniales, ya que solo asi
era posible que pudieran participar en las relaciones de intercambio en el mercado. El
hecho de que los artesanos continuaran con sus oficios, a lo que también podian ser obli-
gados por los alcaldes segin las ordenanzas, y vendieran sus productos en el mercado,
se definié de hecho como una norma juridica en las ordenanzas, cuyo incumplimiento
acarreaba una sancion. Si los artesanos abandonaban su oficio, se les amenazaba con
una pena de 50 latigazos y un corte de pelo.”? Entre los oficios se encontraban:

“plateros carpinteros pintores tintoreros sastres ¢apateros y huseros e otros
7 723

semejantes”, ademds “cunbicos alpargateros y cabestreros”.
El Dr. Cuenca mencioné que los artesanos vivian separados unos de otros segtn su
oficio:

“[...] y [...] tengan cargos los dichos cagiques y pringipales y alcaldes [...] y
117 724

dar horden como todos los yndios oficiales biuan en sus calles por si”.
El nuevo orden econémico colonial debia funcionar, por tanto, mediante la creacién
de un mercado. Una funcién esencial del mercado era el comercio del algodén.” El
mercado sustituyd practicamente a las relaciones de reciprocidad prehispdanicas, que
también habfan caracterizado las relaciones de intercambio de los artesanos. Al igual
que las relaciones de reciprocidad, que abarcaban diferentes niveles ecolégicos, permi-
tian obtener productos que no se podian cultivar en el propio territorio del grupo social

720 En otro caso, hubo que volver a distribuir los mitayos en Trujillo cuando se propagé la peste. ADL,
Leg. 266, Exp. 3064 [1589].

721 Assadourian 1987: 403.

722 Cuenca [1566] 1975: 19v.

72 Tbid.: 16v, 19v.

724 Tbid.: 16v; segun el “Aviso del modo que havia en el govierno de los indios en tiempo del Inga...”
sobre el valle de Chincha, los pescadores vivian alli separados del resto de habitantes en una “calle”.
Véase “Aviso...”, en: Rostworowski 1970: 170-171.

725 Cuenca [1566] 1975: 22v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 188



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

correspondiente,726 ahora esto seria posible a través de las relaciones de mercado. Esto

y el orden segun el cual debia funcionar el mercado se establecieron en las ordenanzas.

“[...] se proueen de lo que no tienen en sus tierras y venden sus comidas
rropa lana y algodén ganados frutas y otras cosas que tienen se manda que
cada semana el jueves aya trianguez [sic] en la placa del dicho / pueblo de
San Saluador el qual trianguez [sic] se haga de sol a sol y en el los yndios
puedan conprar y vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras [...] y que una
vez el afio aya tianguez general al dicho pueblo [...] que dure seis dias [...] y
pasados los yndios se bueluan a sus pueblos y los alcaldes del repartimiento
[...] a de asistir [...] para hazer justigia [...]”.7%

Los equivalentes que se intercambiaron en el mercado no estuvieron sujetos a ninguna
otra restricciéon por parte del Dr. Cuenca.

“[...] los yndios puedan conprar vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras
y ouieren menester unos con otros como les paregiere [...]”.”?

Solo para los textiles, el Dr. Cuenca habia fijado el precio de fabricacién de seis tomines,
como ya se ha mencionado anteriormente. Sin embargo, impuso restricciones al comer-
cio de productos espafioles (“mercaderias de Castilla”), como por ejemplo el vino. Se
trataba, por tanto, de un mercado restringido en cierto modo, ya que, por temor a que
se aprovecharan de los indios, se prohibié a los comerciantes espafioles y a los miem-
bros de otros grupos étnicos como “mestizos [...] mulatos [...] negros” y a sus yanaconas
vender entre los indios.”*

No se haria justicia a las condiciones histéricas si se atribuyera el funcionamiento de
un mercado tnicamente a las regulaciones legales pertinentes. Segtn la visita del Dr.
Cuenca, ya existian relaciones de intercambio en la costa norte.”

El ejemplo anterior de Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Te-
capa, en el que se trataba de la asignacion de tejedoras, aunque de forma condicional,
pero dentro del marco de las relaciones de reciprocidad, puede verse igualmente en el
siguiente contexto, cuyas disposiciones también preveian el uso de la mano de obra de
las mujeres no tributarias.

726 Murra 1982.

727 Cuenca [1566] 1975: 19v-20r. Esta prueba demuestra que los espafioles, incluso en el contexto peruano,
solfan utilizar el término “tianguez”, procedente del ndhuatl, para referirse al “mercado”.

728 Tbid.: 20r.

72 Tbid.: 18v; véase el acta de la visita de Ferrenafe.

730 Véase, por ejemplo, AGI-J 457: f. 871, ] 458: f. 1917, f. 1830; véase Rostworowski 1991.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 189



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Como se ha mencionado anteriormente, el Dr. Cuenca habia eximido del pago de tribu-
tos a las viudas y a las mujeres solteras. Estas constituian una parte muy importante de
la poblacién:

“[...] son en tanto numero que ay Repartimiento donde ay dos y / tres mill
7 731

yndias solteras”.
Ademés, ya se ha sefialado la constante demanda de textiles de algodén, que fue el
motivo por el que el Dr. Cuenca mantuvo la elevada proporcién de la renta de los pro-
ductos, especialmente del algodon sin procesar y procesado, en las tasas de la costa.
El objetivo del Dr. Cuenca era aumentar atin més esta produccioén, aprovechando la
mano de obra de las mujeres, que no estaban obligadas a pagar tributos, y tratando de
mercantilizarlas de hecho. El Dr. Cuenca previé que las viudas y las mujeres solteras
procesaran la lana y el algodén almacenados en la tesoreria del pueblo y que se les
pagara por ello con fondos de la tesoreria del pueblo:

“[...] conforme a lo que ellas mismas dizen tienen por bastante paga, y a los

que le suelen dar los mercaderes”.”*?

Los ingresos obtenidos por la venta en el mercado debian ingresar en la caja del pueblo.
Es evidente que no se trata de relaciones de reciprocidad. Los precios de los textiles pro-
ducidos de esta manera ya no son fijados por el Dr. Cuenca, sino que son determinados
por las propias tejedoras o por los comerciantes, es decir, indirectamente a través del
mercado. Las tejedoras estan vinculadas a la produccién y al intercambio en el mercado
a través del precio de la mercancia, que ellas mismas fijan o negocian con los comer-
ciantes. Se paga el trabajo de las tejedoras; las ganancias se destinan en parte a la caja
del pueblo y en parte a los comerciantes.

Esta normativa del Dr. Cuenca establece, por tanto, una segunda forma de produccién
independiente de la renta agraria descrita anteriormente con el ejemplo de Jequetepe-
que. Esto supuso “un cierto grado de transformacién de la estructura productiva como

efecto de la demanda externa”.”33

Sin embargo, esta forma de produccién esta sujeta a ciertas restricciones y, por lo tanto,
a un control del proceso productivo derivado de la regulacién de la renta por parte del
Dr. Cuenca, como por ejemplo el suministro de la materia prima y la limitacion de la
jornada laboral, ya que

“lo que les manda hazer es Repartido de quatro en quatro meses y no se han

de ocupar en todo el afio mas que dos meses”.”3

731 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
732 Thid.

733 Assadourian 1982a: 116.

734 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 190



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Aqui se aprecia otra diferencia con respecto a la regulacién del trabajo de Don Francisco.
Mientras que para este se estableci6 una cantidad maxima de textiles que no debia
superarse, en este caso se trata de una limitacién del tiempo de trabajo. Esto dejaba
abierta la posibilidad de producir una mayor cantidad, siempre y cuando fueran las
propias tejedoras quienes fijaran el precio.

Estas regulaciones del Dr. Cuenca favorecieron la monetizacién y mercantilizacién de
la produccién de las comunidades. La visita contribuy6 asi a romper con el “sistema in-
digena primitivo” y apoyar la formacién del nuevo sistema econémico mercantil.”* El
trabajo de las tejedoras para el principal de Chepén y la regulacion del trabajo de las
viudas y las mujeres solteras por parte del Dr. Cuenca tienen en comun la coaccién
extraeconémica. Assadourian destaca que, en el Perti, en una manipulacién tnica, el
Estado ejercié control sobre la mano de obra campesina suprimiendo la renta de los
productos, monetizando el excedente de mano de obra y trasladdndola fuera de la acti-
vidad agricola clésica en forma de trabajo forzoso temporal.”®

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo General de Indias - Sevilla, Espafia (AGI)

Seccién Justicia (])
J 456-461:
Residencia tomada al doctor Gregorio Gonzélez de Cuenca, oidor de la Real
Audiencia de los Reyes y a sus oficiales, de la visita hecha a la provincia de
Trujillo, por el licenciado Pedro Sdnchez de Paredes, oidor de dicha Audiencia
[1573]

Seccién Audiencia de Lima (Lima)
Lima 92, Cartas y expedientes: Presidente y oidores de la audiencia (1549-
1567)
R. 18, No. 137: Carta de Dr. Cuenca al Rey [1566]
R. 19, Nos. 140, 140a: Traslado de los capitulos que el Dr. Cuenca embio al
concilio provincial de los Reyes [1567]
R. 19, No. 151: Carta del Dr. Cuenca al Rey [12 de noviembre de 1567]

Biblioteca Nacional del Pert - Lima, Pert (BN)
“Testimonio real de las provisiones de mitayos y estancia de carne”, Trujillo [1585]
(A 262)
“Memorial acerca de las mitas de los indios del Pera”, Buenos Aires [1664] (B 516)

735 Assadourian 1982b: 68-69.
736 Tbid.: 74.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 191



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Archivo Departamental de La Libertad - Trujillo, Pert (ADL)

Judicial - Corregimiento - Causas Ordinarias

Leg. 197, Exp. 1327 [1664], Leg. 205, Exp. 1465 [1683], Leg. 209, Exp. 1564 [1707]
- Asuntos de Gobierno

Leg. 266, Exp. 3058 [1585], Exp. 3064 [1589], Exp. 3074 [1607]; Leg. 267, Exp.

3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp. 3112 [1626], Exp. 3135

[1641]; Leg. 269, Exp. 3267 [1724], Exp. 3292 [1724]
- Juez Pesquisidor

Leg. 273, Exp. 3396 [1616]
- Compulsas

Leg. 263, Exp. 3003 [1743]

- Real Hacienda - Compulsas
Leg. 131, Exp. 161

Bibliografia

Actas del Cabildo de Trujillo
1969 Vol. 1: 1549-1560, Vol. 2: 1566-1571, Vol. 3: 1598-1604. Lima.

Angulo, Domingo de
1920 Fundacién y poblacién de la villa de Zafia (1563). Revista del Archivo Nacional 1
(Entrega II):280-301.

Assadourian, Carlos Sempat

1982a  El sistema de la economia colonial: el mercado interior, regiones y espacio econémico.
Lima.

1982b La relacion entre el campo y la ciudad en los sistemas econémicos latinoameri-
canos (ss. XVI-XIX). Cultura (Revista del Banco Central del Ecuador) 5(14):67-77.

1983 Dominio colonial y sefiores étnicos en el espacio andino. HISLA. Revista Latino-
americana de Historia Econdmica y Social 1:7-20.

1985 Las rentas reales, el buen gobierno y la hacienda de dios: el parecer de 1568 de
Fr. Francisco de Morales sobre la reformacién de las Indias temporal y espiritual.
Histérica 9(1):75-130.

1987 Los sefiores étnicos y los corregidores de indios en la conformacién del estado
colonial. Anuario de Estudios Americanos 44:325-410.

1988 La renta de la encomienda en la década de 1550: piedad cristiana y deconstruc-
cion. Revista de Indias XLVIII(182-183):109-139.

1989 La despoblacion indigena en Pert y Nueva Espafia durante el siglo XVI. Historia
Mexicana 38(3):419-453.

Briining, Enrique
[1922] 1989  Estudios monogrdficos del departamento de Lambayeque. Reimpr. Chiclayo.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 192



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Cabero, Marco A.

[1604] 1925 Fragmento de una historia de Trujillo. Revista Historica VIII:86-118.

1906 El corregimiento de Safia y el problema histérico de la fundacién de Trujillo.
Revista Historica 1:151-191, 337-373, 487-514.

Collier, George A., Renato I. Rosaldo y John D. Wirth
1982 (ed.) The Inca and Aztec States 1400-1800. Anthropology and History. Nueva York
y Londres.

Cook, Noble David
1981 Demographic Collapse. Indian Peru, 1520-1620. Cambridge.

Cuenca, Gregorio Gonzélez de
[1566] 1975 Ordenanzas de los yndios (Ordenanzas de Jayanca). En: Rostworowski
1975a, pp. 126-154.

Ecologia e Historia

1987  Probanzas de indios y espafioles referentes a las catastrdficas lluvias de 1578, en los
corregimientos de Trujillo y Safia. Version paleogréfica y comentarios de Lorenzo
Huertas Vallejo. Chiclayo.

Espinoza Soriano, Waldemar

[1540] 1967 El primer informe etnolégico sobre Cajamarca. Revista Peruana de Cultura
11-12:5-41.

1975 Elvalle de Jayanca y el reino de los Mochica. Siglos XV y XVI. Bulletin de I” Institut
Francaise d” Etudes Andines 4(3-4):243-274.

1987  Los Incas. Economia, sociedad y estado en la era del Tnhuantinsuyu. Lima.

Falcon, Francisco

[1567] 1918 Representacién hecha en concilio provincial, sobre los dafios y molestias
que se hacen a los indios. Col. de Lib. y Doc. ref. a la hist. del Perii 11:135-176.

[1575] 1970 Carta del lic. Falcén al Rey. En: Lohmann Villena 1970, Apéndice II,
pp. 187-190.

Garcia de Castro, Lope
[1565] 1957 Ordenanzas de corregidores. En: Lohmann Villena 1957, pp. 509-519.

Golte, Jiirgen
1973  Bauern in Peru. Entwicklungsfaktoren in der Wirtschafts- und Sozialgeschichte der in-
dianischen Landbevilkerung von der Inka-Zeit bis heute. Berlin.

Gomez Cumpa, José

1989 El oidor Gregorio Gonzélez de Cuenca y el origen de Chiclayo: un capitulo de
la politica urbana colonial del siglo XVI. Alternativa, Revista de andlisis del Norte
(12):53-68.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 193



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Guamén Poma de Ayala, Felipe
[1613] 1980 EI primer nueva corénica y buen gobierno. 3 vols. México.

Huertas Vallejo, Lorenzo
1985 Sintos originarios y colliques forasteros: antiguos pobladores de la provincia de
Chiclayo. Alternativa, Revista de andlisis del Norte 1(2):61-64.

Jara, Alvaro
1987  Trabajo y salario indigena, siglo XVI. Santiago de Chile.

Levillier, Roberto
1921 (ed.) Gobernantes del Peri. Vol. 1. Madrid.
1922 (ed.) Audiencia de Lima. Vol. 1 (1549-1564). Madrid.

Lisson Chéavez, Emilio

1944 (ed.) La iglesia de Espafia en el Perii. Coleccion de documentos para la historia de la
Iglesia en el Perii, que se encuentran en varios archivos. Vol. 2. 5 vols., publicados
1943-1947. Vols. 1-3: Siglo XVI. Sevilla.

Lohmann Villena, Guillermo

1957  El corregidor de indios en el Perii bajo los Austrias. Lima.

1969-70 Nuevos datos sobre los linajes de los caciques de Lambayeque y Ferrefiafe.
Revista del Museo Nacional 36:102-107.

1970 El licenciado Francisco Falcon (1521-1587): vida, escritos y actuacioén en el Pert
de un procurador de los indios. Anuario de Estudios Americanos XXVII:131-194.

Loredo, Rafael
1940 El reparto de Guaynarima [Introduccién]. Revista Histérica XII1:78-124.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perii. Lima y Parfs.

Moseley, Michael E.
1992 The Incas and their ancestors. The archaeology of Peru. Londres.

Murra, John V.

1967 La visita de los Chupachu como fuente etnolégica. En: Ortiz de Zuiiiga [1562]
1967 (ed.), pp. 383—406. Hudnuco.

1975a  Formaciones econdmicas y politicas del mundo andino. Lima.

1975b La funcién del tejido en varios contextos sociales y politicos (1958). En: Murra
1975a, pp. 145-170.

1975¢  Un reino aymara en 1567 (1968, 1970). En: Murra 1975a, pp. 193-221.

1982 The Mit’a Obligations of Ethnic Groups to the Inca State. En: Collier, Rosaldo
y Wirth 1982, pp. 237-262.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 194



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:
Cornell University.

Ortiz de Zuiiiga, Iiigo
[1562] 1967  Visita de la provincia de Leén de Hudnuco. Murra, John V. (ed.). Vol. 1. 2 vols.,
publicados 1967-1972. Huanuco.

Peralta Ruiz, Victor
1986 Guia bibliografica para el estudio de la region Lambayecana. En: Miguel Glave
Manuel Burga y Victor Peralta (eds.), La historia agraria, pp. 118-188. Chiclayo.

Polo de Ondegardo, Juan

[1561] 1940 Informe sobre la perpetuidad de las encomiendas del Perti. Revista Histo-
rica XIII:125-138.

[1571] 1990 Relacién de los fundamentos acerca del notable dafio que resulta de no
guardar a las indios sus fueros. En: Laura Gonzalez Pujana y Alicia Alonso (eds.),
Polo de Ondegardo. El mundo de los incas, pp. 40-171. Madrid.

Puente Brunke, José de la
1992  Encomienda y Encomenderos en el Perii. Sevilla.

Ramirez, Susan

1981 La organizaciéon econémica de la costa Norte: un andlisis preliminar del periodo
prehispénico tardio. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de Pease
(eds.), Etnohistoria y Antropologin Andina. Segunda Jornada del Museo Nacional de
Historia, pp. 281-298. Lima.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

1987 The “Duerfio de Indios”: Thoughts on the Consequences of the Shifting Bases of
Power of the “Curaca de los Viejos Antiguos” under the Spanish in Sixteenth-
Century Peru. Hispanic American Historical Review 67:575-610.

Rischar, Stefan
1984 Hydraulische Landwirtschaft im kolonialen Trujillo, Perii (16., 17. und 18. Jhd.): Was-
serverteilung und Wasserraub im soziookonomischen Kontext. Hamburg.

Rocca Torres, Luis
1985  La otra historia. Memoria colectiva y canto del pueblo de Zafia. Lima.

Rostworowski, Maria

1961 Curacas y sucesiones. Costa Norte. Lima.

1970 Mercaderes del valle de Chincha en la época prehispanica: un documento y unos
comentarios. Revista Espaiiola de Antropologia Americana 5:135-178.

1975a  Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-
tura 9:119-154.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 195



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Rostworowski, Maria

1975b  Pescadores, artesanos y mercaderes costefios en el Perti prehispanico. Revista
del Museo Nacional 34:311-349.

1983  Estructuras andinas del poder. Ideologia religiosa y politica. Lima.

1991 Los modelos econémicos. En: Heraclio Bonilla (ed.), El sistema colonial en la Amé-
rica Espafiola, pp. 7-16. Barcelona.

Sanchez Bella, Ismael

1991 (ed.) Derecho Indiano. Estudios. Vol. 1: Las visitas generales en la América espafiola
(ss. XVI-XVII). Vol. 2: Fuentes. Literatura Juridica. Derecho Publico. El gobierno
del Perti: 1556-1564. En: Vol. 2, ibid. Pamplona.

Santillan, Fernando de

[1563] 1879 Relacion del origen, descendencia, politica y gobierno de los Incas. En:
Tres relaciones de antigiiedades peruanas, Madrid.

[1563] 1950 Relacion del origen, descendencia, politica y gobierno de los Incas. En:
Tres relaciones de antigiiedades peruanas, Asuncion.

Spalding, Karen

1973  Kurakas and Commerce: A Chapter in the Evolution of Andean Society. Hispanic
American Historical Review 53(4):581-599.

1975 Hacienda - Village Relations in Andean Society to 1830. Latin American Perspec-
tives 2(1):107-121.

1982 Exploitation as an Economic System: The State and the Extraction of Surplus in
Colonial Peru. En: Collier, Rosaldo y Wirth (1982), pp. 321-342.

1984 Huarochiri. An Andean Society Under Inca and Spanish Rule. Stanford, California.

Toledo, Francisco de
1989  Disposiciones gubernativas para el virreinato del Perii. Vol. 2. 2 vols. Vol. 1 (1986):
1569-1574, Vol. 2 (1989): 1575-1580. Sevilla.

Toro Montalvo, César

1989 Informe sustancial sobre el cacicazgo de Lambayeque del que habla en posesion
Don Eugenio Victorio Temoche Farrochumbi Puicun Soli. En: Antologia de Lam-
bayeque, pp. 140-142. Lima.

Trelles Arestegui, Efrain

1978 Cambios en la tributacién en una encomienda en el sur peruano: comparacién de
las tasas de La Gasca y Toledo. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de
Pease (eds.), Etnohistoria y Antropologin Andina. Primera Jornada del Museo Nacional
de Historia, pp. 33-39. Lima.

Trimborn, Hermann
1927 Familien- und Erbrecht im prakolumbischen Peru. Zeitschrift fiir vergleichende
Rechtswissenschaft 42:352-392.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 196



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Trimborn, Hermann
1979  El reino de Lambayeque en el antiguo Peri. Collectanea Instituti Anthropos 19. St.
Augustin.

Vargas Ugarte, Rubén
1942 Los mochicas y el cacicazgo de Lambayeque. En: Actas y Trabajos Cientificos del
XXVII. Congreso Internacional de Americanistas, vol. 2, pp. 475-482. México.

Zavala, Silvio
1978  El servicio personal de los indios en el Perii. Vol. 1: Extractos del siglo XVI. 3 vols.
Meéxico.

Zevallos Quifiones, Jorge

1973 La ropa de tributo de las encomiendas trujillanas en el siglo XVI. Historia y Cul-
tura 7:107-127.

1989 Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo.

Zorraquin Becd, Ricardo
1986 Los derechos indigenas. Revista de Historia del Derecho 14:427-451.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 197



