NOTASDE
ANTROPOLOGIA DE LAS
AMERICAS

NuUmero 4, 2025

ISSN 2750-2902

Dosier:

Etnohistoria
andina:

Homenaje a
Catherine

JULIEN

Andine Ethnohistorie:
Hommage an Catherine Julien

UNIVERSITAT EIININIH

Zeitschrift der Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologi
Revista del Departamento de Antropologia de las Américas de
Journal of the Department of Anthropology of the Americas of the University of Bonn




NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

Impressum

Verantwortliche Herausgeberin:
Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologie, Universitat Bonn

Redaktionsteam:

Sergio Bebin Ctineo, Andrea Goytia, Carla Jaimes Betancourt, Antje Gunsenheimer,
Daniel Grafia-Behrens, Hanna Heil, Danitza Marquez Ramirez, Johana Caterina
Mantilla Oliveros, Leonie Ménnich, Joaquin J. A. Molina M., Karoline Noack, Naomi
Rattunde, Tayna Tagliati, Carlos Zegarra Moretti

Nummer 4, 2025
DOI: 10.71903 /naa.v4i

Titel des Dossiers:
Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Julien / Andine Ethnohistorie: Hommage
an Catherine Julien

Herausgeber:innen des Dossiers:
Danitza Méarquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin J. A. Molina M., Carlos
Zegarra Moretti, Karoline Noack

Daten zum Foto des Covers:

Titel: Dias felices: Catherine en el camino al Santuario de la Virgen del Rocio
Ort: Huelva, Espafia, 1993

Fotografin: Maria Susana Cipolletti

Eigentum: Marfa Susana Cipolletti

LaTeX Style: Ulrich Wolfel © 2020
Layout: Hanna Heil, Joaquin J. A. Molina M., Naomi Rattunde

Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologie

Institut fiir Archdologie und Kulturanthropologie

Universitdat Bonn

Oxfordstr. 15

53111 Bonn
www.iak.uni-bonn.de/de/institut/abteilungen/altamerikanistik

www.naa.uni-bonn.de

ISSN: 2750-2902

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025
This is an open access publication, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i
https://www.iak.uni-bonn.de/de/institut/abteilungen/altamerikanistik
https://www.naa.uni-bonn.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

indice

Dosier. Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Julien

INTRODUCCION

“How do we excavate a text?” A veinticinco afios de Reading Inca History
Danitza Méarquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin J. A. Molina M., Carlos
Zegarra Moretti y Karoline Noack .............. ... ... 1

ARTICULOS

El imperio como un proyecto. Los aportes de Catherine Julien a la arqueologia de
los Incas
Catalina Soto Rodriguez ......... ... .. 12

Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas
Albert MeYers ... ... 32

“En el nombre del comtn de estos pobres”. Los curacas de Santiago de Cotagaita
contra el gobernador de los Chichas don Juan Cala, 1627
Lia Guillermina OLiveto ........ ... 55

Ensefianzas de un padrén (Santa Cruz de la Sierra, 1561)
Isabelle COMDES . ... ..o e e 75

FUENTES

Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras en el siglo XVIII.
El caso del partido de Lambayeque
Carlos Zegarra Moretti ... 95

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025



SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccién. Potosi in the Global Silver
Age (Rossana Barragdn y Paula C. Zagalsky (eds.) 2023. Leiden/Boston: Brill)

Paola Revilla Orfas .........c.uiuiiuii e 107
Los confines del mundo como centro. La Villa Imperial de Potosi en la globalizacién
temprana

Bernd Hausberger. ....... ..o 111
:Un libro mas sobre historia de l1a mineria de Potosi?

David Navarrete G. ........ oo 115
Potosi, too, is Worth its Song

Elizabeth Penry ... ... 119
Potosi, la historia viva del gigante de plata. Una réplica a las resefias

Paula C. Zagalsky ....... ... o 124
TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)
Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann
Nota introductoria por Danitza Marquez Ramirez ................................. 127

RESENAS

Resefia de libro: Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis Millones. 3 vols.
Alejandro Mdlaga 2024, Lima: Universidad César Vallejo
Juan Carlos La Serna . ..ot e 198

Profundizando un corpus etnografico y repensando los métodos de publicacién
antropolégica. Resefa de libro: Caiiaris 11. Arquitectura, organologia y tradicién oral
en Incahuasi y regiones circunvecinas. (Juan Javier Rivera Andia (ed.) 2025, Buenos
Aires: Rumbosur)

Walther Maradiegue .......... ..o 204

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 v



VOCES

“Hacer hablar a los antepasados”. Udo Oberem, Catherine Julien y el trabajo con
fuentes. Una entrevista con Kerstin Nowack

Danitza Méarquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin J. A. Molina M. y Kerstin
Nowack . ... 208

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Tayna Tagliati, Denise Y. Arnold, Miguel Astor-Aguilera, Aliocha Maldavsky, Ana
Paula Motta, Marcy Norton, Gustavo G. Politis, Felipe F. Vander Velden, Carla Jaimes
BetanCOUTt ..o e 218

IN MEMORIAM

Catherine Julien o la siempre renovada fascinacién por América del Sur
Maria Susana Cipolletti .......... . 241

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 \Y%



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

“How do we excavate a text?”
A veinticinco afios de Reading Inca History

Danitza Marquez Ramirez

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681

damarquezra@gmail.com

Sergio Bebin Ctineo

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-9627-8415

sergiobebin@gmail.com

Joaquin J. A. Molina M.

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0001-9130-447X

joaquinmolinam@gmail.com

Carlos Zegarra Moretti
Universidad de Piura (Piura, Pert)
ORCID: 0000-0003-4641-1940
carlos.zegarra.moretti@gmail.com

Karoline Noack

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255

knoack@uni-bonn.de

Recibido: 9 de diciembre de 2025 / Received: December 13, 2025, Aceptado: 10 de diciembre de 2025 /
Accepted: December 10, 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 1-11
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3306

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3306
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Danitza Marquez Ramirez et al.

Resumen

Este articulo introduce el dosier “Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Ju-
lien”, correspondiente al cuarto niimero de la revista Notas de Antropologia de las
Américas, articulando su eje en el vigésimo quinto aniversario de la publicacion de
Reading Inca History. Partimos de la contribucién de Julien al debate sobre la fiabi-
lidad de las crénicas coloniales, entendidas como vehiculos de intereses hispanos,
pero también como espacios de negociacion en los que facciones incaicas busca-
ron legitimar su autoridad y preservar su pasado mediante genealogias dindsticas,
memorias orales, quipus y otros soportes. Se destaca su propuesta de “lectura anti-
tética” de las crénicas y su articulacién entre las narrativas, los registros materiales
y las practicas de memoria.

Palabras clave
Etnohistoria andina, Reading Inca History, crénicas coloniales, genealogias incai-
cas, memoria y archivo, Catherine Julien

Abstract

This article introduces the dossier “Andean Ethnohistory: Homage to Catherine
Julien,” corresponding to the fourth issue of the journal Notas de Antropologia de las
Américas, focusing on the twenty-fifth anniversary of the publication of Reading Inca
History. We begin with Julien’s contribution to the debate on the reliability of colo-
nial chronicles, understood as vehicles of Hispanic interests, but also as spaces of
negotiation in which Inca factions sought to legitimize their authority and preserve
their past through dynastic genealogies, oral histories, quipus, and other media.
We highlight her proposal for an “antithetical reading” of the chronicles and her
articulation of narratives, material records, and memory practices.

Keywords
Andean ethnohistory, Reading Inca History, colonial chronicles, Inca genealogies,
memory and archives, Catherine Julien

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025



“How do we excavate a text?”

En este cuarto de siglo, desde su publicacién, Reading Inca History de Catherine Julien
(2000) se ha convertido en una lectura obligatoria sobre el estudio de los Incas, siguien-
do otros textos clasicos como los de John H. Rowe, Maria Rostworowski y Franklin
Pease. La obra de Julien estudia la transmision histérica de las genealogias dindsticas y
la vida de los distintos Capac que gobernaron el Tahuantinsuyo. A través de un analisis
exhaustivo de las crénicas, la autora sostiene que las narrativas coloniales no solo repre-
sentaron los intereses de los escritores espafoles, sino la intencién por parte de algunas
facciones y lideres incaicos de legitimar su poder y preservar su pasado. Esta intencién
se tradujo en las posibles fuentes incaicas (oralidad, quipus, tablillas de madera) que
influyeron en las narrativas histdricas espafiolas.

Los planteamientos de Julien se han extendido del tiempo de los Incas al estudio de la
temprana época colonial. Por ejemplo, el modo en que la autora aborda las crénicas co-
mo fuentes, ha servido como punto de partida para analizar las probanzas de méritos
de los curacas ante las autoridades espafiolas (Jurado 2014: 411). Reading Inca History
aborda el cldsico problema de la confiabilidad de las crénicas como fuentes histéricas,
aunque desde un enfoque distinto. En lugar de criticar la manipulacién de las informa-
ciones, Julien invita a los investigadores a utilizar métodos antitéticos para descifrar la
estructura de una historia inca (Julien 2000: 301). De ese modo, se estudian las crénicas
de Cieza, Cobo, Betanzos, Murta (entre otras) en busca de similitudes y diferencias, y
bajo una propuesta metodoldgica que la autora denomina “arqueologia” de las fuentes
(ibid.: 12).!

El texto se inserta en los estudios sobre los registros, la memoria y la historia (andina,
en este caso).” Julien afirma que aquello “que llamamos historia funciona con lo que la
gente sabe y cree sobre su pasado. Su ‘verdad’ es fundamentalmente un producto de
su capacidad para reflejar lo que se sabe y se cree” (ibid.: 295).3 Otro de los aportes al
campo de la etnohistoria es establecer un vinculo entre las narrativas y las fuentes mate-
riales como los quipus, punto que retoman importantes estudios posteriores (Salomon
2004). El analisis de las dinastias incaicas trasciende el plano meramente politico y tam-
bién se exploran sus connotaciones socioculturales: la importancia de los matrimonios
para afianzar el poder, las “historias de vida” de los Incas, el empleo de las tierras agri-
colas, el rol politico-religioso de las Coyas y las relaciones entre las distintas categorias
sociales.*

Ademads de celebrar el vigésimo quinto aniversario de la publicacién de Reading Inca
History, otro hecho nos motivé a dedicar este nimero a la obra de Catherine Julien: su
conexioén con nuestra casa de estudios, la Universidad de Bonn, y la voluntad de reme-

El titulo de esta introduccién hace referencia al método empleado por Julien.

Véase por ejemplo Kaulicke 2003.

La traduccién del inglés al espafiol es nuestra.

Trabajos como los de Guengerich (2018: 121) Noack (2023: 92-93) destacan algunos de estos aspectos.
Véase también el articulo de Catalina Soto en el presente dosier.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 3



Danitza Marquez Ramirez et al.

morar, de manera muy especial, su paso por el —ahora— Departamento de Antropologia
de las Américas (en aleman, Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologie).” Como
nos lo cuentan Maria Susana Cipolletti, Albert Meyers y Kerstin Nowack en sus respec-
tivas contribuciones a este ntimero, y como ya lo sefiala la propia Nowack (2012) en un
copioso recuento y puntual andlisis del quehacer académico de Julien, publicado poco
después de su fallecimiento, Julien tuvo dos estancias en nuestro departamento, entre
1989 y 1995.

Julien realiz6 sus estudios de pregrado y postgrado en Antropologia en la Universi-
dad de Berkeley, en su natal California, formédndose bajo la mentoria de John H. Rowe
(Combes 2011: 397; Nowack 2012: 331). Como relata Kerstin Nowack (2012: 331), fue
durante esos afios de formacion universitaria cuando Rowe animé a Julien a viajar al
Perti para estudiar las colecciones de cerdmica inca conservadas en el Museo Arqueo-
16gico de la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, en el marco de
un proyecto que buscaba establecer una cronologia de dicha ceramica. Posteriormente,
también en Cusco, Julien form¢ parte del grupo de investigadores que realiz6 excava-
ciones arqueoldgicas para el proyecto Qotakalli Tarawi, liderado por el propio Rowe y su
esposa, Patricia Lyon. Precisamente, Albert Meyers, en su contribucién a este ntimero,
la recuerda como una “joven undergraduate” con mucho entusiasmo y avidez de cono-
cimiento por la arqueologia del periodo incaico en Ecuador, tema con el que Meyers se
encontraba bastante familiarizado, al versar sobre ello su tesis doctoral.®

Para Nowack (2012: 331-332), la tesis doctoral de Julien marcé su viraje de la arqueolo-
gia hacia la etnohistoria, pues en su investigacién se basé tanto en material archivistico
como en excavaciones arqueolégicas realizadas en Hatunqolla, en la actual region de
Puno, un importante asentamiento colla y, mas adelante, centro provincial inca ubicado
en la orilla noroeste del lago Titicaca, logrando asi proponer una mirada interdiscipli-
naria a la presencia de la administracién inca en dicho asentamiento. Julien obtuvo su
doctorado en Antropologia en la Universidad de Berkeley en 1978, y la tesis fue pu-
blicada en 1983 bajo el titulo Hatungolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region
(Combes 2011: 397; Nowack 2012: 331).

En 1979 continu6 dictando cursos en Berkeley y en 1980 volvi6 a pasar una temporada
en Pert. Tras su regreso a los Estados Unidos en 1984, Julien pas6 un afio como Senior
Fellow en la Newberry Library, en Chicago, donde profundizé su trabajo con fuentes
documentales; durante su estancia, particip6 en un programa de verano impartido por
la pale6grafa hispanista Vicenta Cortés Alonso (Nowack 2012: 331-332). Desde ese afio y
hasta antes de su llegada a Bonn, se desempefié como directora del Museo Courthouse
en Merced, California. Como refiere Nowack (ibid.: 332), durante este tiempo Julien

> Para una sintesis del devenir institucional del Abteilung fiir Altamerikanistik und Ethnologie, véase
Noack (2018).
6 Véase también Noack y Gabelmann (2026, en prensa).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 4



“How do we excavate a text?”

empleé los estipendios que obtuvo de la Fundacién Wenner-Gren para continuar con
sus investigaciones etnohistéricas sobre el Pert.

Con un bagaje académico que articulaba antropologia, arqueologia e historia, discipli-
nas también centrales en Bonn, Julien lleg6 a esta ciudad por sugerencia del propio
Rowe y por la del historiador del México colonial Woodrow Borah (Meyers, en este
namero). Nowack, ademds, menciona que en 1988 Julien contacté directamente a la
Universidad de Bonn siguiendo la sugerencia de Borah (ibid.: 332). Su llegada coin-
cidié con un momento particularmente significativo para los estudios andinos en la
entonces capital de la Republica Federal de Alemania: hacia poco més de dos afios que
habian fallecido, con pocos meses de diferencia, dos de sus figuras pioneras, Hermann
Trimborn (1901-1986) y su sucesor, Udo Oberem (1923-1986).” Como recuerda Nowack
(ibid.: 333), en ese entonces los estudios andinos estaban liderados por Roswith Hart-
mann, lingtiista quechua y etnégrafa, y por Albert Meyers, arquedlogo y etnohistoria-
dor, quienes conformaban el ntcleo académico que recibiria la labor investigadora y
docente de Julien.®

Su primera estancia en Bonn, entre octubre de 1989 y julio de 1991, fue posible gracias a
la beca que obtuvo de la Fundacién Alexander von Humboldt, a la cual postulé alenta-
da por el mesoamericanista Hanns J. Prem (ibid.: 333), quien por aquel entonces habia
asumido una cdtedra en el instituto.” El proyecto que present6, y que desarroll6 durante
esta estancia, versaba sobre el estudio de la territorialidad andina en los periodos inca
y temprano colonial, un interés que se habia gestado a partir de su tesis doctoral (ibid.:
332).

Los resultados de la primera etapa de investigacion vinculada a la beca giraron en torno
a la orientacién de los edificios en Machu Picchu, y fueron publicados en 1990 en la
revista de la propia fundacién (ibid.: 332). Asimismo, la beca Humboldt le permiti6
culminar un estudio titulado Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and
Spanish Rule, que vio la luz en 1991 dentro de la serie de publicaciones del departa-
mento, “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS) o “Estudios Americanistas de Bonn”

(ibid.: 332).10

7 Véase la remembranza que escribiera el propio Oberem, y que fuera publicada péstumamente en
1987. Véase asimismo la remembranza a Oberem compuesta por Roswith Hartmann ese mismo afio
(1987).

8 Para una sintesis sobre sobre el establecimiento y desarrollo de los estudios andinos en Bonn, véase
Noack y Gabelmann (ibid.).

? Véase la contribucion de Meyers en este nimero.

10" Creada en 1971 por iniciativa de Udo Oberem con el objetivo de difundir tesis de maestrfa y doctorado
de los estudiantes del entonces Seminar fiir Volkerkunde entre colegas latinoamericanos, publican-
dolas en castellano o, si aparecian en alemdn, acompafiadas de su respectivo resumen en espariol
(Hartmann 1987: 22).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 5



Danitza Marquez Ramirez et al.

A la par, Julien tuvo la oportunidad de dictar varios cursos en el instituto, inspirando
a generaciones de estudiantes que se decantaron por los estudios andinos, como fue el
caso de la propia Kerstin Nowack (2012: 333). Su llegada, como era de esperarse, forta-
leci6 el campo de los estudios incaicos en Bonn, pues, junto con Albert Meyers, pasaron
a ser dos los investigadores especializados en el tema. Esta consolidacién, sumada a un
numero creciente de estudiantes formados en el drea andina, estimul6 la planificacién
de un nuevo proyecto interdisciplinario, articulado entre la arqueologia y la etnohisto-
ria y centrado en la presencia de la administracién inca y su interaccién con los grupos
asentados en la vertiente oriental de los Andes, en Bolivia (ibid.: 333). El proyecto es-

tuvo liderado por Meyers y fue financiado por la Deutsche Forschungsgemeinschaft
(DFG).1

Asi comenz6 la segunda estancia de Julien en Bonn. Tras regresar temporalmente a Ca-
lifornia, volvié a Alemania en el verano de 1992 para dar inicio a la parte etnohistérica
del proyecto (ibid.: 333). En esta etapa, Julien asumi6 la bisqueda de documentacién
inédita sobre el sitio inca de Samaipata en archivos espafioles y sudamericanos, dedi-
cando un afio al Archivo de Indias (ibid.: 333). Sin embargo, la investigaciéon revel6
muy pronto una notable escasez de registros coloniales tempranos para dicha region, lo
que dificulto la articulacion de los resultados arqueolégicos y etnohistéricos obtenidos
hasta entonces (ibid.: 334).12

Ante esta limitacion, Julien reorient6 su trabajo. Como detalla Nowack, y como confir-
ma Meyers (en este niimero) para los casos de Santa Cruz de la Sierra y Tarija, Julien
amplié su biisqueda para incluir documentacién producida durante la temprana colo-
nizacion espafiola en otras regiones. Segtiin Nowack (ibid.: 334-335), esta reorientaciéon
abri6 para Julien un campo de investigacién més amplio, que la llev6 a trabajar con
fuentes provenientes de las tierras bajas bolivianas, asi como de Paraguay, Argentina, y
de regiones andinas como Potosi y Cusco; informacién que nutriria sus publicaciones
individuales y colectivas durante las décadas siguientes.'® Por su parte, Meyers destaca
la importancia del corpus documental reunido por Julien para la historia temprana de
Santa Cruz de la Sierra y Tarija.

Julien regres6 a Alemania en octubre de 1993 para sistematizar la documentacién reco-
pilada y, entre enero y mayo de 1994, llev6 a cabo una segunda fase de investigacién
archivistica en Pert, Bolivia y Argentina. Hasta agosto de 1995 se dedic6 a la trans-
cripcién y andlisis de este corpus proveniente de archivos espafioles y sudamericanos,
reuniendo copias de unos 240 documentos, algunos de més de mil paginas, que ain
se conservan en Bonn (ibid.: 333-334). Durante este periodo, la editorial C. H. Beck le
encargd un volumen introductorio sobre los incas, publicado en 1998 como Die Inka.

11 Véase la contribucién de Meyers en este nimero.
12 Véase también Meyers en este ntimero.
13 Véanse también las contribuciones de Combes y Oliveto en este ntimero.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 6



“How do we excavate a text?”

Geschichte, Kultur, Religion, traducido por Kerstin Nowack, quien considera esta obra el
punto de partida para Reading Inca History (ibid.: 335).

De c6mo se compone el nimero

En este cuarto ntiimero de 2025, cuatro articulos centrales honran distintos aspectos de
la obra de Catherine Julien. En primer lugar, Catalina Soto Rodriguez examina los apor-
tes de Julien a la arqueologia de los incas desde una perspectiva critica. Soto destaca las
precisiones metodoldgicas e ideas originales que Julien derivé de su enfoque interdisci-
plinario (integrando fuentes histéricas y material arqueolégico) y se pregunta por qué
pocas de esas contribuciones han permeado en la arqueologia latinoamericana. El ar-
ticulo propone que la nocién de “proyecto colonial” desarrollada por Julien —concebida
como un conjunto premeditado de politicas imperiales para dominar y transformar las
sociedades andinas— ofrece valiosas claves para entender la expansion incaica, pero ha
sido en gran medida soslayada, algo que Soto analiza a través de una lente feminista.

Albert Meyers sitta la trayectoria académica de Julien en el contexto de las grandes es-
cuelas norteamericanas de estudios incaicos. Su articulo traza las dindmicas de poder,
los debates y las rivalidades entre las corrientes de John H. Rowe, R. Tom Zuidema y
John V. Murra, y examina como Catherine Julien se formé en el entorno del Instituto de
Estudios Andinos de Berkeley. Meyers subraya la importancia de mantener una mira-
da independiente frente a dichas tradiciones intelectuales —como la que cultivé Julien
en Bonn bajo la influencia de Udo Oberem- a la vez que destaca la riqueza que apor-
ta la diversidad de perspectivas en la investigaciéon del mundo andino. Este recorrido
histérico-intelectual ilumina las bases tedéricas de la obra de Julien, a la vez que muestra
el didlogo poco habitual entre la academia alemana y las escuelas andinistas americanas
que ella propicid.

El tercer articulo, de Isabelle Combes, pone en relieve un documento colonial excep-
cional de 1561 para profundizar en la etnohistoria temprana de los Andes orientales,
que parte del registro de encomiendas realizado en Santa Cruz de la Sierra. Combes
sefiala que este padrén —publicado por Catherine Julien en 2008- abri6 la puerta a es-
tudios novedosos, plante6 preguntas insospechadas e incluso permitié derribar mitos
historiogréficos sobre las poblaciones de la regién chiriguana. Al analizar las “telara-
fias interétnicas” (p. 84) que revela el documento (con caciques de distintos origenes
conviviendo en una misma parcialidad, por ejemplo, tamacocis y panecogis), la autora
muestra la complejidad social de la frontera chiriguana y confirma la visién de Julien so-
bre la importancia de las fuentes primarias para reescribir la historia local. Este estudio
de caso ejemplifica como el legado archivistico de Julien contintia generando nuevas
interpretaciones histéricas sobre la interaccién entre incas, espafioles e indigenas de las
tierras bajas.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 7



Danitza Marquez Ramirez et al.

El cuarto aporte, firmado por Lia Guillermina Oliveto, se enfoca en un pleito de 1627
en la provincia de Chichas (sur andino colonial) donde curacas locales denuncian abu-
sos del gobernador espafiol. A través del andlisis de esta peticion, Oliveto explora las
nociones de lo comun, la comunidad y la autoridad indigena medio siglo después de
las reducciones de indios, visibilizando la resistencia legal de los ayllus frente a las arbi-
trariedades coloniales. Al mismo tiempo, en su introduccién, la autora rinde homenaje
a Catherine Julien como paledgrafa excelente y editora rigurosa de documentacién co-
lonial, recordando que Julien transcribié y publicé decenas de manuscritos del siglo
XVI que sirvieron de base para muchas investigaciones posteriores. Oliveto enfatiza
que la solvencia con que Julien hacia hablar a los archivos —rescatando voces indigenas
y datos olvidados- inspira directamente estudios como el suyo, donde la combinacién
de fuentes judiciales y anélisis histérico permite revalorizar las instituciones andinas
(cabildos, mitas, etc.) bajo el dominio imperial. En conjunto, estos cuatro articulos ofre-
cen un panorama multifacético del incanato y la sociedad colonial andina, a la vez que
evidencian la huella profunda de Julien en la historiografia andinista reciente.

Complementando el dosier, el niimero presenta una nueva seccién, “Fuentes”, orienta-
da a la publicacién de documentos primarios inéditos. Carlos Zegarra Moretti inaugura
esta seccion con “Nuevas fuentes para el estudio de la educaciéon de primeras letras en
el siglo XVIII: El caso del partido de Lambayeque”. En este trabajo, Zegarra transcribe
y analiza un conjunto de cartas de pago halladas en el Archivo Regional de Lambaye-
que (Pert1) —protocolos notariales del escribano Manuel Gémez Guevara (1768-1770)-
que registran los salarios pagados a maestros de escuela (preceptores) en pueblos de
dicha region. Estas minutas contables, concebidas bajo la administracién del corregidor
Carlos Vigil, constituyen una fuente excepcional para la historia de la educacién colo-
nial tardfa. La publicacién de estos documentos, acompafiados de un aparato critico,
permite vislumbrar las politicas locales de financiamiento de la ensefianza bésica —por
ejemplo, pagos acumulados por varios afios a maestros en Lambayeque, Collique, Eten,
etc.— y muestra las redes burocréticas y econémicas involucradas en llevar las “primeras
letras” a la poblacién indigena. Al poner a disposicion estas fuentes, la seccion refuerza
el énfasis julieniano en el trabajo archivistico minucioso y en la necesidad de ampliar el
corpus documental para nuevas preguntas histéricas.

El libro Potosi in the Global Silver Age (16th-19th Centuries), editado por Rossana Barragan
y Paula C. Zagalsky (2023), ha sido el objeto de discusion de la seccién “Book Sympo-
sium”. Excelentemente concertado por Paola Revilla, este espacio de debate se titula
“Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccién”, e incluye contribuciones de
Bernd Hausberger, David Navarrete y Elizabeth Penry, quienes ofrecieron miradas dis-
tintas y complementarias a los estudios dedicados al Cerro Rico reunidos por Barragan
y Zagalsky, ademads de una reflexion, a modo de réplica, de una de las editoras. Como
acertadamente apunta Penry, una de las resefiistas, uno de los méritos de la obra colec-
tiva Potosi in the Global Silver Age es ofrecer a la comunidad internacional un compendio
amplio que muestra la riqueza de los estudios potosinos.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 8



“How do we excavate a text?”

En continuidad con la labor iniciada en ntimeros anteriores de traducir al espafiol tra-
bajos fundamentales que en su momento no contaron con una versién en esta lengua,
y retomando la iniciativa promovida por el maestro Oberem de poner al alcance de
colegas latinoamericanos investigaciones producidas por miembros de nuestro depar-
tamento en idiomas distintos del espafiol, este nimero presenta la traduccién realizada
por Claudio Soltmann de una seccién de la disertacién de la Prof. Dr. Karoline Noack,
defendida en 1996 en la Freie Universitat Berlin. Bajo el titulo original Die gesellschaftli-
che Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung, dargestellt anhand der visita von
Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vizekonigreiches Peru, la tesis
analiza la visita del oidor Dr. Cuenca a la provincia de Trujillo en la década de 1560,
mostrando como este procedimiento administrativo sirvié para sentar las bases de un
nuevo orden colonial en la regién, en un contexto marcado por la agitacién politica y la
crisis econémica que atravesaba la Corona de Castilla. La seccién aqui traducida, que
corresponde a la versiéon publicada en formato libro de la tesis (Noack 1996), muestra
de manera ejemplar los principales aportes de la investigacién, como lo son la identi-
ficacion de elementos de las instituciones prehispadnicas que se conservaron durante la
colonizacién temprana, un andlisis de las motivaciones detras del Dr. Cuenca en la in-
corporacion, reformulacién o restriccién de la normatividad indigena, y la exploraciéon
de sus consecuencias en &mbitos centrales de la vida social andina, como en las préc-
ticas de reciprocidad, la estructura de los cacicazgos y la reorganizaciéon del tributo al
servicio del incipiente mercado colonial. En este sentido, la traduccién también atiende
ala vigencia analitica de sus planteamientos y a la necesidad de restituir al debate, prin-
cipalmente en lengua espafiola, una investigacion clave para comprender la formacién
del orden colonial andino.

En la seccién “Resefias”, encontramos un acercamiento a la obra publicada en homena-
je al antropdlogo peruano Luis Millones. Qué soles se acercaban al pasado consta de tres
voltimenes, bajo la coordinacién de Alejandro Malaga (2024), la cual fue resefiada por
Juan Carlos La Serna. En su comentario presenta un rdpido esbozo biografico del home-
najeado, ademads de mostrar las tematicas principales tratadas por los autores invitados:
mundo prehispdnico, etnohistoria, memoria, cultura festiva y la influencia ejercida por
José Maria Arguedas. Walther Maradiegue ofrece un comentario de Cariaris II. Arqui-
tectura, organologia y tradicion oral en Incahuasi y regiones circunvecinas, editado por el
antropélogo Juan Javier Rivera Andia (2025). La obra, que forma parte de un proyecto
de largo aliento del editor y que arroj6 un trabajo previo (2018), se dedica a Cafiaris, una
region cultural ubicada en el departamento de Lambayeque, en el norte peruano, y que
comparte vinculos con otras zonas vecinas. En esta nueva edicién se incluyen, ademads
de trabajos del propio editor, contribuciones de intelectuales y artistas locales.

Los lectores encontraran, asimismo, de gran interés, la secciéon “Voces”, que en esta edi-
cién difunde una entrevista realizada a Kerstin Nowack, experta en el mundo incaico
y que ha sido docente en el Abteilung fiir Altamerikanistik. En este didlogo comparte
momentos clave de su vida relacionados a su interés en el mundo andino y sus recuer-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 9



Danitza Marquez Ramirez et al.

dos con docentes del departamento durante su formacién universitaria en la década
de 1980. De especial interés es su relacién con Catherine Julien, quien fue profesora
visitante en la Universidad de Bonn entre 1989 y 1995, afios decisivos en la historia ale-
mana. Adicionalmente, se ofrecen algunos pasajes de la mesa redonda “Repensar las
relaciones entre humanos y animales en las Américas”, celebrada en la Universidad
de Bonn en junio de 2025. Desde miradas de la antropologia, arqueologia e historia,
los participantes discutieron temas que muestran la interdependencia de los animales
con los humanos, especialmente en el espacio americano, haciendo hincapié en marcos
(des)coloniales e indigenas.

Para finalizar este volumen, hemos querido continuar con nuestra tradicién ya con-
solidada de incorporar una seccién denominada “In Memoriam”, donde se esboza un
breve homenaje en recuerdo del legado intelectual de un colega. En este caso, Maria Su-
sana Cipolletti comparti6é un emotivo recuerdo de su propia experiencia con Catherine
Julien, incorporando dos fotografias que ponen de relieve aspectos mds intimos de la
vida de la autora en un contexto familiar y de compafierismo. Una de esas fotografias
se destaca en la portada de este ntimero.

Referencias

Barragéan, Rossana y Paula C. Zagalsky
2023 (ed.) Potost in the Global Silver Age (16th-19th Centuries). Leiden: Brill.

Combes, Isabelle
2011 Catherine Jean Julien (1950-2011). Journal de la Société des Ameéricanistes
97(2):397-402. DOI: 10.4000/jsa.11994.

Guengerich, Sara

2018 ‘[Por] haberme cabido en suerte ser de la familia y sangre de los Incas’: linaje,
lengua y limpieza de la sangre materna en la obra del Inca Garcilaso de la Vega.
Philologia Hispalensis 32(2):117-130.

Hartmann, Roswith
1987 Necrologia y lista de publicaciones de Udo Oberem (1923-1986). Jahrbuch fiir Ge-
schichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):21-30.

Julien, Catherine

1983 Hatungolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region. Berkeley: University
of California Press.

1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner
Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar fiir Volkerkunde, Universitiat Bonn.

1998 Die Inka. Geschichte, Kultur, Religion. Trad. por Kerstin Nowack. Beck’sche Reihe.
Minich: C. H. Beck.

2000 Reading Inca History. lowa City: University of lowa Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 10


https://doi.org/10.4000/jsa.11994

“How do we excavate a text?”

2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la
vieja (1542-1597). [reeditado en 2014]. Santa Cruz: Fondo editorial municipal.

Jurado, Carolina
2014 «Descendientes de los primeros». Las probanzas de méritos y servicios y la ge-
nealogia cacical. Audiencia de Charcas, 1574-1719. Revista de Indias 261:387-422.

Kaulicke, Peter
2003 Memoria historiografiada y memoria materializada. Problemas en la percepcién
del pasado andino preeuropeo. Estudios Atacamefios 26:17-34.

Malaga, Alejandro
2024 (ed.) Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis Millones. 3 vols. Lima: Uni-
versidad César Vallejo.

Noack, Karoline

1996 Die Visitation des Gregorio Gonzdlez de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vizeko-
nigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung.
Frankfurt am Main: Peter Lang.

2018 Altamerikanistik. En: Thomas Becker y Philip Rosin (eds.), Die Buchwissenschaf-
ten. Geschichte der Universitit Bonn, vol. 3, pp. 706-711. Gottingen: Bonn Univer-
sity Press.

2023 Mobilization as Dependency: The Case of Mitimaes in the Inka State as a Hotspot
of Early Glocalization. En: Stephan Conermann, Youval Rotman, Ehud R. Tole-
dano y Rachel Zelnick-Abramovitz (eds.), Comparative and Global Framing of En-
slavement, pp. 81-116. Berlin y Boston: De Gruyter. DOI: 10.1515/9783111296913-
004.

Noack, Karoline y Olga Gabelmann

2026, en prensa Introduccién. En: Olga Gabelmann y Karoline Noack (eds.), Los inkas
en miiltiples paisajes. Estrategias de dominacion, dependencias asimétricas y memorias,
Bonner Amerikanistische Studien 59. La Paz y Bonn: Plural y BASS.

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950-27 May 2011). Indiana 29:331-341.

Oberem, Udo
1987 Necrologia y lista de publicaciones de Hermann Trimborn (1923-1986). Jahrbuch
fiir Geschichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):1-20.

Rivera Andia, Juan Javier
2025 (ed.) Cafiaris Il. Arquitectura, organologia y tradicion oral en Incahuasi y regiones cir-
cunvecinas. Buenos Aires: Rumbosur.

Salomon, Frank
2004 The Cord Keepers: Khipus and Cultural Life in a Peruvian Village. Durham y London:
Duke University Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 11


https://doi.org/10.1515/9783111296913-004
https://doi.org/10.1515/9783111296913-004

NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

El imperio como un proyecto
Los aportes de Catherine Julien a la arqueologia de los Incas

Catalina Soto Rodriguez

Universidad Academia de Humanismo Cristiano (Santiago de Chile, Chile)
ORCID: 0000-0001-6157-2844

cata.sotorodriguez@gmail.com

Recibido: October 28, 2024 / Received: October 28, 2024, Aceptado: 7 de junio de 2025 / Accepted: June
7,2025

Resumen

La profunda obra de Catherine Julien tiene entre sus lineas mds conocidas el estudio
del altiplano Qolla, el cual presenta como uno de sus ejes centrales la investigacién
arqueoldgica. Si bien son mucho més famosos sus estudios etnohistéricos, las re-
flexiones derivadas de sus trabajos interdisciplinarios podrian haber sido de gran
relevancia para el devenir de la arqueologia sudamericana. Sin embargo, pocas de
sus precisiones han permeado el quehacer de las y los arqueélogos locales dedica-
dos a los estudios inkaicos. En este articulo se presentan las principales propuestas y
precisiones metodolégicas de Catherine Julien respecto de los estudios arqueolégi-
cos. Luego se analiza como su obra ha permeado las investigaciones arqueolégicas
sobre el Tawantinsuyu. Finalmente, se proponen algunas ideas de las causas que
han marginado parte de la obra de Julien de los estudios arqueolégicos sudameri-
canos, desde un andlisis feminista enmarcado en los estudios latinoamericanos.

Palabras clave
Estudios andinos, imperio inka, proyecto colonial, feminismo, arqueologia
sudamericana

Abstract

Catherine Julien’s profound work includes, among its best-known aspects, the study
of the Qolla highlands, which features archaeological research as a central axis.
While her ethnohistorical studies are far more famous, the reflections derived from
her interdisciplinary work could have been highly relevant to the development of
South American archaeology. However, a few of her insights have permeated the
work of local archaeologists dedicated to Inca studies. This article presents Cather-
ine Julien’s main proposals and methodological insights regarding archaeological
studies. It then analyzes how her work has influenced archaeological research on
the Tawantinsuyu. Finally, it proposes some ideas about why some of Julien’s work
has been marginalized in South American archaeological studies, from a feminist
perspective within Latin American studies.

Keywords
Andean studies, Inca empire, colonial project, feminism, South American
archaeology

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 12-31
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3307

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3307
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

El imperio como un proyecto

La obra de Catherine Julien se caracteriza por una originalidad derivada de su enorme
capacidad para encarnar el trabajo interdisciplinario. Su profundidad y extensiéon han
sido destacadas con mucho afecto en varias semblanzas post mortem (Combes 2011;
Lorandi 2011; Merino Jiménez 2011; Nowack 2012; Spalding 2012). Desde sus primeras
investigaciones en los Andes como discipula de John Rowe, resaltan sus habilidades
para la combinacién de diversas disciplinas. En dichos momentos sus preocupaciones
tuvieron un énfasis en lo arqueolégico, realizando extensas revisiones de colecciones
cuzquefias e investigaciones regionales especificas. Estas tltimas culminan con una im-
portante obra sobre la capital inka del altiplano Qolla, hoy denominado sitio arqueol6-
gico de Hatungqolla (Julien 1983, traducido al espariol el 2004).

Pero sus trabajos posteriores hacen que sus aportes més conocidos se comprendan en
la esfera de la etnohistoria, pues estdn basados en un detallado analisis de fuentes pri-
marias. Entre los elementos que se han destacado de su trayectoria son su grandes ha-
bilidades para la paleografia y las varias becas obtenidas, entre ellas las prestigiosas
Wenner-Gren Foundation (Estados Unidos) y Fundaciéon Humboldt (Alemania), sien-
do utilizadas en una busqueda intensa de archivos en Sevilla, Lima y Buenos Aires
(Nowack 2012; Spalding 2012). La revisién de los documentos se convirtié en un ejer-
cicio arqueolégico especialmente en su estadia en Bonn, lo cual ella misma destaca en
el prélogo de Reading Inca History (Julien 2000). Esto es patente en el método de traba-
jo a través del cual demuestra que, aun dedicindose mucho mds a los archivos, nunca
abandoné la perspectiva arqueoldgica, incluyendo siempre la cultura material y el terri-
torio en sus reflexiones e interpretaciones. Para ella el andlisis detallado de las fuentes
primarias, fuesen fragmentos de cerdmica o documentos, fueron centrales en la recons-
truccién sistematica del pasado. Los inkas fueron el centro de sus preocupaciones in-
vestigativas, desde lo arqueoldgico hasta los tiempos histéricos del virrey Toledo, su
busqueda de la historia y de nuevas fuentes y mecanismos para conocerla fueron nota-
bles. Asi, cre6 maneras novedosas de comprender y escudrifiar en ese pasado.

Dentro de las cualidades que son destacadas de Catherine Julien, ademaés de su enorme
capacidad como investigadora, es su dedicacién como traductora de fuentes, la tenaz
publicacion de sus investigaciones en espafiol y su diligente labor docente en distintas
universidades peruanas y del norte global (Spalding 2012). Su interés por transmitir la
informacién ha sido bastante referido por quienes la conocieron. También se destaca su
calidez y los fuertes lazos de amistad forjados en sus estadias de investigaciéon (Lorandi
2011; Merino Jiménez 2011; Spalding 2012). Esto se vislumbra en los agradecimientos de
Reading Inca History, luego de reconocer que todo lo avanzado por otros fue un impulso
para su trabajo, cierra sefialando que “There is magic afoot when such forces come
together” (Julien 2000: XVII).

En este articulo me propongo realizar un andlisis de las propuestas arqueoldgicas de
Catherine Julien, considerando varios supuestos que sintetiza en Reading Inca History,
pero que se visualizan en su obra desde sus primeros trabajos en el altiplano Qolla. Tam-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 13



Catalina Soto Rodriguez

bién me propongo buscar algunas pistas de porqué su obra aun tiene poca repercusion
en los estudios inka sudamericanos, considerando una perspectiva tedrica feminista
situada en una vision latinoamericanista. Estas ideas derivan de mi investigacién doc-
toral sobre el imperialismo inka e hispano en los Andes (Soto Rodriguez 2023), a través
de la cual noté sesgos como la poca repercusion de autoras de diversas nacionalidades,
siendo este el primer estudio que sistematiza estas apreciaciones.

Por qué adoptar una perspectiva feminista

En la tltima década, América Latina ha presenciado un crecimiento del movimiento
feminista, con nuevos brios en demandas histéricas de las mujeres como el fin a la vio-
lencia de género y reales garantias en derechos sexuales y reproductivos. Esto ha sido
particularmente notable en Chile (véase p. ej. Lopez Dietz e Hiner 2022) y Argentina
(véase p. ej. Natalucci y Rey 2018), pero ha permeado toda la regién con consignas como
#NiUnaMenos (Argentina, 2015), un simil del #MeToo! (EE. UU., 2017), que demuestra
una globalizacién de estos movimientos.

Lejos de ser una preocupaciéon puntual, la violencia en las universidades ha sido ex-
presada en diferentes articulos académicos como un problema regional (véase Felitti
y Rizzotti 2016; Lopez 2019). Al respecto, durante la tltima década en Chile se vivieron
numerosas denuncias a académicos connotados que continuaron con demandas res-
pecto de los protocolos de denuncia sobre acoso y abuso, pero también con exigencias
de cambios en los curriculos de estudio (Palma Manriquez 2018; Ponce Lara 2020; Gal-
vez Comandini etal. 2021). Dentro de las demandas mas significativas respecto de los
contenidos se encuentran 1) la inclusién de mayores lecturas de autoras y 2) la incorpo-
racion de teméticas relacionadas con las mujeres, pero también con la diversidad sexual
y la diversidad étnica, propia de nuestras naciones latinoamericanas. Con esto, se pre-
tendi6 llegar a un nuevo equilibrio que avanzase en dejar atrds el androcentrismo y la
misoginia académica, es decir, hacia una educacién no sexista.?

Desde hace varias décadas, diversos estudios han develado que en el &mbito intelectual
operan criterios excluyentes para las mujeres, tales como los estereotipos de género, la
division sexual del trabajo y el denominado techo de cristal (Garcia de Leén y Garcia
2001; Kurtz-Costes etal. 2006; Torres Gonzdalez y Pau 2011). A esto se suma el retra-
so o modificaciones en las carreras profesionales de las mujeres, debido a la carga que
implican las tareas del hogar y de cuidados, sobre todo la maternidad. Estas no son

! Este hashtag comenz6 a ser utilizado por la activista estadounidense Tarana Burke el afio 2006, siendo
popularizado el 2017 a propésito del caso Weinstein.

2 Por sexismo se entiende una “expresion de un orden social y relaciones de convivencia que se asien-
tan en la dominacién masculina; pero como es tan antiguo el poder que ejercen los hombres sobre las
mujeres, se ha naturalizado” en nuestra cultura, y parece que siempre hubiera sido asi, asi lo aprende-
mos, lo internalizamos y lo recreamos. Por tanto, la primacia de lo masculino no requiere justificacion,
se cree falsamente que es lo ‘natural’” (Red Chilena contra la Violencia hacia las Mujeres 2015).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 14



El imperio como un proyecto

constataciones nuevas, las brechas laborales y salariales han sido develadas y analiza-
das desde hace méas de dos décadas por diferentes prismas tedricos (Anker 1997). Ello,
por supuesto, tiene un correlato en los curriculos de estudio, siendo algunos paises me-
nos proclives a la apertura de estudios en género y feminismo como ha sido descrito
respecto del caso espariol (Nufio Gémez y Conde 2017).

Esto es perceptible en universidades y circulos académicos latinoamericanos (Gonza-
lez Suarez 2002), cada uno con sus particularidades, donde se replica la idea de que
estas perspectivas son mds bien problemas de mujeres, sesgos ideolégicos y/o doctri-
narios, finalmente, como si la critica feminista y los estudios de género fueran no-ciencia
(Fraisse 2016). Ello a pesar de la apertura de Centros de Estudio y Programas de Géne-
ro, como el Instituto de Investigaciones de Estudios de Género (IIEG) de la Universidad
de Buenos Aires (UBA), Argentina, el Centro de Estudios de Género (CEG) de la Uni-
versidad Nacional Auténoma de México (UNAM) o el Centro de Estudios de Género y
Cultura en América Latina (CEGECAL) de la Universidad de Chile. La tarea persiste, es
necesaria y urgente, por lo que al interior de CLACSO? existe un drea especifica dedica-
da al tema, el Grupo de Trabajo Universidades y despatriarcalizacién, el cual tiene por
objetivo poner “en cuestion el cardcter autoritario, patriarcal, androcéntrico y racista de
la institucion [universitaria]”.#

Reconocida esta condicién de la academia latinoamericana, una herramienta til para
comprender la figura de Catherine Julien en el contexto de los estudios realizados en
este territorio es la de “saber o enunciacion situada” propuesta por Donna Haraway
(1995). Asi, el saber situado nos contextualiza en un marco de un conocimiento valido
que no pretende ser universal, més si sistemético y fidedigno, asumiendo su parcialidad
y atendiendo a la singularidad (Sdez Tajafuerce 2018). En la misma linea, también nos
es ttil el concepto de “saber privilegiado” que define que las mujeres, méas lejanas de
las posiciones de poder, suelen producir un conocimiento mds desinteresado de las
dindmicas de este. En el caso del campo arqueoldgico sudamericano, se ha reconocido el
androcentrismo dominante por varias investigadoras, especialmente de Pert (Santana
Quispe 2019; Tavera Medina 2019) y Argentina (Korstanje 2024; Williams y Korstanje
2021), siendo el &mbito anglosajon uno de los primeros en identificarlo (Wylie 2001).

Los inicios de la labor de Catherine Julien en los Andes se sittan a fines de la déca-
da de 1970, posiciondndose, junto a Karen Spalding, como investigadoras destacadas
en la escena masculinizada de los Estudios Andinos. Esta situacién fue sorteada en la
generacion previa por unas pocas, entre ellas Rebeca Carrién-Cachot y Maria Rostwo-
rowski. Esta tltima figura ha sido un gran referente para muchas investigadoras de la
época, aunque con diferencias y particularidades como sus raices aristocratas peruano-

3 Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, prestigioso organismo de investigacion, de tipo inter-
nacional no-gubernamental, con estatus asociativo en la UNESCO, creada en 1967.

4 Citado de la pagina web del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalizacién, vedse
www.clacso.org/universidades-y-despatriarcalizacion/ (visitado 2025-12-05).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 15


https://www.clacso.org/universidades-y-despatriarcalizacion/

Catalina Soto Rodriguez

polacas. Mientras la primera tuvo tantos escollos que, siendo peruana, terminé sus dias
en otro pais (Novoa 2013; Nufiez Huallpayunca 2016). También es notable el caso de
Dorothy Menzel, quien poco es referenciada por sus aportes a la compresion de la im-
posicién inka, pero que ha sido destacada por sus estudios y relevancia en los estudios
arqueolégicos sobre el estado Wari (Valdez 2024). Es decir, tal como se indica para el
caso argentino y chileno, el papel de las mujeres arquedlogas ha sido destacado, pero
en las generaciones pioneras, minoritario y dificultoso, por factores relacionados con
el contexto politico (dictaduras) y del enraizado patriarcado local (Brinck etal. 2021;
Williams y Korstanje 2021).

Julien fue discipula de John Rowe, lo cual explica algunas de sus estrategias de investi-
gacion, destacando sobre todo el desarrollo de una arqueologia muy rigurosa, apegada
a las fuentes escritas y con una vocacion historicista. También la sitta en la tradiciéon de
estudios de la Escuela de Berkeley, la que consider6 el proceso de la historia a través de
un andlisis de etapas definidas por rasgos significativos, que no implicaron transiciones
absolutas, considerando una visién panoramica de los fenémenos sociales prehispani-
cos (Tantalean 2016). Esto la distanci6 sustantivamente de las propuestas antropolégi-
cas, siendo una gran critica de lineas de trabajo como las de Tom Zuidema (Spalding
2012). Tal como ha sefialado Kerstin Nowack (2012), la critica a la visiéon de Tom Zuide-
ma y su lectura estructuralista del sistema calendérico y politico inkaico ha sido uno de
los puntos compartidos con Julien. Ambas autoras, desde distintas trayectorias, cuestio-
naron la deshistorizaciéon que implican estos enfoques. Esta postura critica podria haber
influido también en su marginacién dentro de los circulos académicos que heredaron el
paradigma estructuralista dominante.

Sus investigaciones siguieron un camino original y poco comtn en el que su paso por
Bonn también contribuyd, lo cual podria relacionarse el reconocido sello germano de
hacer investigacion en el Pert (Le6n Canales 2013). Aunque sin abandonar sus intere-
ses iniciales, dicho movimiento cada vez la alej6 més del ejercicio de la arqueologia
y la introdujo més profundo en los archivos y la historia. Un transito parecido al de
John Murra, quién luego de ser negado durante décadas su pasaporte estadounidense
por el anticomunismo promovido por el senador McCarthy, modifica su investigacion
doctoral cambiando las horas del trabajo de campo, por las de estudio de fuentes pri-
marias (Lorandi 2006; Murra 1978). Esto sin duda modificé completamente el curso de
la historia de vida de Murra, y también de los Estudios Andinos.

Estos antecedentes nos permiten plantear algunas preguntas: ;Qué hizo cambiar el
rumbo de su investigacion a Catherine Julien? ;Fue simplemente vocacién o tuvo que
ver con otros aspectos de su vida como, por ejemplo, la maternidad? ;Cuéles han sido
las razones de su bajo impacto en las academias latinoamericanas? ;Se relaciona con
redes de circulacién o con sesgos sexistas?

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 16



El imperio como un proyecto

Para responder a las interrogantes recién planteadas partiré por esbozar las principales
propuestas de Catherine Julien respecto de los Inkas. Luego revisaré sus aportes a la
arqueologia inkaica y los usos que se ha dado de estas investigaciones en los paises
andinos. Finalmente, propondré algunas hipétesis a partir del contexto planteado en
este apartado.

El imperio Inka como un proyecto

La vocacion de Catherine Julien por el método interdisciplinario para el estudio del im-
perio de los cuatro suyus es visible desde sus estudios doctorales (Julien 1983, 2004).
Estos se desarrollan en torno al sitio arqueolégico de Hatunqolla, capital del reino Qo-
lla, ubicado en la actual regién de Puno (Perti) en las cercanias del lago Titicaca. En ellos
manifiesta sus dotes como una arquedloga aguda que considera el amplio de evidencias
disponibles para proponer hipétesis novedosas a partir de un puzle incompleto. El gran
descubrimiento de Julien en esta investigacion, una explicacion alternativa respecto la
presencia inka en el altiplano Qolla a partir de los ciclos de expansion, se debe a la inte-
gracién detallada de cada disciplina. Mientras utiliza la historia para comprender el de-
sarrollo territorial e histérico de la provincia y la regién, teniendo la encomienda un rol
central en dicha retrospectiva de clarificaciéon de aspectos como la organizacién decimal
impuesta por el imperio (Julien 1982), usa la arqueologia para definir las distintas fases
de ocupacién del asentamiento, a partir de detalladas excavaciones y andlisis cerdmicos
fragmento a fragmento, que incluyen dibujos de cada forma e iconografia especifica. A
partir de ello concluye que fueron especialistas quienes disefiaron el asentamiento de
Hatungqolla, planificando la conexién de este con otros lugares de relevancia simbélica.
Ademas, define la idea de una “inkanizacién” esbozando la propuesta de un proyecto
de colonizacién a través de la cultura material, la cual seria profundizada en futuros
trabajos.

La mezcla entre arqueologia e historia comenzaba a ser fructifera mientras, en el inter-
tanto, la autora publica valiosos articulos que reflexionan sobre la vida provincial y la
imposicion de un gobierno imperial. Asi son dos los articulos mas destacados, aquél
publicado en un importante compilado de antropologia y arqueologia de los estados
Inkas y Aztecas (Collier etal. 1982), en el que Julien (1982) comparte paginas con varios
célebres investigadores, entre ellos Steve Stern, Karen Spalding, John Murra, Nathan
Wachtel, John Rowe, Franklin Pease, Pedro Carrasco y James Lockhart. Aqui se dedi-
ca a definir la organizacién decimal inka, la cual fue alabada por los espafioles por su
eficiencia administrativa tributaria. Esta fue una de las principales formas de reorgani-
zacion imperial, agrupando y dividiendo etnias con fines organizativos (Julien 1999).
Asi, identifica unidades de distinta magnitud (Julien 1982), la forma en que este me-
canismo se aplic6 (Julien 1988) y cémo esto se reflej6 en Hatunqgolla (Julien 1987). La
discusién del gobierno provincial Inka y el enfoque regional sobre los grupos étnicos
estd cada vez mds delineado en estos trabajos, los cuales sustentan la idea de que el

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 17



Catalina Soto Rodriguez

estado Inka oper6 de manera premeditada y altamente especializada. Algunas déca-
das después esta organizacion decimal la vincula con los lugares sagrados o pacariscas
(Julien 2002).

Otro elemento que esta presente desde temprano en su obra es que el proyecto impe-
rial tiene historia y, por tanto, se expresa a través de ciclos. Esta idea es evidente en
sus interpretaciones acerca de Hatunqolla, pero, sobre todo en Reading Inca History, en
donde avanza desde la materialidad hacia una propuesta sobre la consciencia histérica
imperial. En este libro es dénde se manifiesta con mayor dureza la critica a los estudios
antropolégicos, en particular, por su negacion de la historia inka al reducirla a mitos
y leyendas que expresan una organizacién estatica basada en el parentesco (por ejem-
plo Zuidema 1964; Pease 1995; libro resefiado por Benavides 1992). A esto se suma otro
argumento que niega las categorias descriptivas utilizadas por los espafioles, como la
de “imperio”, por considerar que fuerzan la realidad andina (Rostworowski 1999; Pease
1995). Esta linea argumental ha promovido especialmente en el centro-sur andino el uso
de conceptos como el de “integracién” y “armonia”, los que parecen olvidar en largos
pasajes que el estado Inka fue uno de tipo expansivo y militar. Desde mi punto de vis-
ta, fomentando una esencializacién de lo “andino”, con ideas subyacentes como la del
“buen salvaje”. Asi, Julien (2000) pone el acento y la advertencia sobre este asunto que
nos impide atin avanzar en una critica al imperialismo en los paises andinos. Sin duda,
las cosas cambian cuando una sociedad de pequefia escala se convierte en imperio.

En concordancia, Julien (2000) propone un ejercicio arqueoldgico de los documentos
tempranos, separando del canon de escritura hispana y las intenciones de los autores,
del contenido histérico que refiere a ese pasado inkaico convertido en verdad histérica,
es decir en historia oficial. Para ello busca identificar posibles fuentes de transmisién,
entre las que destaca formas diferentes a la escritura fonética como cantares y aquellas
tablas pintadas bajo las 6érdenes de Pachacuti. A partir de ello, define géneros teméti-
cos, entre los que destaca la genealogia y las historias de vida. Con esto logra identificar
nuevamente un claro proyecto imperial y colonial que se inventa a s{ mismo, acomo-
dando la verdad de manera planificada segtin cinones del poder. En este caso, situando
a la linea genealdgica de Pachacuti, el constructor del Cuzco imperial y el iniciador de
la gran expansion, en el centro de la historia inka. En un articulo posterior, Julien (2002)
destaca que el proyecto identitario imperial fue reforzado a través del culto a lugares
especificos en cada uno de los suyu o regiones imperiales, vigorizando la pertenencia a
esta entidad mayor vinculada al estado. Por ejemplo, el Titicaca se habria convertido en
una huaca general. Asimismo, propone para la costa sur rescatar hechos histéricos es-
pecificos que permiten situar momentos de la expansién inka a cargo de Topa Inka, para
luego aplicarlos en la basqueda de problemas en los estudios de sitios arqueolégicos,
definiendo de manera especifica una temporalidad (Julien 2008).

Coincidente con varias propuestas de Julien, en mi investigaciéon doctoral he sistema-
tizado distintas propuestas sobre el dominio imperial en los Andes (Soto Rodriguez

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 18



El imperio como un proyecto

2023), denominando “proyecto colonial” al conjunto de politicas para el establecimiento
y consolidacién del dominio imperial, derivadas de un constructo ideolégico especifico
y del estudio de las poblaciones dominadas. El proyecto colonial seria aquel esque-
ma desde el cual, y de manera premeditada, se ejecutan los procesos de legitimacion
ideolégica, conversion cultural y control de la poblacién, que se concretan en lo que he
denominado la “invencién del imperio” y la “construccién del imperio”. En el eje de la
invencion del imperio se encontraria la consciencia histérica y en el de la construcciéon

la de los especialistas en planificacién, ambas ideas presentes en los trabajos de (Julien
1988, 2000).

Principales propuestas para la arqueologia

Como ya ha sido sefialado, Julien no abandoné su vinculo con la arqueologia, inclu-
yendo en la mayoria de sus investigaciones la perspectiva de la cultura material, ya
sea desde trabajos propios como los de otras/os arquedlogas/os. Aqui pretendo desta-
car cuatro aspectos de su enfoque explicitados en sus trabajos (Julien 1987, 1993, 1983,
2004): a) un enfoque regional para la integracion entre arqueologia e historia; b) la iden-
tificacién de limites entre grupos humanos desde la materialidad y los relatos escritos;
¢) la identificacion de etapas de la imposicién imperial; d) la profundizacién del anélisis
arqueolégico para superar la definiciéon superficial de presencia/ausencia del imperio
en una localidad dada.

Respecto del enfoque territorial, Julien (1993) considera que es una excelente base para
hacer comparaciones entre diferentes espacios. La comparacién resulta ser un méto-
do propio de la ciencia que permite valorar y ponderar resultados. Pero para que ello
sea efectivo es importante que definamos pardmetros claros. Asi, la autora propone
que esa unidad minima de comparacién es la divisiéon en provincias, las cudles suelen
ser de mayor tamafio que las que con frecuencia estudiamos las/los arquedlogas/os
(por ejemplo, un sitio o un valle) (ibid.). Un enfoque etnohistérico permite generar una
contextualizaciéon de las unidades menores estudiadas desde la arqueologia, ddndole a
quién investiga una perspectiva amplia que es la que requiere el analisis de una forma-
cién social de tipo expansiva, al relacionar poblacién con recursos.

El origen del enfoque territorial en Julien se potencia por las discusiones de los afios
de 1970, llevandola a trasladar sus analisis desde el Qollasuyo a la zona de Condesuyo,
que es donde se manifestaria la verticalidad propuesta por Murra para el drea Lupaca
(Julien 1991). Sin duda, la historia regional nos provee un marco sobre el cual contex-
tualizar la investigacién arqueoldgica, siendo esta una de las ideas fuerza de su ensayo
“Finding a Fit” (Julien 1993). Personalmente, he aplicado esta forma de anlisis tanto

5 Parafraseando el titulo del compilado de textos “Invencién de la Nacién” de Alvaro Fernandez Bravo
(2000).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 19



Catalina Soto Rodriguez

territorial como temporal en el Callejon de Huaylas (Perti) y en la quebrada de Tarapa-
ca (Chile) (Soto Rodriguez 2023), permitiéndome ponderar, por un lado, a una escala
imperial un marco regional de las evidencias arqueolégicas, y por otro, ubicar en un
contexto histodrico las transformaciones promovidas por el Estado en la larga duracion.

Esto nos introduce en la cuestiéon de los limites entre entidades, definidas como pro-
vincias, pero también en referencia a los grupos étnicos. Julien (1993) nos indica la ne-
cesidad de desarrollar métodos etnohistoéricos, es decir, que incluyan analisis de textos
y cultura material, que nos permitan mejorar la resolucién de estos limites. El punto
de inicio para ella es la encomienda y los corregimientos, ya que estos presentan, aun-
que con diferencias, limites similares a los nativos y que son faciles de identificar en las
fuentes escritas (Julien 1983: 9-33). Esto seria aplicable s6lo a los territorios formalmen-
te organizados por el Estado, cuya evidencia es la aplicacién del sistema decimal y la
exigencia de tributo. Quedando fuera de esta perspectiva los territorios con evidencia
inkaica, pero que no manifiestan con claridad esta reorganizacién (Julien 1993).

Aqui el uso de la infraestructura es fundamental para comprender la reorganizacién, tal
como ejemplifica con el caso de la regién de Vilcashuaman, usando el trabajo de Schrei-
ber (1987), lugar del centro administrativo principal de la regién habitada por Soras y
Lucanas. A través de datos etnohistdricos se identifica un sistema econémico bien claro,
asociado al pastoralismo, y desde la arqueologia un espacio notorio de transito desde
Huari a Nazca por el valle de Carhuarazo, donde ademads es identificado un centro
inkaico asociado a la poblacién Andamarca Lucana. Otros rasgos de intervencién son
minimos, aunque la evidencia etnohistérica demuestra lo contrario, tal como se observa
en laregiéon de Hudnuco y la etnia Chupaychu (Thompson 1967). Estas observaciones se
replican en la cerdmica y otros materiales muebles, aportando a la constatacién de que
mayores grados de incorporacion de elementos cuzquefios no necesariamente indican
mayor control de la poblacién local por parte del Estado.

Otro aspecto que queda expresado en la obra de Julien es la percepcién de la expansion
inka como un proceso, cuyos ciclos son visibles en la cultura material. Esto lo establece
a partir de su andlisis de grandes cantidades de vasijas de Sacsahuaman (Julien 1987),
bajo la supervisiéon de Rowe y previo a la ejecucioén de su proyecto doctoral. Esto le per-
mite tener una vision clara de las piezas Inka-Cuzco, en las que es posible identificar
cambios que pudieron relacionarse con los contactos establecidos con las regiones con-
quistadas, es decir, con ciclos y procesos. Pero también mantuvo la observacién regional
en sus estudios sobre Hatungolla (Julien 1983, 2004), derivando al menos dos observa-
ciones relevantes a) que la ceramica puede reflejar dominio, pero también otras cosas
que pueden ser pensadas desde el estudio de documentos; b) que los estilos cerdmicos
provinciales reflejan el proceso de imposicion imperial, al menos un antes y un después
del dominio de tal o cual region.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 20



El imperio como un proyecto

Respecto de la excavacion y el andlisis contextual y estratigrafico que esta requiere, la
utiliza para establecer etapas, definidas por conjuntos de rasgos especificos y particula-
res, especialmente de estilos cerdmicos (forma y decoracién). Luego de estas definicio-
nes Julien plantea ciclos para el proceso imperial. En su estudio sobre Hatunqolla con-
cluye que estas etapas, definidas por medio de excavaciones, evidencian una “inkani-
zacion”, pero no necesariamente del modo dominacién sino del modo imitacién, dadas
las sugerentes aspiraciones imperiales Qolla o su intento de independencia (Julien 2004:
173-174). Entonces, Julien nos provee de una visién alternativa a lo presentado por la
mayoria de las investigaciones norteamericanas sobre las formas de dominio territorial
o hegemonico, directo o indirecto (por ejemplo D’ Altroy 1992) En sus anélisis identifica
que previo a la construccion del asentamiento inkaico no se observaron influencias del
tipo Inka-Cuzco en los fragmentos, mientras que en tiempos posteriores se evidencio
un proceso de constante cambio constituyéndose el estilo imperial en fuente de nuevas
ideas, impactando en imitaciones que cambiaron la forma de coccién, color de la pasta
y el acabado de superficie con claridad en la fase 1. En general se observa una inclusién
de formas inkaicas con decoraciones que, si bien incluyeron motivos cuzquefios, fue-
ron compuestas localmente, especialmente notorio en la fase 2. Destaca para la fase 3 la
inclusién de la olla en pedestal, mayormente utilizada en contextos domésticos, por lo
que presume una adopcién de aspectos mds cotidianos de la cultura inkaica.

En “Finding a Fit”, Julien (1993) profundiza en estos procesos concentrandose en los ti-
pos Taraco policromo y Urcosuyo policromo. Este tltimo se compone de formas Cuzco-
Inka, sobre todo las méas populares en las provincias, aribalos y platos de dos asas, y al
que se aplican disefios cuzquefios como locales. Considerando la variabilidad del tipo,
define que existieron multiples fuentes de fabricacién. Identifica también que la intro-
duccién del color naranjo en la decoracion de las piezas Cuzco-Inka (Modo B), cuyos
colores tipicos son negro, rojo y blanco, podria relacionarse con la influencia de tipos
altiplanicos como Taraco y Urcosuyo. Es més, la decoracién en bandas anaranjadas es
interpretada como inspirado en el estilo Tihuanaco. Esto lo interpreta como evidencia
del momento en que hay dominio del drea sur del lago Titicaca, lo cual permite a la
autora referirse a los inicios de la incursién inka en la region a cargo de Topa Inka.
Aqui nos adentramos en la historia, la cual cuenta que Topa Inka habria sofocado una
rebelion colla luego de la muerte de su padre. En términos materiales, observa que en
los lugares donde se habrian atrincherado se establecieron haciendas asociadas a este
gobernante. Tomando en cuenta esta informacién, la autora plantea que es posible que
el estilo Taraco policromo sea posterior a estos eventos y represente el dominio de la
porcién norte del Titicaca.

Estos ejercicios de reflexién y andlisis nos ensefian que es necesario tener claridad de
qué es y qué no es una pieza Inka-Cuzco, y no confundir las piezas provinciales con las
cuzquefias (imperiales). Por otro lado, nos indica que al refinar las cronologias locales
obtenemos las herramientas que necesitamos para estudiar la expansioén inka como un
proceso, pero esto debe ser en concordancia con un conocimiento acabado de la historia

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 21



Catalina Soto Rodriguez

inka y de los estilos cerdmicos asociados a los inkas (y potencial cronologia) que se in-
troducen en la regién en estudio. Existe una compleja interrelacion entre los estilos inka
y las tradiciones locales, siendo el andlisis de su influencia mutua un ejercicio que nos
provee de claves respecto de las caracteristicas y tiempos del proceso de expansion. La
presencia de los simbolos cuzquefios puede ser fuerte, pero no necesariamente indicar
dominacién, también puede referir otras cosas. Catherine Julien (1987, 1993, 2004)) nos
ensefia que debemos ir mas alld de la evaluacion de la penetracion de los estilos, pa-
ra poder comprender el control inka (Julien 1993). En favor de las/los arquedlogas/os
sudamericanos, es importante sefialar que el financiamiento para ir a otros paises lati-
noamericanos a realizar estadias de investigaciéon es mucho mas esquivo que para in-
vestigadores del Norte Global, una de las aristas de lo que se ha conceptualizado como
Colonialismo del Saber (Lander 2000).

Recepcién de la obra de Catherine Julien en la arqueologia
sudamericana

Ya se han revisado los principales aportes de Catherine Julien en torno al estudio del
imperialismo inkaico y su mirada interdisciplinaria. En este apartado, me concentro en
analizar cémo su obra ha sido utilizada por arquedlogas y arquedlogos sudamericanos.
Para ello, se realiz6 una revision exploratoria de citaciones académicas a través de Goo-
gle Scholar, con el objetivo de visualizar patrones generales de circulacién y recepcion.
Aunque se reconocen las limitaciones de esta herramienta como fuente cuantitativa,
permite observar tendencias que luego se contrastaron con un andlisis cualitativo de
textos clave que refieren a su trabajo, ya sea de forma directa o tangencial.

A continuacién, se presenta un cuadro con los principales textos revisados, junto al
numero estimado de citaciones totales, citaciones por parte de autores sudamericanos
y el tipo de uso que se hace de sus ideas:

Obra de Catherine Julien Citaciones Citaciones
totales sudamericanas

“How Inca decimal administration worked” 119 3

(1988)

“Finding a Fit” (1993) 80 4
Reading Inca History (2000) 70 4
“Identidad y filiacién por suyu” (2002) 24 2

“Las tumbas de Sacsahuaman” (1987) 22 11
Hatungqolla (1983, 2004) 143 (inglés), 14

22 (espafiol)

Cuadro 1. Sintesis de citaciones del trabajo de Catherine Julien y tipo de uso.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 22



El imperio como un proyecto

De acuerdo con estos resultados, se observa que las obras de Julien que abordan la or-
ganizacion inkaica concentran el mayor ntimero de citaciones, en particular “How Inca
decimal administration worked” (1988), “Identidad y filiacién por suyu” (2002) y Ha-
tunqolla (1983). Esto sugiere un interés especifico por sus aportes al andlisis del aparato
administrativo inka, mas que por sus propuestas metodolégicas o epistemoldgicas.

Por ejemplo, “Las tumbas de Sacsahuaman” (1987) es el texto mads citado por investiga-
dores sudamericanos, principalmente del Perti. Sus referencias se centran en el andlisis
cerdmico y la definicion de estilos, aspecto reforzado por el hecho de que este articulo
tard6 casi una década en publicarse en la revista Nawpa Pacha. En cambio, textos co-
mo “Finding a Fit” (1993), que desarrolla una propuesta metodolégica sobre el enfoque
regional y la comparacién etnohistérica, reciben pocas menciones sustantivas, siendo
mas bien citados por datos o generalidades (por ejemplo Alconini 2013).

En el caso de Reading Inca History (2000), considerado su libro més ambicioso, s6lo se
identificaron cuatro citaciones sudamericanas, de las cuales una (Mignone 2015) lo uti-
liza de manera mas desarrollada. Llama la atencién que incluso su versién en espariol
(Para leer la historia Inca) arroja apenas ocho resultados de citas. Algo similar ocurre con
Hatungqolla, cuya version original en inglés registra tres citas de autoria sudamericana,
mientras que su edicioén traducida al espafiol suma once, incluyendo referencias de Pe-
ra, Chile, Argentina y Bolivia.

Ademas, se identifican algunos usos especificos del trabajo de Julien en estudios regio-
nales, como el de Ayca Gallegos (1995) sobre las chullpas de Sillustani, o en compilacio-
nes sobre la ocupacién inka en la cuenca del Titicaca (Flores y Tantaledn 2012; Rivera
Casanovas 2014). Sin embargo, en este tltimo caso quien mds profundiza en el trabajo
de Julien es el arquedlogo estadounidense Charles Stanish (2012), lo que refuerza la idea
de que sus aportes han sido mejor incorporados por investigadores no sudamericanos.

Segtin estas indagaciones que, insisto, son de caracter exploratorio, puede concluirse
que el trabajo de Catherine Julien ha sido citado principalmente por su produccién em-
pirica, especialmente en lo referido a organizacién politica y cerdmica inka. Sus obras
mas citadas han sido utilizadas como fuente de datos o ejemplos especificos, mientras
que sus propuestas metodoldgicas, especialmente aquellas que articulan historia y ar-
queologia, han recibido escasa atencion.

Esto es patente en compilaciones clave como The Inka Empire (Shimada 2015), donde
las autoras y autores retoman algunas de sus ideas sobre administracién o cultura ma-
terial, pero no desarrollan sus hipétesis interdisciplinarias ni su enfoque critico a los
mitos andinos o a la narrativa de la armonia imperial. Algo similar ocurre en trabajos
sobre el centro-sur andino (Hayashida etal. 2022) y en textos de autores como Alconini
(2013, 2022), Stanish (2012) y Lima Torres (2014), quienes incorporan datos de Julien sin
profundizar en su marco tedrico.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 23



Catalina Soto Rodriguez

Finalmente, se observa que los textos histéricos de Julien -aquellos que critican los usos
estructuralistas o los enfoques ahistoricos del imperio inka- son poco utilizados por ar-
quedlogos sudamericanos, a diferencia de su recepcién mas amplia en la historiografia
o en la antropologia critica (Martinez C. 2022). Esta tendencia refuerza la hipoétesis de
una marginalizacién epistemolégica que no se explica solo por las barreras idiomati-
cas o la circulacién limitada de sus obras, sino también por dindmicas estructurales de
género, jerarquia disciplinar y colonialidad del saber en el &mbito académico sudame-
ricano.

Volver a las fuentes, una y otra vez

Una conclusién sencilla respecto del menor uso de los trabajos de Catherine Julien en-
tre las y los investigadores sudamericanos podria concentrarse en las barreras idioma-
ticas y/o de circulacién de materiales. No obstante, como ya se ha sefialado, de parte
de la autora hubo esfuerzos sobresalientes por publicar gran parte de sus escritos en
castellano. Por otra parte, hoy en dia es muy sencillo conseguir estos documentos por
internet o redes sociales. De todas maneras, respecto de la difusién de los estudios y su
interés por ellos, muchas veces se relaciona con los transitos que las/los investigado-
ras/es hacen en sus devenires de actividades en archivos y de trabajos de campo. Por lo
cual, no debemos descartar que la baja lectura de su obra entre las/los arquedlogas/os
sudamericanos se relacione con una mayor presencia de Julien en congresos de historia
que de arqueologia, por ejemplo.

A pesar de ello, no deja de ser llamativo que obras como Reading Inca History (2000)
no hayan tenido repercusién en la arqueologia de los Inkas escrita por sudamericanos.
Esto podria deberse a que la arqueologia sudamericana ha tenido una fuerte influencia
antropolégica y de las escuelas norteamericanas, por lo que han sido més considerados
en sus modelos estudios que trabajan en torno a sistemas y estructuras que en el ana-
lisis de problemas de cardcter histérico. Asi, las obras candnicas respecto del tema se
centran en una construccion de lo “andino” (Ramos 2018), que tiene origenes ligados a
la figura de John Murra més que a la de John Rowe (tutor de Julien en sus inicios), aun
cuando ambos son considerados iniciadores de dos de las méds importantes genealogias
de los estudios ligados a la arqueologia inka (ver capitulos 6 y 7 en Tantaledn 2016).
Eso se relaciona con el trabajo internacionalista de Murra, quien no s6lo promovié las
relaciones entre investigadores sudamericanos, sino que también colabor6 con la crea-
cién de instancias como congresos y centros de estudio (Ramos 2015). Desde este punto
de vista, no es casual que dos investigadores ligados a él, Craig Morris y John Hyslop,
tengan una gravitaciéon mayor en las escuelas sudamericanas.

Considerando todo lo anterior, no debemos dejar fuera de este anélisis las caracteris-
ticas de las academias sudamericanas. La ausencia de mujeres investigadoras en los
curriculos de cursos y programas de estudio, asi como de temdticas sobre éstas, dejan

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 24



El imperio como un proyecto

clara la existencia de un androcentrismo arraigado desde los origenes de las institu-
ciones educativas. Por tanto, la hipétesis de que mujeres investigadoras de alto nivel
hayan quedado marginadas o fuera de la vision en los estudios inkas es absolutamente
plausible. Un andlisis feminista de la vida y obra de Catherine Julien podria hacernos
comprender también sus transitos. El trabajo de campo para las mujeres arquedlogas
es complejo cuando existen responsabilidades parentales o de cuidados de otros en ge-
neral. Es por eso que el trabajo de archivo aparece como una oportunidad tinica para
conciliar la vida profesional con la vida personal. Es importante indicar que tradicio-
nalmente los estudios inkaicos han sido bastante masculinizados, por lo que destacar
en él con perspectivas diferentes es algo muy dificultoso. Una percepcién que comparto
con otras investigadoras (Verénica Williams, comunicacién personal 2024).

Ahora, el objetivo de este articulo es destacar las propuestas de Julien para el trabajo in-
terdisciplinario en torno a la historia inka, en particular en lo referido a la arqueologia.
De este modo, me parece relevante resaltar la originalidad de las soluciones metodo-
l6gicas de Julien, saliendo de la estaticidad comtin de muchos estudios arqueoldgicos
que analizan la evolucién y la diacronia segiin etapas coherentes y distinguibles. En
sus estudios la autora logra definir esos cambios a través de patrones que se identifi-
can en materialidad con alta relevancia estatal (cerdmica e iconografia asociados), pero
a través del hallazgo de ideas e hipoétesis que son resultado del cruce de un profundo
conocimiento de la historia inkaica y de la materialidad de diferentes regiones, siendo
particularmente relevante su conocimiento de evidencias clave excavadas en el Cuzco.

Asi, la perspectiva amplia, regional y comparativa es una de las fortalezas que ella
propone. Pero esta debe ser acompafiada de un conocimiento detallado de materiales
de estudio de diversa naturaleza. El uso de fuentes primarias, tanto escritas como de
colecciones, se convierten en la base de sus rigurosos estudios. Ello requiere multiples
conocimientos y habilidades, sobre todo, una enorme vocacién de estudio y voluntad
para sumergirse en tareas lentas y minuciosas. Quiza este tipo de estudios no son para
todas o todos, sin embargo, la principal ensefianza y legado de Catherine Julien es la
insistencia en volver a las fuentes primarias una y otra vez, y todas las veces que sea
necesario.

Agradecimientos

A todas las investigadoras que han abierto caminos, con ideas nuevas, persistencia y
trabajo incansable. Esta investigacion fue financiada por Beca ANID 21160739.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 25



Catalina Soto Rodriguez

Referencias

Alconini, Sonia

2013 El territorio Kallawaya y el taller alfarero de Milliraya: evaluacién de la pro-
duccién, distribucién e intercambio interregional de la cerdmica Inka provincial.
Chungard (Arica) 45(2):277-292.

2022 The Pre-Columbian Inca Empire: The Capital and its Provinces. Oxford Research
Encyclopedia of Anthropology. DOI: 10.1093 /acrefore /9780190854584.013.454.

Anker, Richard
1997 Lasegregacion profesional entre hombres y mujeres: repaso de las teorias. Revista
Internacional del Trabajo 116(3):343-370.

Ayca Gallegos, Oscar
1995 Sillustani. Tacna: Instituto de Arqueologia del Sur.

Benavides, Maria

1992 [Resefia] Gary Urton. The History of a Myth: Pacarigtambo and the Origin of the In-
kas. University of Texas Press, Austin, 1990. Bulletin de I'Institut Frangais d’Etudes
Andines 21(2):785-787.

Brinck, Andrea, Carolina Déavila, Natalia Fuenzalida y Francisca Moya

2021 Experiencias de mujeres en la arqueologia y la Universidad de Chile (1960-1980):
aprendizajes y desafios actuales. Revista Chilena de Antropologia (43):1-18. DOLI:
10.5354/0719-1472.2021.64431.

Collier, George, Renato Rosaldo y John Wirth
1982 (ed.) The Inca and the Aztec states, 1400-1800: Anthropology and History. New York:
Academic Press.

Combes, Isabelle
2011 Catherine Jean Julien (1950-2011). Journal de la Société des Américanistes
97(2):397-402.

D’Altroy, Terence N.
1992 Provincial power in the Inka Empire. Washington, D.C.: Smithsonian Institution
Press.

Felitti, Karina y Alejandra Rizzotti

2016 El “machismo latinoamericano” y sus derivas en la educacién internacional: re-
flexiones de estudiantes estadounidenses en Buenos Aires. Revista Internacional
de Investigacion en Educacion 9(18):13-28. DOI: 10.11144 /Javeriana.m9-18.mlde.

Fernandez Bravo, Alvaro
2000 La invencion de la nacién: Lecturas de la identidad de Herder a Homi Bhabha. Buenos
Aires: Manantial.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 26


https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190854584.013.454
https://doi.org/10.5354/0719-1472.2021.64431
https://doi.org/10.11144/Javeriana.m9-18.mlde

El imperio como un proyecto

Flores, Luis y Henry Tantalean
2012 Arqueologia de la cuenca del Titicaca, Perii. Lima: IFEA y Cotsen Institute of Ar-
chaeology, UCLA.

Fraisse, Geneviéeve
2016 Los excesos del género. Concepto, imagen, desnudez. Madrid: Cétedra.

Garcia de Le6n, Marfa Antonia y Maria Luisa Garcia
2001 Las académicas (profesorado universitario y género). Madrid: Instituto de la Mujer
y Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales.

Gonzélez Suarez, Mirta
2002 Feminismo, academia y cambio social. Revista Educacién 26(2):169-183.

Galvez Comandini, Ana, Hillary Hiner, Maria Stella Toro Céspedes, Ana Lopez Dietz,
Karelia Cerda, Karen Alfaro, Panchiba F. Barrientos y Gina Inostroza Retamal

2021 Histdricas. Movimientos Feministas y de Mujeres en Chile, 1850-2020. Santiago: Edi-
torial LOM.

Haraway, Donna
1995 Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvencion de la naturaleza. Madrid: Ediciones Cate-
dra.

Hayashida, Frances, Andrés Troncoso y Diego Salazar
2022 Rethinking the Inka: Community, Landscape, and Empire in the Southern Andes. Aus-
tin: University of Texas Press.

Julien, Catherine

1982 Inca Decimal Administration in the Lake Titicaca Region. En: George Collier,
Renato Rosaldo y John Wirth (eds.), The Inca and the Aztec states, 1400-1800: Anth-
ropology and History, pp. 119-152. New York: Academic Press.

1983  Hatungolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region. Berkeley: University
of California Press.

1987 Las tumbas de Sacsahuaman y el estilo Cuzco-Inca. Nawpa Pacha 25(1):2-125.

1988 How Inca decimal administration worked. Ethnohistory 35(1):257-279.

1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner
Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar fiir Volkerkunde, Universitit Bonn.

1993 Finding a Fit: Archaeology and Ethnohistory of the Incas. En: Michael Malpass
(ed.), Provincial Inca: Archaeological and ethnohistorical assessment of the impact of the
Inca State, pp. 177-233. Iowa City: University of Iowa Press.

1999 Tawantinsuyu. En: Luis G. Lumbreras (ed.), Historia de la América Andina. Vo-
lumen 1. Sociedades Aborigenes, pp. 435-497. Quito: Universidad Andina Simén
Bolivar, Libresa.

2000 Reading Inca History. lowa City: University of Iowa Press.

2002 Identidad y filiacién por suyu en el imperio incaico. Boletin de Arqueologia PUCP
6:11-22.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 27



Catalina Soto Rodriguez

2004 Hatungolla: Una perspectiva sobre el imperio incaico desde la region del lago Titicaca.
[Traduccion de Julien (1983)]. La Paz: Universidad Mayor de San Andrés — Cole-
gio Nacional de Historiadores de Bolivia.

2008 On the beginning of the Late Horizon. Nawpa Pacha 29(1):163-177.

Korstanje, Maximiliano E.
2024 Autoetnografia sobre los costos de romper el techo de cristal: El Pito y la Cracia:
Nota. Prdctica Arqueoldgica 7(1):68-76.

Kurtz-Costes, Beth, Liza Andrews Helmke y Burcu Ulkii-Steiner
2006 Gender and doctoral studies: The perceptions of Ph.D. students in an American
university. Gender and Education 18(2):137-155.

Lander, Edgardo
2000 (ed.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoame-
ricanas. Buenos Aires: CLACSO.

Leén Canales, ElImo

2013 Un siglo de investigacion arqueolédgica alemana en el Perti: arqueologia pionera
e interdisciplinaria. En: Henry Tantaledn y Carlos Astuhuaman (eds.), Historia de
la arqueologia en el Perii del siglo XX, Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos
e Institute of Andean Research.

Lima Torres, Maria del Pilar

2014 Lapresencia Inka y su relacion con las poblaciones locales en la regién occidental
de Bolivia: Los casos de Carangas y Quillacas, Oruro. En: Claudia Rivera Casa-
novas (ed.), Ocupacién inka y dindmicas regionales en los Andes (siglos XV-XVII),
pp. 45-66. La Paz: IFEA y Plural.

Lorandi, Ana Maria
2006 Homenaje al maestro John Murra: 1916-2006. Memoria Americana (14):205-210.
2011 Catherine Julien. In memoriam. Memoria Americana 19(1):7-8.

Lopez, Alejandra
2019 Violencia contra las mujeres en el &mbito universitario: una realidad emergente
en la region. Interface 23:e190651. DOI: 10.1590/ Interface.190651.

Lopez Dietz, Andrea e Hillary Hiner

2022 iNos quitaron tanto que nos quitaron hasta el miedo! Accién colectiva, emocio-
nes, repertorios y marcos estratégicos del Tsunami Feminista de 2018 en Chile.
Revista Paginas 14(35). DOI: 10.35305/rp.v14i35.644.

Martinez C., José Luis

2022 Visual Strategies Used in Relations between Tawantinsuyu and the Societies of
Qullasuyu: Iconographic Negotiations, Power, and Memory. En: Frances Ha-
yashida, Andrés Troncoso y Diego Salazar (eds.), Rethinking the Inka: Community,

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 28


https://doi.org/10.1590/Interface.190651
https://doi.org/10.35305/rp.v14i35.644

El imperio como un proyecto

Landscape, and Empire in the Southern Andes, pp. 203-220. Austin: University of
Texas Press.

Merino Jiménez, Manuel F.
2011 Catherine Jean Julien, In Memoriam. URL: https:/ / arqueologiadelperu.com.ar /
julien.htm (visitado 07-12-2025).

Mignone, Pablo

2015 Illas y allicac. La capacocha del Llullaillaco y los mecanismos de ascenso so-
cial de los “inkas de privilegio”. Boletin del Museo Chileno de Arte Precolombino
20(2):69-87.

Murra, John
1978  La organizacién econémica del Estado Inca. México: Siglo veintiuno.

Natalucci, Andrea y Juan Rey

2018 ;Unanueva oleada feminista? Agendas de género, repertorios de accién y colec-
tivos de mujeres (Argentina, 2015-2018). Revista de Estudios Politicos y Estratégicos
6(2):14-34.

Novoa, Pilar

2013 Una aproximacién a la obra de Rebeca Carriéon Cachot entre 1947 y 1960. En:
Henry Tantalean y Carlos Astuhuaman (eds.), Historia de la arqueologia en el Perii
del siglo XX, pp. 529-550. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos e Institute
of Andean Research.

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950 - 27 May 2011). Indiana 29:331-341.

Nufio Gémez, Laura y Enrique Alvarez Conde
2017 Androcentrismo académico: la ficcion de un conocimiento neutral. Feminismo/s
29:279-297. DOI: 10.14198 /fem.2017.29.11.

Nurfiez Huallpayunca, Eliana
2016 Rebeca Carriéon Cachot, la primera arquedloga y la primera mujer en asumir la
catedra en la universidad. Arqueologia y Sociedad 31:287-304.

Palma Manriquez, Irma

2018 Debates abiertos en la coyuntura sobre las instituciones universitarias por las es-
tudiantes del movimiento mayo feminista. Anales de la Universidad de Chile Sépti-
ma serie(14):89-107.

Pease, Franklin G. Y.
1995 Las Crénicas y Los Andes. Lima: Fondo de Cultura Econémica y PUCP.

Ponce Lara, Camila
2020 El movimiento feminista estudiantil chileno de 2018: Continuidades y rupturas
entre feminismos y olas globales. Izquierdas (49):1554-1570.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 29


https://arqueologiadelperu.com.ar/julien.htm
https://arqueologiadelperu.com.ar/julien.htm
https://doi.org/10.14198/fem.2017.29.11

Catalina Soto Rodriguez

Ramos, Alejandra

2015 El aporte de J. Murra al desarrollo de una red académica trasnacional de estu-
dios sobre el mundo andino. Cuadernos Del Instituto Nacional de Antropologia y
Pensamiento Latinoamericano 24(2):98-115.

2018 El desarrollo de la etnohistoria andina a través de la (re)definiciéon de lo andino
(1970-2005). Fronteras de La Historia 23(2):8—-43.

Red Chilena contra la Violencia hacia las Mujeres

2015 Sexismo en la Educacién. Cartilla disponible en linea. URL: https: / / www .
nomasviolenciacontramujeres . cl / wp - content / uploads / 2015 / 11 / 34171 -
CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf (visitado 24-10-2025).

Rivera Casanovas, Claudia
2014 (ed.) Ocupacion Inka y dindmicas regionales en Los Andes (Siglo XV-XVII). La Paz:
IFEA y Plural.

Rostworowski, Maria
1999 Historia del Tahuantinsuyu. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Santana Quispe, Lady

2019 Entre techos de cristal y nichos académicos: estado actual de las mujeres en la
arqueologia peruana. Desde el Sur 11(2):261-281. DOI: 10.21142 /DES-1102-2019-
261-281.

Schreiber, Katharina J.
1987 Conquista y consolidacién de un imperio: una comparacién entre las ocupa-
ciones de los imperios Wari e Inka en un valle peruano de la sierra. Histdrica

XI(1):55-85.

Shimada, Izumi
2015 The Inka Empire: A Multidisciplinary Approach. Texas: University of Texas Press.

Soto Rodriguez, Catalina

2023 Construyendo Imperios: Arquitectura, Produccién Especializada y Dominacion
colonial en los casos del Tawantinsuyu y el Virreinato espafiol (Recuay, Perti y
Tarapaca, Chile). Tesis doctoral. CECLA, Universidad de Chile.

Spalding, Karen
2012 In Memoriam: Catherine Julien 1950-2011. Colonial Latin American Review
21(2):333-337.

Stanish, Charles

2012 La Ocupacion Inca en la cuenca del Titicaca. En: L. Flores y H. Tantalean (eds.),
Arqueologia de la cuenca del Titicaca, Perii, pp. 339-383. Lima: IFEA y Cotsen Insti-
tute of Archaeology, UCLA.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 30


https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-261-281
https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-261-281

El imperio como un proyecto

Séaez Tajafuerce, Begonya
2018 Saberes situados. Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical
Reason 60:93-108.

Tantaledn, Henry
2016 Una Historia de la Arqueologia Peruana. Lima: Instituto de Estudios Peruanos
y Universidad San Francisco de Quito.

Tavera Medina, Carito
2019 Una mirada feminista a la comunidad arqueologia peruana. Desde el Sur
11(29):239-260. DOI: 10.21142 /DES-1102-2019-239-260.

Thompson, Donald E.

1967 Investigaciones arqueoldgicas en las aldeas Chupachu de Ichu y Auquimarca.
En: Ifigo Ortiz de Zafiga (ed.), Visita de la provincia de Leén de Hudnuco en 1562,
vol. 1, pp. 359-362. Huanuco: Universidad Nacional Hermilio Valdizan.

Torres Gonzélez, Obdulia y Bernadette Pau

2011 “Techo de cristal” y “suelo pegajoso”. La situacion de la mujer en los sistemas
aleman y espariol de ciencia y tecnologia. Revista Iberoamericana de Ciencia, Tecno-
logia y Sociedad 6(18):35-59.

Valdez, Lidio
2024 Dorothy (Dolly) Menzel (1924-2024). Arqueologia y Sociedad 40:7-13.

Williams, Verénica I. y Alejandra Korstanje
2021 ;Por qué el pasado nos convoca como colectiva de mujeres? Anales de Arqueologia
y Etnologia 76(2):159-188.

Wylie, Alison

2001 Doing Social Science as a Feminist: The Engendering of Archeology. En: An-
gela N. H. Creager, Elizabeth Lunbeck y Londa Schiebinger (eds.), Feminism in
Twentieth-Century Science, Technology, and Medicine, pp. 23-45. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Zuidema, Reiner Tom
1964 The Ceque System of Cuzco: The Social Organization of the Capital of the Inca. Leiden
y Boston: Brill.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 31


https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-239-260

NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

Catherine Julien

La “escuela Rowe” y los incas

Albert Meyers

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitat Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0000-1083-5624

albertmeyers23@gmail.com

Recibido: 8 de octubre de 2024 / Received: October 8, 2024, Aceptado: 7 de enero de 2025 / Accepted:
January 7, 2025.

Resumen

Este articulo ofrece una reflexion sobre la trayectoria académica de Catherine Ju-
lien en el marco de los estudios incaicos, destacando la influencia de la llamada
“escuela Rowe” y el entorno intelectual del Instituto de Estudios Andinos de Ber-
keley. El autor delinea la fisonomia de las dindmicas de poder, los debates y las
rivalidades entre las principales corrientes etnohistéricas norteamericanas (Rowe,
Zuidema y Murra), asi como su repercusion en el ambiente académico aleman y en
la formacién de nuevas generaciones de americanistas en la Universidad de Bonn.
Se subraya la importancia de conservar una mirada critica e independiente frente
a estas tradiciones, sefialando ademas las diferencias de enfoque y la riqueza que
aporta la diversidad de perspectivas en la investigaciéon sobre el mundo andino y
los incas.

Palabras clave
Catherine Julien, escuela Rowe, estudios incaicos, Udo Oberem, Universidad de
Bonn

Abstract

This article offers a reflection on the academic trajectory of Catherine Julien within
the field of Inca studies, highlighting the influence of the so-called “Rowe school”
and the intellectual environment of the Institute of Andean Studies at Berkeley. The
author discusses the power dynamics, debates, and rivalries among the main North
American schools (Rowe, Zuidema, and Murra), as well as their impact on the Ger-
man academic community and the training of new generations of Americanists at
the University of Bonn. The account emphasizes the importance of maintaining a
critical and independent perspective in relation to these traditions, also pointing
out the differences in approach and the richness that the diversity of perspectives
brings to research on the Andean world and the Incas.

Keywords
Catherine Julien, Rowe school, Inca studies, Udo Oberem, University of Bonn

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 32-54
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3308

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3308
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Introduccion

En cuanto a las evaluaciones sobre los trabajos cientificos en las ciencias humanas, tal
vez mds que en otras ciencias, considerando ademas el sistema de poder detras de éstos,
hay que tener en mente el peculiar caracter que configura la personalidad del autor o de
la autora, especialmente si se trata de una contribucién a un volumen en su homenaje.'
Y maés atin si se trata de un sector o de una especialidad dentro de los estudios america-
nistas precolombinos, como lo son los estudios incaicos. Para escribir sobre los trabajos
cientificos de Catherine Julien (aqui no se pretende de ninguna manera hacer una eva-
luacién completa, sino no mds bien un comentario muy personal), hay que tomar en
cuenta su formacién académica en la Universidad de California, Berkeley, y su relaciéon
con el Instituto de Estudios Andinos fundado en la década de 1960 por su maestro y
promotor, John Howland Rowe.

Conoci a Catherine Julien en la casa de John y su mujer Pat Lyon en Berkeley a finales
de 1970. Tanto John como su mujer me fueron presentados por Karen O. Bruhns tras mi
regreso a Alemania, luego de mi trabajo de campo en Ecuador sobre los restos materia-
les incaicos en ese pafis, para mi proyecto de tesis doctoral dirigido por el Prof. Dr. Udo
Oberem. Julien (“Kitty”) era una joven undergraduate, a quien todavia recuerdo por su
entusiasmo y preguntas acerca de la arqueologifa incaica en Ecuador, sobre la cual no
habia todavia muchos estudios. Tal vez se originé por aquel entonces su interés por tra-
bajar en arqueologia empirica, lo que realizé més tarde en el Altiplano del Titicaca, en el
lado peruano, antes de dedicarse a la etnohistoria a partir de los afios ochenta. Rowe, si
mal no recuerdo, nunca visité nuestro instituto en Bonn, pero rememoro un encuentro
con algunos andinistas bonenses en un café parisino durante el Congreso Internacio-
nal de Americanistas (ICA) en 1976, con ocasién de presentar su instituto y ofrecernos
membresia.

También recuerdo que Oberem, mi Doktorvater, en sus clases sobre cultura incaica to-
maba como base, “naturalmente”, la cldsica tesis de Rowe (1946), pero advirtiendo a
sus estudiantes también tener muy presente la otra gran tesis, la de Zuidema (1964).
Ademas, era la época del “descubrimiento” de las visitas coloniales como nuevas fuen-
tes para los estudios andinos, promovidas en muchas campafas por el incansable John
V. Murra, quien afios mds tarde también visité Bonn. Murra desplegé una inolvidable
puesta en escena durante el ICA en Lima en 1970, presentando y discutiendo su con-

! Agradezco a las/los revisoras/es de este articulo por sus valiosos comentarios, que me han servido
para hacer mis argumentos mds contundentes, afiadir algunas entradas en la bibliografia, ademas de
sugerir cortes en el texto. Creo que nuestra ciencia necesita mas controversias académicas para no
terminar como mercancia en el mercado capitalista de saberes superficiales.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 33



Albert Meyers

cepto de verticalidad andina expresada en el aprovechamiento méximo de los pisos
ecoldgicos, basado en el andlisis de las visitas coloniales.?

Hasta aqui ya se encuentran mencionados los que podrian denominarse los tres “de-
canos” de los estudios andinos, todos teniendo “su reino” en EE. UU. Mi impresién
de los varios encuentros que mantuve con ellos, incluso el de Paris, es que las tres es-
cuelas mencionadas presentaban convenientemente sus resultados; no obstante, rara-
mente “cruzaban las espadas” pues, como recientemente lo describe un representante
de la nueva generacién de incanistas estadounidenses, los tres se encontraban en una
permanente guerra de trincheras académica (Covey 2020: 18).

Para comprender el espiritu casi militar de la “escuela Rowe”, sirve un recuerdo de Ri-
chard Burger cuando queria que Rowe le aceptara como parte de su grupo de graduate
students. En el primer encuentro en su oficina, “John fixed his gaze on me and without
any small talk informed me that entering graduate school as his student was like en-
listing in the army” (Burger 2006: 227). Se producia asi una especie de corporativismo,
sobre todo en los primeros afios de existencia del Institute of Andean Studies, exigien-
do grandes esfuerzos de parte de sus miembros y ofreciéndoles a cambio un apoyo
casi incondicional. Entre las caracteristicas de este comportamiento grupal se puede
mencionar la poca tolerancia hacia opiniones diferentes, rara vez tratadas de manera
argumentativa, sino que generalmente eran acalladas por simple silenciamiento. Para
los que estuvimos socializados con una ética cientifica que inclufa en la argumentacién
también el reconocer y/o tratar opiniones diferentes, este comportamiento generaba in-
gentes esfuerzos de comprension, mds atin para los antropdlogos de Bonn, que tratamos
de mantener una cierta independencia frente a los gigantes del otro lado del océano.

Udo Oberem, quien representaba al pequefio grupo de andinistas en la Alemania Oc-
cidental entre las décadas de 1960 y 1980, junto a Roswith Hartmann y después Sabine
Dedenbach-Salazar Sdenz como docentes de quechua (dejando de lado la situacion es-
pecial en Berlin Occidental con Jiirgen Golte como reconocido especialista en estudios
andinos), nos recordaba siempre mantenernos independientes de cualquiera de estas
corrientes: historia cultural con Rowe, estructuralismo con Zuidema, y socialismo mo-
derado con Murra. Todavia recuerdo cuando en nuestras frecuentes salidas después
del trabajo al bar Theaterklause, en la esquina del entonces Seminar fiir Volkerkunde, en
Regina-Pacis-Weg 7, en Bonn, Oberem comentaba que muchos trabajos sobre los Andes
coloniales procedentes de plumas estadounidenses provenian muchas veces de auto-
res con poco conocimiento del idioma castellano y también de la cultura hispana, asi
como también de la religién catdlica, necesarias para comprender mejor los procesos
de cristianizaciéon del “mundo andino”. Fue una suerte que en aquel entonces se pu-
diera invitar cada semestre a un colega proveniente de algtin pais andino (gracias a la

2 La conferencia de Murra fue titulada “Los cocales pre-europeos como verificacién del modelo de ‘ver-
ticalidad” en el control ecolégico” y presentada en la Sesién IV-2b “Historia y etnohistoria: Ecologia,
economia y organizacién social”, véase el programa del ICA (Avalos de Matos y Ravines 1972: 106).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 34



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

“Catedra Humboldt”) y, aunque no pudieron formar parte de este programa, nos reco-
mendaba la lectura de los y las colegas peruanos Maria Rostworowski y Franklin Pease
G. Y, sobre todo de este tltimo, ademas de Jorge Basadre, respecto a critica de fuentes.

Cuando en el afio 1986 murieron Hermann Trimborn, ex-catedratico del instituto (Hart-
mann 1990; Oberem 1987), y tres meses después, en el mismo afio, su sucesor, Udo Obe-
rem (Hartmann 1987; Wurster 1990), termino la fase constitutiva del “seminario” y se
inicié un cambio significativo en la orientacién tematico-regional de su dirigencia. Bajo
el nuevo catedrético, el mexicanista Hanns J. Prem, al afio siguiente, se dio la oportu-
nidad de invitar con una beca Humboldt a Catherine Julien, recomendada no solo por
Rowe, sino también por el conocido colega e historiador de la Universidad de Califor-
nia, Berkeley, Woodrow Borah. Con este hito se inici6 una nueva fase de los estudios
incaicos en Bonn.

Aunque en el caso de Oberem no quiero referirme a una “escuela”, cabe mencionar que
durante las clases conjuntas con Kitty, se sentia la diferencia respecto de las anterio-
res “tradiciones académicas”, por llamarlas de algiin modo. Recuerdo perfectamente
cuando ella hablé por primera vez del “noveno Inca”, pues quedé aténito. Mi propia
intervencion en esa oportunidad en cuanto a lo problematica de esa lista, consideran-
dola histéricamente, fue rechazada categéricamente. No hubo mas discusiones sobre
este tema en especifico.

El proyecto “Historia cultural de los Andes Orientales Bolivianos” de
la Universidad de Bonn y Catherine Julien

El proyecto llamado coloquialmente entre nosotros como “Andes Orientales” bien le
hubiera significado a Catherine Julien renovar su carrera arqueoldgica, pero en cambio
decidi6 inclinarse por los estudios etnohistéricos. Creo que no seria exagerado decir que
esta situacion de entrar en el “proyecto boliviano” marcé su camino académico hasta el
final de su vida, terminada tan trdgica y prematuramente en 2011. Este proyecto le dio la
ocasion a Kitty de pasar largas temporadas en los archivos espafioles y americanos para
estudiar la documentacién sobre la temprana presencia espafiola en el Oriente andino.
Sin entrar demasiado en detalles, presentaré algunos datos del mencionado proyecto.

Samaipata es un sitio incaico bastante espectacular por su inmensa roca tallada ubica-
da en las dltimas estribaciones de los Andes orientales bolivianos. Tuve la suerte de
escuchar las descripciones de este enigmatico sitio asistiendo a las clases de Trimborn,
quien lo habia visitado y explorado en los afios sesenta (Trimborn 1967). Cuando lleg6
la convocatoria para una investigacion del sitio en peligro de desmoronamiento, envia-
da por el Centro de Investigaciones Arqueoldgicas en Samaipata, se consider6 seria-
mente la idea de iniciar un proyecto interdisciplinario sobre esta zona, hasta entonces
poco trabajada. Después de una primera prospeccion en el sitio en 1990, postulé a la

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 35



Albert Meyers

Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) para la financiaciéon de un proyecto para una
primera temporada en la zona, cuya realizaciéon no solamente permitié descubrir los
restos de una ciudadela incaica importante, sino que también los remanentes de una
casa de planta colonial espafiola (Meyers 1993). A raiz de estos resultados, postulé nue-
vamente a la DFG para la financiacién de una segunda fase mas extensa y dividida en
dos partes. Para la parte etnohistérica invitamos a Catherine Julien a colaborar vy, res-
pecto de la seccién arqueoldgica, a partir de 1994, se llevaron a cabo cuatro temporadas
de campo (Meyers 1998), dejando la responsabilidad administrativa en las manos de
Hanns Prem.?

A pesar de que el llamado “Fuerte de Sabaypata” (Meyers 2005) sirviera como presidio
espafiol durante la llamada guerra toledana contra los Chiriguanos, la documentacion
hallada por Catherine Julien en los archivos fue sorprendentemente escasa.* Ante es-
ta situacion, ella extendi6 el drea de estudio hacia las primeras fundaciones espafiolas
como Santa Cruz de la Sierra y Tarija (esta tltima poco documentada hasta entonces),
de manera que la colecciéon de documentos publicados sobre este asiento es conside-
rada fundamental y complementa el corpus de documentos y estudios de la autora,
importantisimo para la historia de esta region y la temprana Colonia en general (Julien
2008). Por otro lado, el capitulo arqueolégico del proyecto sufria recortes econémicos y
de personal, debido a la presién ptuiblica local (y nacional) para la conservacién y pre-
sentacion del sitio para ser declarado Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO, lo
que finalmente ocurri6 en 1998.°

3 El proyecto “Andes Orientales” continuaba de cierto modo una tradicion de colaboracién con los ge6-
grafos bonenses, iniciada por Trimborn y Carl Troll cuyo discipulo, Wilhelm Lauer, guiaba el llamado
“proyecto Kallawaya” en la cordillera nororiental de Bolivia (Lauer 1987). Por la parte de etnologia
participaba, por recomendacién de Oberem, la antropéloga Ina Rosing (1942-2018) de la Universidad
de Ulm, conocida por la impresionante cantidad de publicaciones etnograficas a su haber, y, por la
parte de etnohistoria, Rodica Candeleanu (R. Meyers 2002: 137).

Se conocen solamente siete manuscritos con explicita mencién de Sabaypata. No se trata de que la
administracién colonial haya perdido interés en la regién (Nowack 2012: 334) sino al contrario, le de-
dicé mucha atencién al promover asentamientos espafioles como barrera contra los continuos ataques
por parte de las tribus de Tierra Baja (Yuracarés y sobre todo Chiriguanos), asi como para proteger el
importante camino entre la capital de Charcas y Santa Cruz la Vieja (Combes y Meyers 2018).

Este factor influia en el disefio del proyecto pues implicaba el descubrimiento, la documentacién y
conservacion de unas 55 estructuras arquitecténicas (templos, recintos pequefios y medianos, una in-
mensa kallanka), asi como la precaria situacion de la roca tallada en estado de deterioro, circunstancias
que requerian recursos personales y financieros que menguaban. Para mas informacién sobre estu-
dios recientes sobre el sitio, incluso un excelente nuevo plano de la roca tallada (véase Kosciuk etal.
2021).

4

5

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 36



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Catherine Julien, la “escuela Rowe” y los incas histéricos

En esencia, lo que plantea la “escuela Rowe” y sus discipulas y discipulos, basandose
principalmente en una evaluacién de los datos presentados en la crénica de Cabello
Balboa, es que el “imperio incaico”, el llamado Tahuantinsuyo, se formé basicamente
en las tres dltimas generaciones de una monarquia divina, es decir, con Pachacuti (“el
noveno Inca”) como fundador e iniciador de la extensién del régimen de Cuzco. Este,
inicialmente solo, y luego junto con su hijo Tupac Yupanqui, habria logrado expandir el
ambito incaico a sus conocidas dimensiones gigantescas. El tercer dinasta, Huayna Ca-
pac, solo habria afiadido pequefias partes en la formacién del Tahuantinsuyo, llegando
su extension desde el sur de Colombia hasta el sur de Chile. Esto se solia denominar
posteriormente como la version corta o short version de la conquista (desde 1438 has-
ta la llegada de los espafioles), la que practicamente sobrevivié como un dogma hasta
nuestros dias. No es necesario repetir la descripciéon de las bases de esta construccion
o reconstruccién de la historia incaica. La esencia de esta vision historicista del incario
radica en el listado de doce dinastas, miticos hasta el noveno inca, y en la conversién de
los incas miticos en histdricos con el “noveno rey”, Pachacuti, fundador del “imperio”.

Durante su estadia en Bonn, Catherine Julien defendia esta posicién categéricamente.
En su libro en alemédn “Die Inka” —traducido a varios idiomas, aunque no al inglés
pues, algunos capitulos (5 y 6) se incluyeron en su libro posterior (Julien 2000) — ape-
nas mencionaba a pie de pédgina otras opiniones, como la de Pierre Duviols (1979), so-
bre una posible diarquia incaica basada en mitos sobre los cuales estaria codificada la
organizacion social (Meyers 2000: 318). Dado el desarrollo de los estudios incaicos du-
rante los afios ochenta, y con el crecimiento de las excavaciones en la regién de Cuzco,
aun los mas fervientes defensores de la “version corta” se dieron cuenta de la creciente
importancia de estudios arqueoldgicos para acompafiar/modificar/corregir los andli-
sis basados en las fuentes escritas. Como reflejo de los resultados de sus excavaciones
en Cuzco, a principios de los noventa, Brian Bauer ya habia retrocedido el inicio del
Horizonte Tardio a 1400 (Bauer 1992; véase también Meyers 2016: 261).

Ignoro si Catherine Julien o algtin miembro de la escuela Rowe consideraron los resul-
tados de las excavaciones arqueoldgicas para “ajustar” su cronologia de sucesion de los
tres personajes: Pachacuti, Tupac Yupanqui y Huayna Capac. Més bien, en cuanto a Ro-
we mismo, recuerdo una escena significativa durante un simposio en Dumbarton Oaks
(Washington), celebrada en su honor y con su presencia, asi como la de Murra, Zuidema
y, desde el Perti, Maria Rostworowski, en octubre de 1997. En una presentacién sumaria
sobre The Inkas in the Southlands, D’ Altroy y sus colegas argentinos V. Williams y A. M.
Lorandi, llegaron a la conclusién de que los incas debieron haber llegado a la region
antes de lo indicado por los cronistas (D’Altroy etal. 2007). Durante la discusién de los
datos radiocarbénicos presentados por D’ Altroy, en un momento de tensién, John Rowe
interrumpi6 la ponencia exclamando: “That’s not true!” Ahora bien, tal vez también por
respeto y tributo a la situacién especial del encuentro —era el tltimo que se celebraba

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 37



Albert Meyers

contando con estas cuatro personalidades que marcaron los estudios incaicos durante
la segunda mitad del siglo XX-, no se lleg6 a conclusiones satisfactorias, aunque si se
menciono en la publicacién diez afios més tarde, un heated debate sobre dicha cronologia
(Burger 2007: 427). Cada corriente seguia en su postura de manera rigida, reforzando
sus trabajos y sus posiciones.

Leer la historia de los incas

Volviendo a lo que ha sido declarado como magnum opus de Catherine Julien, Reading In-
ca History, me gustaria comenzar con la frase final del libro, que considero un verdadero
statement: “There is an Inca history” (Julien 2000: 302). Por supuesto, esta frase no podria
responderse simplemente con un: “So what?”, pues la historia de un pueblo se puede
manifestar de diferentes maneras, tanto a través de su legado material como inmate-
rial. En cuanto a lo primero, resulta evidente que los restos inmuebles y transportables,
claramente definidos por su estilo —aunque todavia no completamente analizados en
cuanto a su carécter y su profundidad temporal—, son las manifestaciones de un ente
cultural y social claramente definido e identificable. En cuanto a lo inmaterial, a partir
de los escritos, por ejemplo, de Jan Vansina, Jack Goody o del antropélogo Eric Wolf
—por mencionar solamente a los mas conocidos—, ni los estructuralistas més encona-
dos hubieran negado la existencia de un concepto de historia o registro memorial por
parte de los pueblos agrafos. ;Por qué, entonces, esta efervescencia? Veo dos razones,
ambas interconectadas. La primera es la posicién de Julien, de negar la historicidad
de las partes integrantes (étnicas y otras) del complejo sociocultural llamado incario,
superponiendo més bien un grupo, una élite inca que, una vez asumido el poder, lo
conservo y reforz6 militarmente mediante el sistema de parentesco, lo que contribuy6
a la creacion y transmisiéon de una memoria. El “esqueleto” de esta memoria seria la
historia de la aparicién, en Cuzco, del ancestro fundador, Manco Cépac, y el estableci-
miento del “imperio incaico” por una dinastia de doce emperadores. La segunda razén
se vincula con tres aspectos: la negacion de cualquier testimonio escrito o simbolégico
prehispanico, la propuesta de un paralelismo de poder y su transferencia via linajes de
parentesco (diarquia) y, finalmente, la creciente evidencia arqueolégica de un proceso
de expansion incaica mds lento y mds temprano, lo que cuestionaria la short version por
completo. Ahora, més de veinte afios después del fallecimiento de Rowe, se vislumbra
esta posicién o, por lo menos, gran parte de ella, en ruinas. Las evidencias arqueol6-
gicas son tan contundentes que ya no son compatibles con la versién de una rapida
expansion del Tahuantinsuyo, entendida a manera de un Blitzkrieg y postulada para las
décadas de 1460 y 1470. En esto hay que subrayar la contribucién de los “colegas del
Kollasuyu” (Bolivia, Chile, Argentina), quienes aportaron dataciones radiocarbénicas
y de termoluminiscencia que sittian la presencia de restos materiales incaicos en esta

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 38



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

parte del Tahuantinsuyo mas de cien afios antes de lo indicado por la cronologia corta
(por ejemplo Schiapacasse etal. 1991; Cornejo 2014; Garcia etal. 2021).°

Para reforzar su enfoque, Catherine Julien alude al tratamiento de la historicidad por
parte de nuestros colegas mesoamericanistas en cuanto a las escrituras aztecas, mixte-
cas o mayas. En efecto, las estelas jeroglificas mayas han podido ser transcritas como
manifestaciones “histéricas” de dinastias reinantes, sobre todo por describir sus éxitos
en conquistas. Esto puede constituir un argumento heuristico sélido como para postu-
lar que los incas tenian interés en un registro dinastico y de eventos importantes, como
las conquistas. Entre las pruebas que menciona se encuentran los tablones pintados con
datos sobre la vida y los hechos de los dinastas, asi como pafios textiles o lienzos que
el virrey Toledo habia mandado a Espafia como regalo a la Corona, pero que se han
perdido. Ahora bien, los quipus no han podido ser interpretados en este sentido, y los
llamados tokapus tampoco.” Ademas, el famoso Punchao (la estatua en forma de nifio
con tocado de rayos solares, todo en oro, que representaria el centro de veneracién en
el llamado templo del sol) o los guauquis (interpretados como una especie de alter ego
de los incas gobernantes), todos ellos no parecen haber sido obras-retratos realistas de
personas, sino més bien estilizaciones “abstractas”, como todo el arte incaico.®

Julien parte de la conocida suposiciéon de que, a partir de Pachacuti y fundado el “im-
perio”, se reescribia la historia, y que esta tradicion dindstica debe haberse reflejado en
las crénicas. Por ello, en Reading Inca History, compara las descripciones de los diferen-
tes cronistas no solo para ver quién copiaba a quién, sino también para filtrar los datos
que, en su opinion, relatan una tradicién genealdgica, principalmente aquellos que des-
cribirfan las life histories de los fundadores dindsticos. A estas historias de vida ella las
llama genres, asumiendo que cada soberano usé ciertos medios visuales para asentar su
estatus. Como se ha destacado en las multiples resefias del libro, Julien ha empleado un
método nuevo en su campo, que ella misma describe como “a kind of archaeology of
the source materials” (Julien 2000: 12), para encontrar eventuales niveles de relaciones
“auténticas” de los sucesores de la llamada nobleza inca. En esto, asi como en practica-

6 Criticas de la “versi6n corta” y su aplicacién a la arqueologia del Horizonte Tardio, sobre todo de la
reduccién temporal de la expansion del incario a la época entre 1463 y 1473, ya existia desde los afios
sesenta (por ejemplo Wedin 1963; Meyers 1975) pero no han sido consideradas o quizas simplemente
han sido silenciadas.

Véase por ejemplo Déléage (2007a), y sobre todo Severi (2012) para una discusion de los quipus mas

alla de la pregunta de si eran escritura o no. Lydia Fossa (2019), criticando el enfoque “occidental” de

los cronistas habla de “textos” entre comillas, no en el contexto tradicional de escritura alfabética sino
dentro del sistema comunicativo incaico.

8 “Generally, the Inka Empire did not rely on images to consolidate or communicate its power. Although
portraits of the Inka rulers were made in the Colonial Period, they were made after European models
to prove legitimate connection to Inka royalty by the native aristocracy. The Inka did not have a
personality cult of its rulers commemorated in statuary. Part of the reason for this is that the Inka
venerated the actual mummies of their ancestors and were not interested in replicas” (Pasztory 2010:
142). Véase figura 1 y también Meyers (2017: 188-189).

7

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 39



Albert Meyers

Figura 1. Cabeza de piedra de la época colonial espafiola. Representa al
Inca Viracocha. Museo de América, Madrid, No. Inv. 07799 (foto: Joaquin
Otero Ubeda).” Indicacion de procedencia: Amarucancha, Cuzco.

mente todas sus otras publicaciones sobre el tema, impresiona por un manejo de datos
realmente inédito en nuestro medio.

Sin embargo, no han dejado de existir también comentarios escépticos en cuanto a lo
que plantea, por ejemplo, en relacién con la lista de doce reyes miticos que transmi-
tirfan una tradicion dindstica por medio del parentesco. Uno de los participantes en
las excavaciones de Cuzco, afirmaba ya en 2006 lo siguiente: “Archaeological data and
comparative historical evidence indicate that the traditional twelve-generation kinglist
cannot be treated as a complete and plausible account of Inka succession and chrono-
logy” (Covey 2006: 174). Dejando de lado por el momento la creciente evidencia ar-
queoldgica, la lista de doce reyes transmitida por plumas europeo-cristianas recuerda
a la representacion de los doce césares del Imperio Romano en la pintura renacentista
(Stephens 2022) o a las doce tribus de Israel y la necesidad de los escritores de la épo-
ca colonial espafiola, de encontrar un nexo entre el comienzo de la humanidad, desde
Adéan y Eva o los descendientes perdidos de Noé y los habitantes de esta nueva parte

9 Véase www.cultura. gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/viracocha.html.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 40


https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/viracocha.html

Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

del mundo “descubierta” y conquistada. En efecto, existen varios intentos de buscar
una solucién al problema buscando paralelismos con la Biblia. Julien es consciente de
este problema, y en sus conclusiones (2000: 298) menciona un relato del diluvio dife-
rente al escrito en el libro del Génesis, y lo toma como evidencia de su método de filtrar
elementos no hispanicos en las crénicas.

Sin embargo, lo que hace falta —y esto no se refiere solamente a Julien sino a toda la
(etno)historia andina— es un acercamiento diferente a los textos de las crénicas y otros
documentos comparables, un acercamiento que respete las reglas del método histérico-
critico, particularmente de la hermenéutica clasica. Un buen ejemplo podria ser la in-
vestigacion del Jests de la Biblia, sea histérico o mitico. Sea cual fuere la denominacién
—cambio de perspectiva, “historia constructivista” (Schroter 2019) o cualquier turn—,
el resultado de un procedimiento como este es siempre una interpretacion del recuerdo
de un evento o una persona, pero no pretende ser idéntico al pasado mismo (Zimmer-
mann 2023: 63). Seglin esta teoria, no se trata de reconstruir al Jesus histérico, hubiera
o no tenido una existencia real, sino al Jests memorizado (Dunn 2019; Schroter 2019).
Tal vez Zuidema tenia en mente tales conceptos cuando decia que el aproximamiento
histérico a los incas llevaba a un callejon sin salida.

Lo que Julien hace con su “arqueologia de las fuentes” es una interpretacién de los incas
recordados postconquista, es decir, lo que los informantes de los espafioles recordaban
o pretendian recordar sobre los incas. Tal como se ha discutido la existencia real de
Jests de Nazaret, se puede también discutir o cuestionar la existencia de todos los “re-
yes” incaicos, incluyendo los tres dltimos. En estricto rigor, ni siquiera Huayna Capac,
el supuesto padre de Atahuallpa, se puede caracterizar como figura histérica porque
ningtn espafiol lo lleg6 a ver, y no hay ningtin legado material auténtico suyo. Hasta
que no se encuentren otras fuentes, se puede constatar que todos los datos sobre estas
personas y sus hechos son ficticios. Lo que si es facticidad es la memoria sobre ellos.

Otra problemaética en la busqueda de genealogias de los gobernantes incaicos es la apli-
cacién de patrones occidentales, ya sea basados en la genética o dentro del esquema
tradicional de clasificaciones antropolégicas de parentesco (linajes, clanes, etc.), asi co-
mo en sistemas de parentesco clasificatorio. Por mucho que se haya discutido el sistema
de parentesco incaico, ninguna teoria me parece plenamente convincente. Los incas re-
memorando a sus abuelos: ;pensaban siempre en términos genéticos? ;En linajes, tanto
patri como matrilineales? ;O pensaban en otros ancestros, en otras personas, incluyen-
do montes, lugares sagrados, estrellas, de manera semejante a los conceptos de ances-
tralidad o procesos de “ancestralizacion” descritos y discutidos entre los antropélogos
de la Amazonia (Fausto y Heckenberger 2007; Mouries 2014)? Tim Ingold, al tratar en
un capitulo de su libro el tema “ancestry, generation, substance, memory, land” (2021:
132-151), propone sustituir el modelo genealégico simbolizado por el drbol de vida bi-
blico por lo que él denomina relational approach; es decir, al reconocer a los ancestros, lo
importante no es el nexo bioldgico, sino la relacién vivida con ellos. Menciona el ejem-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 41



Albert Meyers

plo etnografico de los ojibwa de Norteamérica, que sefialan como sus abuelos al Sol,
los Cuatro Vientos y otros seres no-humanos. En el caso de los incas, llamados “hijos
del Sol”, me parece que una exégesis antropoldgica de las fuentes, en este sentido, po-
dria ser més fructifera que el mero énfasis en la reconstrucciéon de una linea dinastica
bioldgica.

Los incas y algunos aspectos del “giro ontolégico”

En la introduccién a su libro, Catherine Julien (2000: 9) argumenta en contra del estruc-
turalismo antropolégico de Zuidema, planteando que este no incorporaba en su teoria
los cambios y procesos histéricos. Esta suele ser una critica muy frecuente al estructu-
ralismo. Pero, de nuevo: ;so what? ;Con qué fundamento deberiamos aplicar “nuestro”
concepto de historia a sociedades que no tenian escritura en el sentido occidental y
que, tal vez, ni siquiera pretendian comunicarse con “nosotros”? Por simple que pa-
rezca esta frase, después del llamado ontological turn, tal vez comenzamos a tomarnos
mas en serio estas ideas. “Nuestra” historia de los incas es principalmente la lectura de
los espafioles, en su afan y necesidad legitimadora de darles una historia a los pueblos
subyugados. O como lo ha llamado el conocido romanista Hans Ulrich Gumbrecht: “La
transformacion de la historia incaica como prehistoria del imperio mundial espafiol”."’

Escribir historia(s) es un asunto de intereses. ;Les hemos pedido a los incas que escri-
ban su historia? ;Nos lo han pedido ellos? Algunos, en efecto: aquellos miembros de la
élite autdctona que mds pronto comprendieron el sistema colonial occidental y lo em-
plearon para sus intereses y para mantener sus privilegios. Y asi se han producido los
documentos de los cuales exprimimos la esencia histérica de los incas. Ahora bien, ;qué
ha pasado con la memoria colectiva “escrita” en otros sistemas de comunicacién, como
el cuerpo o el paisaje, o por ejemplo en el topographic writing (Santos-Granero 1998: 142),
o con la ontologia que supone el sistema de ceques?!'! También estos sitios y lineamien-
tos sagrados han sido ocupados por el “nuevo” sistema ontolégico cristiano, con sus
cruces, sus diablos, etc., en las montafias, asi como la aplicacién del calendario ritual y
lineal cristiano. ;Y el resto de la poblacién? Segufa como pueblo sin historia o, en el me-
jor de los casos, se dejaba asistir en sus pleitos ante el nuevo sistema juridico espafiol,
sirviendo estos pleitos y otros escritos como fuente para una “etnohistoria bastarda”
(Tavarez y Smith 2001), disciplina hibrida en eterna bisqueda de orientacién entre la
historia y la antropologia, y también la arqueologfia.

10 “Dije Umformung der Inka-Geschichte zur Vorgeschichte des spanischen Weltreichs” (Gumbrecht
1987: 243). Aunque se refiere a Garcilaso de la Vega, esta idea se puede generalizar y aplicar a to-
dos los cronistas coloniales.

11 “The ontology of Amerindian historical events [...] generates cosmogonic knowledge that is com-
pletely different from Greco/Roman/Jewish cosmogony” (Magalhdes 2023: 13).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 42



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

En cuanto a la historicidad de los incas y el cardcter general de su cultura y su interpre-
tacion actual, reina una cierta desorientacion: ;existieron los incas como grupo étnico,
como nobleza o solo como un grupo militar cuyo jefe fue una especie de primus inter
pares (Itier 2019: 150)? ;Existieron las panacas (Itier 2011), la monarquia o diarquia, una
“herencia posicional” (Ramirez 2023: 167), o incluso una cronologia en versién corta o
larga? ;Con qué justificacion se postulan las fechas “exactas” de reinados (Pachacuti
1438, Tupac Yupanqui 1463/71, Huayna Capac 1495), cuando se sabe que no estan ba-
sados en documentos émicos, “[w]e have not a single emic account of the Inca realm”
(Fleming 2016: 3)? Una de las razones para esta desorientacién, a mi parecer, es la falta
de rigor metodolégico: es decir, pretendemos manejar conceptos de etnologia, historia,
arqueologia y lingiiistica aplicados a una regién al mismo tiempo, lo que teéricamente
es positivo, pero tal empresa requiere una disciplina personal y académica rigida. En
tal sentido, comprendo la critica de César Itier a las interpretaciones de las crénicas y
los diccionarios que no consideran los textos quechuas y aimaras del primer siglo co-
lonial; es decir, “de los textos antiguos en lenguas autdctonas, los cuales se consideran,
como en otras areas del mundo, como el material fundamental del estudio de las socie-
dades y las culturas” (Itier 2011: 192). Coincido, pues, con su conclusién radical: “Tal
como se suele comprender hoy, es decir, como una nobleza, el concepto de ‘inca’ es una
construccion colonial” (Itier 2019: 149).

Sin querer repetir mi argumentacién de afios anteriores (Meyers 2016, 2019), me remito
a los comentarios hechos hace més de una década por dos colegas mesoamericanistas
bonenses, sobre los casos en que los documentos postcoloniales son usados para llenar
los huecos en la interpretacién arqueolégica precolonial y viceversa. Y a su recomenda-
cién de interpretar el contexto arqueolédgico, en primer lugar, de manera independiente
de cualquier fuente escrita (Grube y Prem 2013: 86)! Esto es una recomendacién “desde
afuera”, que en los estudios andinos sigue teniendo poco eco, a pesar de que ha crecido
la consciencia de que la canonizacién de la versién corta, ha bloqueado el estableci-
miento de una cronologia verdaderamente arqueolégica del complejo cultural inca. Pa-
ra ejemplificar este razonamiento, cito dos estudios recientes, interesantes y relevantes,
de autores que presentan alternativas; sin embargo, en la discusién de las evidencias
arqueolodgicas, tratan de acoplarlas a las ya conocidas “evidencias etnohistéricas”. El
primero es una evaluacién de la gran cantidad de datos radiocarbénicos provenientes
de Machu Picchu, la supuesta “corte de verano” de Pachacuti (Lane y Marsh 2023).
Después de una excelente discusion del registro radiocarbénico y sus problemaéticas
metodoldgicas, asi como de las evidencias de una expansién mucho mds temprana ha-
cia la parte sur del Tahuantinsuyo, los autores se esfuerzan en integrar los resultados
arqueoldgicos a una version etnohistérica también muy critica en cuanto a las fuentes,
como por ejemplo las probanzas (praise narratives), de las cuales provienen la mayoria
de los datos. A pesar de esto, y de la convincente critica sobre todo hacia la tendencia
a la royalization en la historiografia colonial espafiola, siguen tratando de acoplar los
resultados, en forma de una reinterpretacion de la life history de Pachacuti, en el caso
de Machu Picchu, y de una dinastia dual incaica en relacién con la temprana conquista

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 43



Albert Meyers

del sur. Esto constituye un avance en cuanto a una arqueologia que no pretende ser el
handmaiden de la etnohistoria, sino mas bien lo contrario.

El segundo trabajo proviene de la parte del grupo finlandés constituida alrededor del
historiador Martti Pdrssinen, quien tuvo para su tesis doctoral como mentor a John Mu-
rra y que, dicho sea de paso, también puede ser relacionado con la escuela Rowe. En
sus recientes comentarios sobre las sugerencias de la expansion del Tahuantinsuyo ha-
cia el sur del altiplano del lago Titicaca (Parssinen y Korpisaari 2023), ademas de que
continiian combinando elementos “arqueo-histéricos”, se puede observar una cierta in-
coherencia de argumentacion, asi como inseguridad o tardanza para aceptar posiciones
que por tantos afios han sido negadas (Meyers 2002). Por ejemplo, aunque suelen to-
mar como referencia a la lista de los doce “reyes” incaicos, también la ponen en duda
(“is not trustworthy” (Parssinen y Korpisaari 2023: 173)). Sobre el mito de origen de los
incas, en cuanto a su procedencia de Tihuanaco o de las islas del Sol y de la Luna del
lago Titicaca, los autores reconocen que tiene “at least some grains of truth” (ibid.: 167).
En general, toman a los mitos como reliable, sobre todo cuando vienen de los quipus,
que consideran como verdaderos textos. Pero por otro lado, también agregan que “it
would be a mistake to interpret these myths literally, as actual historical events” (ibid.:
173). De manera sorprendente, atribuyen al mito de la llamada Guerra de los Chancas
(considerado por muchos autores, incluida Julien, un evento real) poco valor histérico
(ibid.: 173, nota 3). En cambio, para resaltar solo un ejemplo més, dan por cierto que el
rey de los Kollas participaba en la ceremonia de boda del Inca Viracocha, quien después
se ali6 con el reino Lupaca contra los mismos Kollas, como relatan los cronistas (ibid.:
180). A los incas mismos los ven arqueoldgicamente representados por la ceramica Kill-
ke, asunto que por una cita de mis propios aportes al tema relativizan. En resumen,
como he tratado de demostrar, la correccién de los dogmas de la escuela Rowe y de
los estudios incaicos en general podria generar los resultados esperados por mucho
tiempo, pero requiere mas disciplina rigurosa para que sea més que un mero “juego de
pelota” académico.

La situacion académica “occidentalizada”

Es preciso recordar la situacién académica en la que se encuentran los estudios incai-
cos (y no solo ellos). Si no tenemos escritura o glifos que nos ayuden a interpretar un
fenémeno histérico, no tenemos que negar lo que parece ser la realidad. Es comprensi-
ble pretender presentar datos sélidos sobre una “entidad prehistérica” de la dimensién
del incario. En el mundo de la competencia académica frente a los estudios mesoame-
ricanistas —por no hablar de los estudios de la Antigiiedad Clasica—, puede ocurrir
que nos sintamos menospreciados y “exotizados”. Basta con considerar la situacién de
estos estudios en Europa, pero también en los Estados Unidos. La poca concurrencia y
competencia llevan a que relativamente pocos individuos “dominen la escena”, no so-
lamente en cuanto al acceso a medios financieros y de personal, sino también en cuanto

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 44



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

a la politica de peer reviews. En los propios paises sudamericanos rige la situacién cono-
cida de dependencia que, en vez de mejorar, parece cada vez mads fuerte.

Ademas, existe una situacion general en las humanidades que he llamado “occidentalis-
mo académico” (Meyers 2017), que va de la mano con la mercantilizacién de la ciencia.
Se caracteriza por el monolingiiismo inglés, la dominacién de medios de publicacién
y la concentracién de editoriales angloamericanas con intereses netamente capitalistas.
El monolingiiismo tiene dos caras, una aparentemente positiva y la otra negativa. Co-
mo positivo puede ser visto el acceso a conocimientos y saberes “globales” por parte
de poblaciones que hablan y leen solamente un idioma, el inglés. De esta manera se
evitarfa que estos saberes quedaran reducidos a una élite —por ejemplo, los cientificos
especializados— y/o a los estudios sobre Latinoamérica. Lo negativo es la adjudicacion
de estos saberes por parte de algunos monolingiiistas y el encajamiento forzoso en su
sistema epistemoldgico, por ejemplo el sector de la poblacién cuyo idioma materno es
el inglés. Esto concierne también a los estudios de nuestra especialidad, cuando se cita
y trabaja con las traducciones en inglés de los cronistas espafioles. Para comprender e
interpretar el mundo del cual vienen estas obras y para el cual han sido escritas, este
procedimiento es problemético (Dedenbach-Salazar 2003: 70). Otro efecto de esta po-
litica de publicaciones, relacionada con los estudiosos del tema que nos ocupa, es la
evitacion o negligencia de citaciones en idiomas que no sean el inglés. También el libro
de Julien (2000) esté escrito para este circulo de consumidores (traducciones de cada ci-
ta en espafiol, entre otros), asi como la reciente, voluminosa e importante contribucién
al tema de Alan Covey (2020). Ambos autores citan trabajos escritos en espafiol sola-
mente en pocos casos y cuando apoyan sus argumentos. Una de las consecuencias de
esto es que, hasta las contribuciones més relevantes al tema, escritas en espafiol, pasan
desapercibidas y no son consideradas importantes para el lector angloparlante.

El lapsus americanus y consideraciones finales

En tiempos en que el sistema de los llamados valores occidentales tradicionales em-
pieza a erosionarse, ha salido un libro con el titulo llamativo The Dawn of Everything,
el amanecer tal vez en doble sentido: no solamente de la humanidad en cuanto a su
desarrollo histérico desde la “edad de piedra”, sino también en el sentido de ilumi-
nar nuestra mente tan impregnada por las ideas que provienen desde lo que llamamos
el “tiempo de la Ilustracion”. Graeber y Wengrow (2021) sustentan que no solamente
“nosotros” hemos inventado las ideas de la libertad y otros pensamientos ilustrados,
sino que también otras sociedades, culturas y personas han participado en el proceso
de la creacién del Homo etiquetado como sapiens. Con razén se ha convertido en un
bestseller que puede ser leido e interpretado en relacién con el atin mds vendido libro
de Yuval Harari (2014). En contraste con este tltimo, los autores no interpretan el de-
sarrollo de la humanidad en una linea recta, de lo primitivo a lo complejo, sino como
un continuo altibajo, si se quiere usar esta expresiéon. Hubo sociedades que “escogie-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 45



Albert Meyers

ron” crear un Estado y otras que lo evitaron conscientemente, sociedades “primitivas”
con esclavitud y sin esclavitud, con agricultura desarrollada y con regresos a la vida de
cazadores-recolectores, con una especie de democracia antes de “nuestra Ilustracién”
(como por ejemplo, la confederaciéon iroquesa de Norteamérica). Ademads, hablan de
mega-urbanismo, es decir, grandes complejos de asentamientos sin tecnologias sofisti-
cadas y sin concentraciones de poder bajo una élite gobernante, como parece que fue el
caso de Teotihuacan.

Por cierto, hoy en dia se cuestiona el esquema de clasificaciones socioculturales dentro
de la antropologia, que sugiere una linea recta desde bandas u hordas, tribus y jefaturas
hasta estados. Sin embargo, se sigue hablando de “reyes” e “imperios” en contextos aje-
nos a la civilizacién occidental, categorias basadas en la tradicién hebrea-greco-romana.
En este sentido, preguntas como ;el Tahuantinsuyo era un imperio? o ;sus jefes pueden
ser llamados “reyes” o “emperadores”? emergen en el contexto de un problema de com-
parabilidad, la eterna discusién de la antropologia en general (no solamente desde el
Galton’s problem), en la que, sin embargo, no quiero profundizar por razones de espacio.
Lo que si quiero realzar y lo que me parece que ha sido poco considerado en nuestra
ciencia hasta ahora, es algo que he llamado el lapsus americanus. Se trata de considerar
el desarrollo humano en el llamado Nuevo Mundo como un fenémeno aislado; con el
efecto de que los inmigrantes en este continente, hace unos quince a treinta mil afios
o mas, vivieron y desarrollaron modelos sociales diferentes y ciertamente no idénticos
con los del Viejo Mundo. Mientras que alli —como lo ha expuesto Harari— se puede
hablar de una cierta dindmica evolucionista orientada al progreso tecnolégico, sobre
todo en técnicas de guerra y expansion territorial, con el resultado del desarrollo de
los grandes imperios, en el doble continente “americano” los procesos histéricos no
pueden ser vistos como paralelos. Se pueden describir muchos ejemplos (Meyers 2017:
135-137), pero aqui me limito a ilustrarlo en el campo tecnolégico militar, y en especial
en la metalurgia. Los saltos tecnolégicos en el Viejo Mundo (desde la edad de piedra
hasta las de bronce y de hierro) han sido frecuentemente interpretados como un me-
joramiento de las armas de guerra: una espada de estafio es més efectiva que una de
bronce. La lista puede continuar con los carros de combate con ruedas de hierro o las
espuelas para montar caballos, tecnologias de guerra en general, que Harari interpreta
como movens del desarrollo de las sociedades. En cambio, en las sociedades americanas
precolombinas, aparentemente el desarrollo tecnolégico metaltirgico no seguia estas li-
neas. A pesar de que conocieron practicamente todas las tecnologias desarrolladas en el
Viejo Mundo e incluso algunas mads, parece que el efecto movens puede encontrarse en el
campo sensual-estético, por ejemplo, en la preferencia por ciertos colores o sonidos en
vez de un uso practico en el combate. Ademas, tal vez habria que descartar la palabra
movens, ya que insinta de cierto modo un proceso evolutivo.

Para el tratamiento conceptual y tedrico de formaciones sociopoliticas como “estados”
o “imperios”, hay que distinguir entonces entre estas dos grandes esferas (;0 quizas
mas?) de desarrollo independiente en el globo. ;O dejamos los dos términos de lado

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 46



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

cuando tratamos las sociedades precolombinas? jImposible! Parece, pues, que ya se ha
pensado y escrito demasiado sobre temas como el “Estado Antiguo” o ancient empires
incluyendo a los fenémenos americanos. El caso de los incas podria servir como inicio
para crear un modelo tedrico alternativo. Recordemos lo que constata Pasztory (2010:
34): “Of all the great ancient civilizations in the world, Peru was the only one without
a writing system”. ;Un Estado o quizas un imperio sin escritura? Dada la fluidez entre
oralidad y literalidad discutida en los recientes debates entre antrop6logos y lingiiistas,
el criterio de escritura en el sentido occidental para clasificar los sistemas comunicativos
amerindios es irrelevante (por ejemplo Clados etal. 2022: 225).

Propongo repensar el “fenémeno Inca” y dejar de lado las falacias del acercamiento
histérico con todo su bagaje tedrico tradicional, y concentrarse en el tratamiento teérico
y metodolégico de las evidencias irrefutables del complejo arqueolégico-cultural inca,
tan claramente definible en sus varias expresiones estilisticas, manifestadas en su cul-
tura material. Con esto se obtendria un corpus tratable tedricamente y comparable con
complejos culturales de ontologias no occidentales similares. Un ejemplo podria ser el
estudio de la distribucién de elementos estilisticos sobre un espacio tan extendido como
se ha postulado para el Tahuantinsuyo, elaborando conceptos explicativos sin recurrir
a modelos ajenos al contexto americano, como el del “imperio”.

Julien sostiene que Zuidema aplica a los incas un sistema usado por antrop6logos cuan-
do describen “small-scale societies elsewhere in the world”, y se pregunta: “If the Incas
were more like the Ge or the Bororo, then we could apply what anthropologists had
learned about such societies” (Julien 2000: 9). En efecto, eran mas comparables con los
pueblos de la Amazonia que, por ejemplo, con el Imperio Romano, jel cual sirve co-
mo modelo a los cronistas y los defensores de los incas histéricos! Graeber y Wengrow
(2021), al tratar el ejemplo de las culturas amazoénicas, mencionan el tratamiento de la
naturaleza por parte de estas culturas como un juego de experimentos con plantas y
animales, y diferentes formas de intercambio. Asimismo, también experimentaron con
los sistemas de liderazgo y sociales en general, “jugando” entre igualitarismos y lide-
res temporales, entre sistemas rituales dominados a veces mas por mujeres y otras por
hombres. Los hallazgos arqueolégicos tan novedosos de las ultimas décadas y sus in-
terpretaciones van hacia esta direccién. No son “captados” persuasivamente a través
de los conceptos viejomundistas (Magalhdes 2023; Neves 2024). Esto se refiere tanto a
la inmensa diversidad de flora y fauna y de la naturaleza en general, pero sobre todo
a los asentamientos extensos de baja o0 mediana densidad poblacional llamados mega-
urbanismos (Neves y Castriota 2023) y la arquitectura monumental (Jaimes Betancourt
y Priimers 2018), con su gigante complejo de monticulos, terraplenes, zanjas, diques, y
caminos rectos y radiales; en fin, una ingenieria y un modelo cosmogoénico sofisticado
que ha sido comparado con el sistema de ceques de Cuzco (Rostain etal. 2024: 13). En
efecto, también Zuidema, en una cita postmortem, apunta hacia esta direccién: “Ceque
systems like that of Cuzco, and age-class systems, had an importance far wider and
more profound than is perhaps recognized in modern studies of Andean culture” (Zui-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 47



Albert Meyers

dema 2020: 73). Para ejemplificarlo, se refiere a la estructuracion social por clases de
edades entre los Tukuna y al ordenamiento ritual del espacio descrito por Lévi-Strauss
para los pueblos Bororo (Lévi-Strauss 1978), y el sistema de ceques del Cuzco. No sos-
tiene la presencia directa de los incas en esta regiéon remota —como se ha realizado
después de la conquista europea (Meyers 2005)— sino que estd sugiriendo un largo
proceso de intercambio cultural en lo que él llama el “4rea cultural andino-amazénica”.

Aunque habria que fortalecer atin més este concepto, debemos constatar que la divisién
entre Andes y Amazonia “as the last frontier between culture and nature was, however,
never much justified by archaeology” (Beresford-Jones y Murillo 2022: 21). Zuidema
apunta a semejanzas entre los patrones de asentamiento del Altiplano Boliviano pre-
Tihuanaco y el Brasil central (de la misma manera Hornborg 2022: 64-65), lo que tal vez
se confirmaria con el avance de la arqueologia amazoénica; tal vez no. De todos modos,
son llamativas las analogias dentro de sistemas de comunicacién gréfica entre varias
culturas de Tierras Bajas y, por ejemplo, los tokapus andinos (Clados etal. 2022) o véase
también el repertorio de los motivos de pintura corporal amazoénica, comparables con
los disefios en la cerdmica incaica, compuesto por Déléage (2007b).

Parafraseando el titulo del libro de Catherine Julien Reading Inca History, he propues-
to una lectura de la historia del universo arqueolégico-cultural inca considerando una
evolucién més lenta, en un espacio temporal y geografico mas amplio que el que impli-
ca la version corta, tal vez unos doscientos a trescientos afios (véase cuadro 1). El com-
plejo estilistico-cultural apostrofado como “Inca”, en el sentido mas amplio, puede ser
visto como una esencia que incorpora elementos estilisticos de las tres macrorregiones:
los Andes, la Costa y también el Oriente, llenando asi el vacio ideolégico después del
ocaso de las culturas del Horizonte Medio y su sistema religioso (Meyers 2002: 533-534).
Mi hipétesis era y es que, para describir adecuadamente el desarrollo de un universo
estilistico-cultural tan maduro y emblemaético, capaz de representar lo que mads tarde se
ha llamado el Tahuantinsuyo —y sin dejarse tentar por sugerencias etnohistéricas post-
coloniales—, hay que considerar un espacio temporal mds largo de lo propuesto hasta
ahora en los estudios incaicos; o, para recordar un dicho tal vez banal pero aplicable a
las cronologias arqueoldgicas: “It is better to be vaguely right than exactly wrong.”

Cuadro 1. Periodizacién del complejo arqueolégico-cultural inca — version larga.

Chronology of the Late Horizon (LH), the Late Intermediate Period (LIP),
and the Inka Periods (after Meyers 2007: 245, Table 1).

Date Range (AD) Inka Period Horizon/Period Description

1550-1600 Inka Ilc LH3 Colonial Inka

1400-1550 Inka IIb LH?2 Cusco Inka, outside the core area
1300-1400 Inka Ila LH1 Cusco Inka, in the core area
1000-1300 Inkal LIP Formative Inka, in the core area

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 48



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Referencias

Avalos de Matos, Rosalia y Rogger Ravines
1972 (ed.) XXXIX Congreso Internacional de Americanistas, 1970. Actas, Doumentos y Me-
morias. Vol. 1. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Bauer, Brian
1992 The Development of the Inca State. Austin: University of Texas Press.

Beresford-Jones, David G. y Eduardo Machicado Murillo

2022 Crossing frontiers: Perspectives from the various disciplines: Archaeology. En:
Adrian J. Pearce, David G. Beresford-Jones y Paul Heggarty (eds.), Rethinking the
Andes-Amazonia divide. A cross-disciplinary exploration, pp. 21-34. London: Univer-
sity College London Press.

Burger, Richard

2006 JOHN HOWLAND ROWE - Some memories. Nawpa Pacha: Journal of Andean
Archaeology 28:227-228.

2007 The Archaeology of Inka Power: Concluding Thoughts. En: Richard L. Burger,
Craig Morris y Ramiro Matos Mendieta (eds.), Variations in the Expression of Inka
Power, pp. 423-437. Washington: Dumbarton Oaks Research Library and Collec-
tion.

Clados, Christiane, Anne Goletz y Ernst Halbmayer

2022 From Graphic Units to Unrecognized Landscapes of Expression: New Approa-
ches on Amerindian Graphic Communication Systems. Revista Espafiola de An-
tropologin Americana 52(2):225-243.

Combeés, Isabelle y Albert Meyers
2018 El fuerte de Samaipata en contexto: Estudios histéricos. Santa Cruz: Museo de Histo-
ria de la UAGRM.

Cornejo, Luis
2014 Sobre la cronologia del inicio de la imposicién cuzquefia en Chile. Estudios Ata-
camefios 47:101-116.

Covey, R. Alan

2006 Chronology, succession, and sovereignty: The politics of Inka historiography and
its modern interpretation. Comparative Studies in Society and History 48:166-199.

2020 Inca Apocalypse: The Spanish Conquest and the Transformation of the Andean World.
New York: Oxford University Press.

Dedenbach-Salazar, Sabine

2003 Die Stimmen von Huarochiri: Indianische Quechua-Uberlieferungen aus der Ko-
lonialzeit zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit. Eine Analyse ihres Diskur-
ses. Habilitation. Universitdt Bonn. URL: https:/ /hdl.handle.net/20.500.11811/
1992 (visitado 24-09-2024).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 49


https://hdl.handle.net/20.500.11811/1992
https://hdl.handle.net/20.500.11811/1992

Albert Meyers

Dunn, James D. G.

2019 Remembering Jesus: How the Quest of the Historical Jesus Lost its Way. En: Tom
Holmén y Stanley E. Porter (eds.), Handbook for the Study of the Historical Jesus,
vol. 1, pp. 183-205. Leiden/Boston: Brill.

Duviols, Pierre
1979 La dinastia de los Incas, monarquia o diarquia? Argumentos heuristicos a favor
de una tesis estructuralista. Journal de la Société des américanistes 88:67-83.

Déléage, Pierre

2007a Les Khipu: une mémoire locale? Cahiers des Amériques latines 54-55:231-240.

2007b Les répertoires graphiques amazoniens. Journal de la Société des américanistes
93(1):97-126.

D’Altroy, Terence, Verénica Williams y Ana M. Lorandi

2007 The Inka in the Southlands. En: Richard L. Burger, Craig Morris y Ramiro Matos
Mendieta (eds.), Variations in the Expression of Inka Power, pp. 85-133. Washington:
Dumbarton Oaks Research Library and Collection.

Fausto, Carlos y Michael Heckenberger

2007 Introduction: Indigenous History and the History of the “Indians”. En: Carlos
Fausto y Michael Heckenberger (eds.), Time and Memory in Indigenous Amazonia:
Anthropological Perspectives, pp. 1-43. Gainesville: University Press of Florida.

Fleming, David

2016 Can we ever understand the Inca empire? Updated version of a paper delivered at
the 28th Northeast Conference on Andean Archaeology and Ethnohistory. URL:
https:/ /www.academia.edu /25141470 /Can_we_ever_understand_the_Inca_
empire (visitado 28-09-2024).

Fossa, Lydia
2019 Khipu, llautu: Una familia de textos textiles. Didlogo Andino 59:119-130.

Garcia, Alejandro, Reinaldo Moralejo y Pablo A. Ochoa
2021 Radiocarbon chronology of the Inca Expansion in Argentina. Antipoda. Revista de
Antropologia y Arqueologia 42:51-83. DOI: 10.7440/antipoda42.2021.03.

Graeber, David y David Wengrow
2021 The Dawn of Everything: A New History of Humanity. London y New York: Penguin
Random House.

Grube, Nikolai y Hanns J. Prem

2013 Altamerikanistik. Forschung auf dem Priifstand. Spektrum Spezial: Amerika vor
Kolumbus 1:81-87. URL: https:/ / www.spektrum.de /magazin / forschung-auf-
dem-pruefstand /1184755 (visitado 28-09-2024).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 50


https://www.academia.edu/25141470/Can_we_ever_understand_the_Inca_empire
https://www.academia.edu/25141470/Can_we_ever_understand_the_Inca_empire
https://doi.org/10.7440/antipoda42.2021.03
https://www.spektrum.de/magazin/forschung-auf-dem-pruefstand/1184755
https://www.spektrum.de/magazin/forschung-auf-dem-pruefstand/1184755

Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Gumbrecht, Hans Ulrich

1987 Wenig Neues in der Neuen Welt. Uber Typen der Erfahrungsbildung in spani-
schen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts. En: Wolf-Dieter Stempel (ed.),
Die Pluralitiit der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, Miinchen: Fink.

Harari, Yuval
2014 Sapiens: A Brief History of Humankind. Primera edicién en hebreo, 2011. London:
Penguin Random House.

Hartmann, Roswith

1987 Necrologia y lista de publicaciones de Udo Oberem (1923-1986). Jahrbuch fiir Ge-
schichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina (JbLA) 24(1):21-30.

1990 Hermann Trimborn (1901-1986). Indiana 11:409-414.

Hornborg, Alf

2022 Anthropology. En: Adrian J. Pearce, David G. Beresford-Jones y Paul Heg-
garty (eds.), Rethinking the Andes-Amazonia divide: A cross-disciplinary exploration,
pp- 58-66. London: University College London Press.

Ingold, Tim
2021 The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling & Skill. London
y New York: Routledge.

Itier, César

2011 Las panacas no existieron. En: Willem Adelaar, P. Valenzuela y R. Zariquiey
(eds.), Estudios sobre lenguas andinas y amazonicas. Homenaje a Rodolfo Cerron-
Palomino, pp. 181-193. Lima: Pontificia Universidad Catdlica del Pera (PUCP).

2019 ;Qué significa el término inka? Bulletin de [IInstitut d’Ftudes Andines
48(2):135-152.

Jaimes Betancourt, Carla y Heiko Priimers

2018 A lasombra de los Andes. Arquitectura monumental en los Llanos de Mojos. En:
I. Ghezzi y L. E. Salcedo (eds.), La cooperacion cientifica francesa en Latinoamérica.
Avances recientes en datacion y arqueometria en los Andes, vol. 45. Actes et Mémoires,
pp. 253-273. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

Julien, Catherine

2000 Reading Inca History. Iowa City: University of lowa Press.

2008 Desde el Oriente: Documentos para la historia del Oriente Boliviano y Santa Cruz la
Vieja (1542-1597). Santa Cruz de la Sierra: Fondo Editorial Municipal.

Kosciuk, Jacek, Mariusz Ziétkowski y Sonia Alconini
2021 (ed.) Investigaciones en el Fuerte de Samaipata. Lima: Ediciones Rafael Valdez.

Lane, Kevin y Erik J. Marsh
2023 Absolute chronology revisited: Integrating precise Bayesian models from Machu

Picchu with Inca ethnohistoric praise narratives. Quaternary International. DOI:
10.1016/j.quaint.2023.11.006.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 51


https://doi.org/10.1016/j.quaint.2023.11.006

Albert Meyers

Lauer, Wilhelm

1987 Das Bolivien-Projekt. Okosystem und Mensch im Gebiet der Kallawaya Bergbe-
volkerung. En: W. Lauer (ed.), Mensch und Umuwelt. Interdiszipliniire Forschung in
Lateinamerika unter besonderer Mitwirkung der Geographie, pp. 75-85. Berlin: Rei-
mer Verlag.

Lévi-Strauss, Claude
1978 Traurige Tropen. Traducido por Eva Moldenhauer. Edicién original de 1955.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

Magalhaes, Marcos P.
2023 The pristine and devenir in long-term indigenous history in the Amazon. Boletim
do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias Humanas 18(3):1-17.

Meyers, Albert

1975 Algunos problemas en la clasificacion del estilo incaico. Pumapunku 8:7-25.

1993 Trabajos arqueoldgicos en Samaipata, Depto. de Santa Cruz, Bolivia. Primera
Temporada. Boletin SIARB 7:48-58.

1998 Las Campafas Arqueoldgicas en Samaipata, 1994-1996. Segundo Informe de
Trabajo. Boletin SIARB 12:59-86.

2000 Besprechung von Julien, Catherine: Die Inka. Geschichte. Kultur. Religion. C.H.
Beck Wissen Nr. 2075. Miinchen 1998. Zeitschrift fiir Ethnologie 125(2):317-320.

2002 Los Incas: ;barbaros advenedizos o herederos de Tiahuanaco? En: Javier Flores
E. y Rafael Varén G. (eds.), El hombre y los Andes. Homenaje a Franklin Pease G. Y.
Vol. 2, pp. 525-535. Lima: Pontificia Universidad Catélica del Pert (PUCP).

2005 Incas, Espafioles y el Paytiti: la perspectiva desde el “Fuerte de Sabaypata”,
Oriente de Bolivia. Archivio per I’ Antropologia e la Etnologia CXXXV:167-181.

2007 Towards a Reconceptualization of the Late Horizon and the Inka Period: Pers-
pectives from Cochasqui/Ecuador and Samaipata/Bolivia. En: Richard L. Bur-
ger, Craig Morris y Ramiro Matos Mendieta (eds.), Variations in the Expression
of Inka Power, pp. 223-254. Washington: Dumbarton Oaks Research Library and
Collection.

2016 Inka archaeology and the Late Horizon: Some polemic remarks. Tambo, Boletin de
Arqueologia 3:259-286.

2017 Occidentalismo académico, “lapsus americanus”, y los incas arqueolégicos. Re-
vista de Arqueologin Americana 35:129-150.

2019 Dos mundos diferentes: incas histéricas e incas arqueoldgicas. Tambo, Boletin de
Arqueologia 4:153-199.

Meyers, Rodica
2002 Cuando el Sol caminaba por la tierra. Origenes de la intermediacion Kallawaya. La Paz:
Plural Editores.

Mouriés, Thomas
2014 ;Con o sin ancestros? Vigencia de lo ancestral en la Amazonia peruana. Anthro-
pologica 32:17-40.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 52



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Neves, Eduardo

2024 Contra la pre-historia. Texto para catdlogo de la exposicién “Amazonias. El Futuro
Ancestral” organizada por Claudi Carreras en el Centre de Cultura Contempora-
nia de Barcelona. URL: https://www.academia.edu /126462294 /Neves_Contra_
la_Prehistoria_Amazonias (visitado 29-01-2025).

Neves, Eduardo y Rodrigo Castriota
2023 Urbanismos tropicais. Piseagrama (Edicdo especial Vegetalidades). URL: https://
piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/ (visitado 29-01-2025).

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950-27 May 2011). Indiana 29:331-341.

Oberem, Udo
1987 Necrologia y lista de publicaciones de Hermann Trimborn (1923-1986). Jahrbuch
fiir Geschichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):1-20.

Pasztory, Esther
2010 Inka Cubism: Reflections on Andean Art. Solo publicacién en linea. URL: https:/ /
www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf (visitado 15-01-2024).

Parssinen, Martti y Antti Korpisaari
2023 Ideological and Cultural Continuities between the Ancient Tiwanaku and the
Inca Empire. Estudios Latinoamericanos 43:165-199.

Ramirez, Susan
2023 Buscando lo nativo: Incégnitas, expectativas culturales y otras reflexiones para

comprender la cultura de los pueblos andinos antiguos y coloniales. Histdrica
XLVII(2):159-175.

Rostain, Stéphen, Antoine Dorison, Geoffroy de Saulieu, Heiko Priimers, Jean-Luc Le
Pennec, Fernando Mejia, Ana Maritza Freire, Jaime R. Pagén-Jiménez y Philippe
Descola

2024 Two thousand years of garden urbanism in the Upper Amazon. Science
383(6679):183-189.

Rowe, John Howland

1946 Inca Culture at the Time of the Spanish Conquest. En: Julian H. Steward (ed.),
Handbook of South American Indians, vol. 2. Bulletin 143, pp. 183-330. Washington,
D.C.: Smithsonian Institution.

Santos-Granero, Fernando
1998 Writing History into the Landscape: Space, Myth, and Ritual in Contemporary
Amazonia. American Ethnologist 25(2):128-148.

Schiapacasse, Virgilio, A. Romén, I. Mufioz, A. Deza y G. Focacci
1991 Cronologia por termoluminiscencia de la cerdmica del extremo norte de Chi-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 53


https://www.academia.edu/126462294/Neves_Contra_la_Prehistoria_Amazonias
https://www.academia.edu/126462294/Neves_Contra_la_Prehistoria_Amazonias
https://piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/
https://piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/
https://www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf
https://www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf

Albert Meyers

le. En: Actas del XI Congreso Nacional de Arqueologia Chilena (1988). Primera parte,
vol. II, pp. 43-60. Santiago: Museo Nacional de Historia.

Schroter, Jens
2019 Memory, Theories of History, and the Reception of Jesus. Journal for the Study of
the Historical Jesus 16(1):85-107.

Severi, Carlo

2012 The arts of memory: Comparative perspectives on a mental artifact. [Revised and
updated by the author. Translated from the French by Matthew Carey]. HAU:
Journal of Ethnographic Theory 2(2):451-485.

Stephens, Janet G.

2022 The Twelve Inka and the Twelve Caesars: Reflections on an Early Modern Visual
Theme in the Art of Colonial Peru. En: Jim Pearce, Ward ]. Risvold y William
Given (eds.), Renaissance Papers 2021, pp. 87-106. Boydell & Brewer.

Tavarez, David E. y Kimbra Smith
2001 Laetnohistoria en América: cronica de una disciplina bastarda. Desacatos: Revista
de Ciencias Sociales (7):11-20.

Trimborn, Hermann

1967 Der skulptierte Berg von Samaipata. En: Archiologische Studien in den Kordille-
ren Boliviens, vol. 3. Baessler Archiv, Beitrage zur Volkerkunde. Neue Folge 5,
pp- 130-169.

Wedin, Ake
1963 La cronologia de la historia incaica: estudio critico. Madrid: Insula.

Waurster, Wolfgang
1990 Udo Oberem (1923-1986). Indiana 11:417-431.

Zimmermann, Ruben
2023  Parabeln in der Bibel: Die Sinnwelten der Gleichnisse Jesu entdecken. Giitersloh: Gii-
tersloher Verlagshaus.

Zuidema, Reiner Tom

1964 The Ceque System of Cuzco: The Social Organisation of the Capital of the Inca. Interna-
tional Archives of Ethnography. Supplement 50. Leiden: Brill.

2020 The Andes-Amazonian Culture Area. En: Adrian J. Pearce, David G. Beresford-
Jones y Paul Heggarty (eds.), Rethinking the Andes-Amazonia Divide: A Cross-
Disciplinary Exploration, pp. 67-76. London: University College London Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 54



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

“En el nombre del comtn de estos pobres”

Los curacas de Santiago de Cotagaita contra el gobernador
de los Chichas don Juan Cala, 1627

Lia Guillermina Oliveto

Universidad de Buenos Aires (UBA) (Buenos Aires, Argentina)
ORCID: 0000-0001-6189-3154

goliveto@conicet.gov.ar

Recibido: 10 de abril de 2025 / Received: April 20, 2025, Aceptado: 1 de julio de 2025 / Accepted: July 1,
2025.

Resumen

Se analiza una peticion presentada en 1627 ante el corregidor de Tarija firmada por,
segln ellos mismos se presentaron, cuatro jilacatas de los ayllus del pueblo de re-
duccién de Santiago de Cotagaita en la provincia de Chichas. En ella se denuncian
los agravios cometidos por el curaca gobernador, Juan Cala, en acuerdo con el co-
rregidor anterior. El estudio no solo profundiza, en dialogo con la historiografia
previa, en el contexto politico local a 50 afios del establecimiento de las reducciones
de los chichas, sino que problematiza la nocién de lo comtn y la comunidad esgri-
midos en la peticion. Ademas se visibiliza el funcionamiento del cabildo indigena,
en conflicto con el gobernador y el rol del cura doctrinero en contra de los agravios.
Al mismo tiempo, se recupera informacién sobre el cumplimiento de las obligacio-
nes coloniales de mitas y tributos.

Palabras clave
Chichas, autoridades, comunidad, Cotagaita, siglo XVII

Abstract

This paper analyses a petition signed by four jilacatas, authorities of the ayllus from
the town of Santiago de Cotagaita in the province of Chichas in 1627, in which they
denounce to the Corregidor of Tarija the grievances committed by the curaca gover-
nor in collusion with the Corregidor. The study not only explores, in dialogue with
previous historiography, the local political context 50 years after the establishment
of the Chichas reductions, but also problematizes the notion of the commons and
the community put forward in the petition. It also makes visible the functioning
of the indigenous cabildo, in conflict with the governor and the role of the priest
against the grievances. At the same time, information is recovered on the fulfilment
of the colonial obligations of mitas and tributes.

Keywords
Chichas, authorities, community, Cotagaita, Seventeenth Century

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 55-74
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3309

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3309
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Lia Guillermina Oliveto

Los grupos chichas del sur andino en contexto’

En este dossier en homenaje a Catherine Julien seguramente se destacardn sus diversas
y fundamentales contribuciones a una variedad de aspectos relativos a la historia de
los incas y de la dominacién castellana en el siglo XVI. Por mi parte, quisiera, ademas,
enfatizar que fue una paledgrafa excelente y editora rigurosa de documentacién que
sirvi6 de base de muchas investigaciones posteriores. Asi, junto a Zulema Bass Werner
de Ruiz y Kristina Angelis, edit6 el sexto tomo de la colecciéon Historia de Tarija. Corpus
documental (Julien etal. 1997), una valiosisima publicacién de documentacién transcrip-
ta sobre Tarija. El volumen del que ellas fueron responsables contiene 128 documentos
del siglo XVI e incluye un estudio preliminar escrito por Julien (en ibid.: vi-xxx). La
obra retine documentos provenientes del Archivo de Indias (Sevilla), el Archivo y Bi-
blioteca Nacionales de Bolivia de Sucre (ABNB), Archivo Histérico de Potosi (Casa de
Moneda) y la Biblioteca Municipal Toméds O’Connor D’Arlach (Tarija). La importancia
es superlativa ya que los documentos coloniales del repositorio local, el Archivo His-
térico Departamental de Tarija, han sido escasamente estudiados dadas las dificultades
derivadas de la inexistencia de catalogacién o instrumentos de descripcién para el fon-
do colonial. La tinica forma de conocer las fuentes que resguarda es revisar una a una
sus cajas, lo cual requiere la inversién de mucho tiempo para resultados inciertos. Por
ello, los documentos editados en el mencionado Corpus documental, que estan fecha-
dos entre 1540 y 1623, son una contribucién excepcional para el estudio de la historia
colonial mas temprana de Tarija.

En este articulo analizo un expediente inédito que nos acerca al contexto histérico de
la provincia de chichas en las primeras décadas del siglo XVII, particularmente el de
los habitantes del pueblo de reduccién de Santiago de Cotagaita. Hacia 1573, durante la
visita del virrey Francisco de Toledo, una serie de grupos chichas fueron sometidos al
dominio castellano y concentrados en tres pueblos, es decir, el mencionado Cotagaita,
Nuestra Sefiora de la Asuncién de Calcha y San Juan de Talina, en el actual departa-
mento de Potosi en Bolivia (Julien etal. 1997: 361; Palomeque 2010: 2).

Otros grupos chichas, ya sea indémitos de zonas cercanas o que vivian en espacios ale-
jados, por ejemplo en Cochabamba, no fueron incorporados a estos pueblos de reduc-
cién que se emplazaron en el sector occidental de las tierras chichas prehispdnicas, en
la altura de la puna y en sus quebradas (Palomeque 2010: 14-15; Castro Olafieta y Palo-
meque 2016: 40). El proceso de reduccién no fue fécil y, de hecho, los primeros intentos
parecen haber comenzado en la década anterior y de ellos habia participado Luis de
Fuentes y Vargas, fundador de Tarija (Oliveto 2017). En el contexto de la visita toleda-
na la reduccién fue llevada adelante por Agustin Ahumada como visitador y asistida

! Una versién preliminar de este trabajo fue presentada en el XI Congreso de la Asociacion de Estudios
Bolivianos en Sucre en julio de 2023 en la Mesa “Charcas en los estudios coloniales: agentes, cor-
poraciones, gobierno y justicias en perspectiva multidisciplinaria”, coordinada por Germén Morong
Reyes y Ana Maria Presta.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 56



“En el nombre del comtn de estos pobres”

por el cura fray Juan Barragan, en un proceso que se completé en, por lo menos, dos
afos (Palomeque 2010). Carecemos de informacion especifica sobre los avatares de la
reduccién en Cotagaita, sin embargo, un mapa anénimo y sin fecha pero, segtin propu-
simos previamente (Ventura y Oliveto 2014; Oliveto y Ventura 2017), contemporaneo a
la peticién analizada, muestra la ubicacién de Santiago de Cotagaita como pueblo de
reduccién y parroquia (Cruz Medina 2015). Si bien no se conocen las equivalencias de
las referencias utilizadas en el mapa, Pablo Cruz Medina (ibid.) plante¢ sus significados
ademds de proponer que la pieza registraba la actividad minera y los cultos indigenas
a las montafias, concluyendo que se trata de una cartografia eclesidstica que mapea el
area de influencia de la ciudad de La Plata. Considera que su autor pudo haber sido
el Licenciado Pedro Ramirez del Aguila. Cerca del pueblo de reduccién, en una que-
brada aledafia se lee “Cotagaitas la vieja”. Si se referia a una ubicacion prehispanica o
colonial castellana previa no resulta evidente pero claramente identifica una ocupacién
anterior. Detrds de un cerro se lee “aguas de la comunidad” (Bibliotheque Nationale
de France. Coleccion Klaproth, Richelieu-Cartes et plans, magasin GE-2983 (4)). Si la
reducciéon de Santiago de Cotagaita en el mapa registra la ocupacion de un lugar nue-
vo, abandonando un asentamiento anterior, la permanencia de su registro en el mapa
podria indicar que ese espacio seguia siendo significativo y probablemente ocupado de
alguna manera, incluso de forma permanente.

Los chichas siempre interesaron a los investigadores por ser uno de los colectivos que
ocuparon la porcién sur de los Andes Meridionales como parte de la confederaciéon Qa-
ragara - Charka (Platt etal. 2006) en tiempos pre-incaicos, luego sometidos tras mucha
lucha por los incas (Zanolli 2003: 50) y, posteriormente, por los castellanos. Por su parte,
Julien da cuenta de las poblaciones que ocuparon bajo el dominio de los incas (como
consecuencia de su politica de repoblamiento a través de mitmakquna) la zona nombra-
da, en los siglos XVI 'y XVII, como Tarija y Chichas (Julien et al. 1997). Del mismo modo,
bajo dominacién incaica, grupos chichas fueron trasladados desde sus tierras origina-
rias hacia otros puntos del Tawantinsuyu para cumplir funciones militares (frontera
oriental de Tarija y de la quebrada de Humahuaca), econémicas (valle de Cochabamba)
y de control social (quebrada de Humahuaca) (Zanolli 2003). Posteriormente, desman-
telado el dominio incaico por los castellanos, gran parte de las poblaciones chichas fue-
ron encomendadas en 1539 cuando Francisco Pizarro le entregé a su hermano Hernan-
do una cuantiosa encomienda que incluia a autoridades en la “provincia de los chichas”
agrupadas en “Urinsaya” y “Anansuyo” (Julien 2000: 251). Sobre dicha provincia Julien
remarcaba que habia sido poco estudiada y que “no puede afirmarse con certeza que
todos los habitantes de la misma constituian una etnia, aunque si parece que los indios
encomendados en Hernando Pizarro, que luego fueron reducidos a varios pueblos en
zonas altas, componian algtn tipo de unidad politica, si no étnica” (Julien etal. 1997:
xii). Julien explicaba que los chichas habitaban un espacio al oeste de una zona con la
que habian tenido y tendrian importantes vinculos, esto es, los valles de Tarija repobla-
dos por poblaciones que, en alguna medida, eran foraneas al valle: juries, churumatas,
tomatas y copiapoes (ibid.: xii). La poblacién prehispanica de Tarija (sin por ello supo-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 57



Lia Guillermina Oliveto

ner que fueran originarios del espacio) se completaba con carangas, moyos moyos y
apatamas (Presta 1995). Mis propias investigaciones corroboraron esas apreciaciones,
precisando las investigaciones antecedentes (Oliveto 2012, 2023). Otras investigaciones
desde la antropologia histérica o la arqueologia se abocaron a los chichas de tiempos
prehispénicos (Zanolli 2003; Angelo 2003; Michel Lépez et al. 2005; Beierlein 2008, 2014;
Platt etal. 2006). En cuanto a la historia de los chichas bajo dominio castellano, Rafael
Varén Gabai (1996) realiz6 un analisis exhaustivo de la composicién y evolucién de la
encomienda que incluia a los chichas que décadas después serian reducidos en los tres
pueblos mencionados. Hernando Pizarro fue quien recibié esta merced y sobre ella se
analizan su demografia y tributos entre 1539 y 1552.

Lago Titicaca

.Cochabamba

Santa Cruz de la Sierra.

ya.\a\\\"“o0

.Potosf

5
o Calcha. 3
£ Q 5
g ?o oCotagaita 3
a 3
° s
8 Tarija o
o °
o oralina E (./O
3 @
s ©
3
o
0 100 200 km Leyendas

® Ciudad
Datos del mapa ©2025 Physical ArcGIS by ESRI .,
Proyeccién: PSAD56 / UTM 198 ® Pueblo de reduccion

Fuentes: Elaboracion propia

San Salvador deJujuy.

Federico Garcia Blaya: fgblaya@gmail.com

Figura 1. Pueblos de reduccion de los chichas en contexto de la Audiencia de
Charcas (Mapa de Federico Garcia Blaya).

En relacién al contexto toledano, Silvia Palomeque fue quien mds ha trabajado sobre
las poblaciones chichas reducidas en Talina. Ella estudi6 la formacién del pueblo de
indios de Talina asi como la historia de la merma de sus tierras a manos de los espa-
foles tanto como los esfuerzos de sus autoridades por conservarlas (Palomeque 2010).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 58



“En el nombre del comtn de estos pobres”

Corrobor6 la pérdida de tierras para la siembra de maiz y de pasturas para ganados
y la consecuente dependencia de las de sembradio de tubérculos. Ademas, sistematiz6
la informacién sobre los formatos de la mita a la que fueron sometidos los chichas asi
como sus obligaciones tributarias expresadas en la tasa de tributos de 1575, realizada a
partir de la visita de Toledo. Junto a Isabel Castro Olafieta, analiz6 lo dispuesto sobre
tributo y mita para los chichas en la visita general ordenada por el virrey Pedro Alvarez
de Toledo y Leiva, marques de Mancera, realizada en 1645. Consideraron especialmen-
te las migraciones comparando con las dindmicas relevadas para el espacio del actual
noroeste argentino (Castro Olafieta y Palomeque 2016). Palomeque también investigd
sobre la transformacién en la primera mitad del siglo XVII de las sociedades que habita-
ron un vasto espacio que se extendia entre la actual provincia argentina de Jujuy y el sur
boliviano hasta Lipez (incluyendo el espacio chicha) como consecuencia del auge de la
actividad minera en grandes centros y de las actividades mercantiles que incidieron en
los movimientos de poblacién asi como en la territorialidad indigena y espafiola (Palo-
meque 2018). Avanzando el siglo XVII, Raquel Gil Montero (2013) trabajo, a partir de la
otra visita general de ese siglo ordenada por el virrey Melchor de Navarra y Rocafull,
duque de la Palata, realizada entre 1683 y 1685, sobre la poblacién chicha considerando
su tributacién y analizando el cumplimiento o no de la mita. Tanto Palomeque como Gil
Montero comprobaron que los desplazamientos poblacionales verificados a lo largo del
siglo XVII no se explicaban tinicamente por la voluntad de escapar de la mita potosi-
na, sino porque se habia configurado un circuito migratorio vinculado a las actividades
mineras y productivas en la zona.

Este articulo, a diferencia de la historiografia precedente, focaliza en los chichas de uno
de los pueblos de reduccién, Cotagaita, dialogando con la historiografia precedente que
amplia el contexto de produccién del expediente central de este estudio. La situaciéon de
Cotagaita siempre estuvo ligada a la de Calcha. La razén estd dada por la pertenencia
prehispanica a una misma parcialidad (en el sentido de mitad), segtin consta en la tasa
de tributos de 1575 (Palomeque 2010). Esta tasa se halla copiada en las Cajas Reales de
Potosi, alli se explica que con anterioridad al establecimiento de las reducciones, el to-
tal de los chichas se hallaba segmentado en dos parcialidades: Hanansaya y Hurinsaya.
Sin embargo, en el proceso reduccional se nucle6 en Talina a los habitantes de lo que
habian sido nueve asentamientos de Hanansaya, o mitad de arriba, sujetos al cacique
principal don Diego Espeloca, mientras que a los residentes en los diez de Hurinsa-
ya, o mitad de abajo, se los dividié entre Calcha y Cotagaita (aunque no se especifica
c6mo) bajo el mando de don Hernando Chorolque quien, ademads, era el gobernador
de todos los chichas (Archivo Histérico de Potosi, Cajas Reales 18: f. 132r). Palomeque
(2010) evidencia que el reconocimiento de Espeloca y Chorolque como autoridades sig-
nific6 una modificacion de las familias que solian ocupar el curacazgo en el periodo
pre-reduccional, tal vez menos colaboradoras con la dominacién castellana. El andli-
sis de las figuras cacicales encomendadas con su gente en Hernando Pizarro en 1539
muestra una discontinuidad en los nombres de los caciques. La estrecha relacién entre
los habitantes de los pueblos de Cotagaita y Calcha qued6 marcada en el proceso de

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 59



Lia Guillermina Oliveto

reduccién ya que compartieron una misma autoridad indigena y un mismo sacerdote,
ambos con residencia en Calcha, ademas de la caja de comunidad alli establecida (ibid.:
18). Posteriormente Cotagaita tuvo su propio cura. El albergar a la autoridad civil y reli-
giosa le daba a Calcha una jerarquia mayor, sin que se haya encontrado un fundamento
para tal distincioén. Por tdltimo, las contribuciones de mita y tributo de ambos pueblos
de reduccién se registraban juntas.

El expediente central para este articulo fue presentado en 1627 por cuatro autoridades
de los ayllus de Cotagaita que se autodenominan jilacatas. Ellos denunciaron, por con-
trarias al bienestar de los habitantes del pueblo de reduccién, las acciones de don Juan
Cala, gobernador de los Chichas y curaca de Calcha y Cotagaita. Contiene, ademds, tres
copias de provisiones reales junto a presentaciones de Luis de Vega, cura doctrinero del
pueblo. La interpretaciéon de estos documentos inéditos, resguardados en el Archivo
Histérico Departamental de Tarija, nos presenta un panorama de Cotagaita medio si-
glo después de su fundacién. Partiendo de las voces de las autoridades denunciantes,
en didlogo con otra informacién documental y la historiografia previa, indagamos en
algunos aspectos del microcosmos formado por el entramado del poder local formado,
al decir de Ariel Morrone (2017), por la triada de caciques, corregidor y cura. Este expe-
diente de 1627 es un mojén que busco insertar en la historia conocida de la sujecién de
los grupos chichas a la monarquia catdlica.

Agraviados, destruidos y empobrecidos. La comunidad y lo comtn en
Cotagaita en 1627

El 3 de octubre de 1627 cuatro jilacatas de Santiago de Cotagaita, presentaron una pe-
ticion ante el Corregidor y Justicia Mayor de la villa de Tarija, Juan de Frias Brefia. Los
tirmantes fueron don Juan Vilca, don Diego Suyo Taslaca, don Pedro Harrata y don
Pedro Acsama. La portada del expediente reza: “Los curacas y caciques del pueblo de
Santiago de Cotagaita contra don Juan Cala sobre los bienes de la comunidad y que
el corregidor nombre capitdan en la mita de Potosi y no haya mds de una segunda per-
sona en la provincia y que se conserve la acequia del pueblo y otras cosas” (Archivo
Historico Departamental de Tarija [AHDT], Caja 17, Exp. 10, portada).?

Segun sus palabras los chichas de Cotagaita se encontraban “agraviados, destruidos y
empobrecidos” (AHDT, Caja 17: £. 2r) por las acciones del cacique gobernador y curaca,
Juan Cala, quien actuaba més alld de la costumbre y de su jurisdiccién, amparado por
quien habfa sido corregidor de la villa de Tarija y provincia de Chichas, Juan Porcel
de Padilla. Cala y Porcel de Padilla eran sucesores de los protagonistas de la etapa de
la fundacion de Tarija y la reduccion de los chichas. Juan Cala sigui6 en el cargo de
gobernador a don Diego Espeloca (curaca de Talina) y Porcel de Padilla fue heredero,

2 Para facilitar la lectura de los extractos del documento se moderniz6 la ortografia, al igual que el uso
de maytsculas y mintsculas.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 60



“En el nombre del comtn de estos pobres”

en circunstancias sospechosas, del fundador de Tarija, Luis de Fuentes y Vargas. Los
caciques de Cotagaita revelaron que, a la muerte del gobernador Espeloca, se habia
designado a Cala transitoriamente hasta que los herederos de Espeloca alcanzaran la
mayoria de edad. Afirmaban que Cala no tenia derecho a ocupar el cargo pues era
un indio del comtdn y que tanto él como sus antepasados siempre habian sido criados
de las familias de los denunciantes. No obstante, decian, las negociaciones maliciosas
con corregidores y tenientes pasados, sumadas a engafios y falsas presentaciones ante
virreyes, habian conseguido los avales necesarios para el nombramiento de Cala como
gobernador (AHDT, Caja 17: f. 9r).

Luis de Fuentes y Vargas muri6 en 1598 en la casa de Juan Porcel de Padilla en La Plata
(Saignes 1983). Alli habia escrito su testamento cuatro dias antes de fallecer y designaba
a Porcel de Padilla como heredero de sus bienes mientras otra persona recibiria el cargo
de corregidor (Julien etal. 1997: 390).> Sin embargo, al dia siguiente de la redaccién
original escribié un codicilo por el que Porcel de Padilla era heredero de los bienes y
del cargo. Fuentes y Vargas falleci6 soltero y sin hijos y no son claras las razones por
las cuales redacté el codicilo (ibid.: 390). Antes de 1598 la presencia o intereses de Juan
Porcel de Padilla en Tarija no se halla documentada. Tampoco conocemos el tenor de
la relacion previa entre ambos, solo consta que Fuentes y Vargas reconocié que tenia
deudas en la tienda de Porcel de Padilla en La Plata y mandé que se le pagaran (ibid.:
394).

La peticién de los caciques de Cotagaita constaba de doce items que denunciaban una
diversidad de situaciones problemadticas para las que solicitaban remedio sugiriendo el
modo en que podrian repararse. Los curacas se presentaban “en nombre del comun de
estos pobres” (AHDT, Caja 17: f. 2r) refiriéndose a los habitantes de Cotagaita y llama-
ban tirano a Juan Cala. El discurso documental sobre la tiranfa implicaba que el mal
gobierno del Gobernador atentaba contra la justicia y la paz social, es decir, que impe-
dia que cada quien recibiera lo que correspondia segtn su condicién y respetando las
costumbres. De esta manera los curacas de Cotagaita mostraban conocer elementos de
la argumentacion presente en la comunicacién politica del Pert virreinal de los Aus-
trias (Morong Reyes 2013). Esta peticion se realizaba luego de que, en 1624 y 1626, el
cura hubiera presentado otras en términos similares, a las que la Audiencia habia hecho
lugar amparando a los indigenas. En vistas de que el corregidor Porcel de Padilla habia
obedecido pero no ejecutaba lo dispuesto, los jilacatas presentaban su propia denuncia
aprovechando, tal vez, el contexto de cambio del corregidor (coyuntura sobra la cual
no tenemos mayores informaciones).

Los primeros puntos tienen en su centro cuestiones vinculadas con la comunidad en
el sentido predominante que el término suele tener en los documentos de tiempos pos
toledanos (Zagalsky 2009). Se refiere a los bienes o recursos que son del comun, que

3 Luis de Fuentes y Vargas nombraba como heredero a Francisco Vazquez Ortiz, el hijo de 12 afios de
Juan Diaz Ortiz, Relator de la Real Audiencia.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 61



Lia Guillermina Oliveto

poseian colectivamente los pueblos de reducciéon y que, por disposicion de Toledo ad-
ministraba la autoridad principal, especialmente tierras y finanzas, aunque en este caso
el ganado ocupa un lugar importante (Saignes 1991: 92). En el siglo XVII no se utilizaba
el término para referir a los asentamientos ya que el espacio habitado se denominaba
pueblo o reduccion (ibid.: 93). Sin embargo, en la presentacion de los curacas la palabra
comunidad tiene un campo seméntico doble, ya que se utiliza para marcar la posesién
colectiva, asi como también, es una apelacién a la comunidad como sinénimo de un
nosotros habitante de Cotagaita. Frases como “costumbre muy antigua y guardada por
todos los administradores de la dicha comunidad” (AHDT, Caja17: f.2v), “pague de
su hacienda a la comunidad” (AHDT, Caja17: f.3r) o “administrador de nuestra co-
munidad” (AHDT, Caja17: f.3v) muestran este segundo uso de comunidad en tanto
sustantivo. La comunidad asi implicaba, tal como la usaban los jilacatas, tanto la idea
de lo comtn como la del comun.

Los curacas argumentaron que Juan Cala no pagaba a los indigenas que se ocupaban
de la guarda y pastoreo del ganado de la comunidad que constaba de “12.000 ovejas y
carneros de Castilla y una estancia de vacas” (AHDT, Caja 17: {. 2r). Juan Cala también
iba contra la costumbre de tomar a cuenta de los tributos los pagos adeudados. Las
consecuencias eran graves pues esos indigenas, no pudiendo sembrar sus chacras por
mas de un afio y al carecer de sustento para alimentarse y pagar el tributo, hufan del
pueblo, presos de la desesperacion. En el segundo item, las autoridades contintan rela-
tando ataques a lo comtn y la usanza al decir que Juan Cala no habia cumplido nunca
con la costumbre antigua de repartir cada domingo 30 ovejas viejas y 50 en las pascuas
(AHDT, Caja 17: £. 2v). Estas redistribuciones peridédicas contribuian al sustento de po-
bres, enfermos e impedidos de garantizar su sustento. Cala no solo no lo hacia sino que
disponia de esos recursos colectivos como si fueran de su patrimonio particular: “los
pobres no gozan de su comunidad y él solo la consume y gasta como si fuese solamen-
te para é1” (AHDT, Caja17: f.2v). Se acostumbraba a repartir unas mil ovejas por afio
que, de otro modo, morfan “de achaques” por lo que eran utilizadas para socorro de
los necesitados. Como medida de justicia reparatoria, solicitaban que se repartiera co-
mo siempre se habia hecho y que “las que se han dejado de repartir por su descuido y
mal gobierno las satisfaga a los pobres de su hacienda y ovejas que tiene mds de 4.000
y es muy rico” (AHDT, Caja17: f.2v). Es decir que Juan Cala tenia el equivalente a un
cuarto del total de las ovejas que tenia Cotagaita en su conjunto. En tercer lugar, pun-
tualizaron que Cala no cumplia con su obligacion de velar por el cuidado del ganado
comun, ocasionando gran perjuicio ya que “no visita las manadas de dicha comunidad
y consciente que los pastores tengan el ganado encerrado en corrales muy pequefios”
(AHDT, Caja 17: . 2v). La concentracién del ganado generaba la muerte de corderos que
el tropel pisaba durante la paricién. Los caciques estimaban que las 11.000 ovejas hem-
bras daban al afio unos 2.000 corderos. La situacién se agravaba porque los pastores
no controlaban debidamente a los animales “por irse a beber con otros indios” (AHDT,
Caja17: f.3r). Por ello pedian que se quemaran los corrales y ponfan como ejemplo a
los pastores de la iglesia y cofradias que tenian el ganado en la pampa, con espacio su-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 62



“En el nombre del comtn de estos pobres”

ficiente. Como en el punto anterior, solicitaban que Cala pagara “de su hacienda a la
comunidad que se ha dejado de multiplicar por su descuido y mal gobierno” (AHDT,
Caja17:f.3r).

En el siguiente iftem aparece una cuestion clave relativa a la caja de comunidad. Si bien
Toledo habia establecido “que haya en cada pueblo de ella, una caja con tres llaves don-
de se recoja la tasa de Su Majestad y los papeles y escrituras tocantes al comtn de los
indios y la plata de comunidad y de tasas sobradas para gastarlo en buenos efectos de
los pobres” (AHDT, Caja17: f.3r), nunca se habia establecido en Cotagaita, cosa que
solicitaban. Ademads, el cacique gobernador no depositaba en la de Calcha ni el dinero
comun ni “muchos papeles escrituras ordenanzas y provisiones reales y de nuestro ttil
y provecho de las cuales no nos podemos aprovechar cuando nos conviene” (AHDT,
Caja17: f.3v). El dinero en cuestion provenia del “arrendamiento de esta pulperia y
tambo” (AHDT, Caja17: f.3v). El documento estd deteriorado y no se puede leer la
cifra que expresa las ganancias que dejaba el tambo y que el gobernador habia gasta-
do. Como es sabido los espafioles aprovecharon, con la mano de obra de los indios de
encomienda, la extensa red de caminos y tambos prehispanicos. Hubo una primera re-
gulacion del gobernador Cristébal Vaca de Castro con las ordenanzas de 1543 y, a partir
del gobierno de Toledo, se desplazé a los indigenas de su administracién y se regul6 la
provision de trabajadores a través de la mita para garantizar el abastecimiento de comi-
da y agua y lugar de descanso para personas y caballos, convirtiéndose en una empresa
muy rentable para los espafioles (Palomeque 2010).* Palomeque (2010, 2013) recopild la
informacion disponible sobre los tambos localizados en el espacio de los chichas y sobre
las modificaciones operadas en el sistema desde el dominio de los incas pasando por las
primeras décadas de dominio castellano y las novedades incorporadas con las reformas
de Toledo. Se sabe que hubo tambos atendidos directamente por chichas y otros que, a
pesar de hallarse en la territorialidad chicha, fueron gestionados por otros grupos.

El tambo de Cotagaita no aparece en la lista elaborada por Matienzo que comunicé al
rey en 1567, lo que no es extrafio ya que el oidor decia que no mencionaba a todos los
existentes (Matienzo [1567] 1967: 280-281). En el caso de Cotagaita, en 1627, el tambo
se hallaba arrendado. En 1615 el vicario de Calcha y Cotagaita, Luis de Vega, como
defensor de los indios, hab{a solicitado a la Real Audiencia de Charcas que estableciera
que el tambo no se arrendara ya que con él se garantizaba la obtencién del dinero para
el pago del tributo. Seguin el cura, no se podia confiar en los caciques porque “ellos son
quien menos miran por los pobres, que son sus tiranos”, insistiendo nuevamente con
el argumento de la tirania (AHDT, Caja17: f.11r). En 1624 Juan Cala habia obtenido
autorizacion para arrendar el tambo a Joan Jurado, un mulato, con el argumento de que
era necesario el dinero para pagar una revisita que segiin el cura “ni se hace ni se ha
de hacer” (AHDT, Caja 17: f. 10r). El vicario primero y luego los jilacatas acompafiaron
sus presentaciones con una copia de la prohibicién de la Audiencia de que los mulatos

4 Para una sistematizacion respecto de la legislacién sobre tambos en el Perd, ver Chacaltana Cortez
(2016).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 63



Lia Guillermina Oliveto

vivieran en pueblos de indios y exigian que se lo echara del pueblo porque, ademas de
sembrar tierras, tratar y contratar con los indios y labrar minas, andaba “aconsejandoles
e industridndoles para pleitos y cambalaches con que los destruye” (AHDT, Caja17:
£.10v). La cuestiéon de los mulatos, espafioles y mestizos viviendo en los pueblos de
indios era una constante preocupacién para la monarquia y los oficiales castellanos
trataban de controlar porque entendian que se aprovechaban de ellos y les ensefiaban
malos habitos. De hecho, el corregidor Luis de Esquivel habia expulsado a espafioles y
mestizos que vivian en el pueblo en 1611 (Archivo y Bibliotecas Nacionales de Bolivia
[ABNB], CACh, 684).°

Por dltimo, en cuanto a la gestién de recursos comunes denunciaron en el décimo punto
que el gobernador no permitfa que se organizaran para limpiar y mantener las acequias,
como lo tenfan mandado por las ordenanzas, aun cuando el propio gobernador tenia
una huerta grande que se regaba con esa agua. La reparaciéon de la acequia era otro
punto en el enfrentamiento con el cura “porque la mando6 reparar y aderezar” (AHDT,
Caja 17: £. 8r). En el mismo sentido en el item once, dijeron que el gobernador y su yerno,
don Diego Umana, habian cerrado cuatro calles ptublicas para hacer grandes casas y
huertas por lo que solicitaban que las abrieran (AHDT, Caja 17: f. 8r). Entonces no solo
impedia la organizacion comunal para mantener la infraestructura colectiva sino que
ocupaba el ejido comiin para su propio provecho.

Las obligaciones coloniales: tributo y mitas de los chichas de
Cotagaita

Los caciques denunciantes decian que Juan Cala habia gastado més de 600 pesos que
cada afio sobraban del pago de las tasas ya que en el pueblo habia 62 tributarios mas
que los asentados en la Gltima visita. En ella se habian anotado 222, pero pagaban 284.
Los 222 correspondian a la cantidad que el empadronador Agustin Ahumada registrara
durante la visita de Toledo. Los tributarios de Calcha y Cotagaita debian pagar 6 pesos
ensayados (los de Talina tenfan una tasa mas baja, de 4 pesos). Ese monto era igual al
que pagaban los carangas y quillacas pero menor a los 7 pesos ensayados que daban los
charcas, caracaras y soras (Palomeque 2010: 24). Segtin la visita de Toledo, la poblacién
total de Calcha y Cotagaita era de 2104 personas, siendo 520 los tributarios registrados,
222 en Cotagaita y 298 en Calcha. En Talina se inscribi6 a 1074 habitantes y 311 tributa-
rios. Sin embargo, en enero de 1612 el corregidor de Tarija, Luis Esquivel, comunicaba
que habia realizado una revista de Cotagaita y Calcha y reducia en 2 tributarios la tasa
de ambos pueblos que pasaba a ser de 518 (ABNB, CACh, 684). No se explica cémo
se distribuy6 la merma, aunque es claro que no fue significativa. Suponiendo que se
haya bajado un tributario la obligaciéon de Cotagaita, a juzgar por la informacién ver-
tida por los caciques en 1627 cuando informan que habia 222 tributarios, eso se volvié

> Agradezco a Silvia Palomeque, quien generosamente me facilit6 la referencia a este documento y sus
notas al respecto.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 64



“En el nombre del comtn de estos pobres”

a modificar retornando a lo establecido por Toledo. El monto del tributo permanecié
invariable.

Los jilacatas afirmaban que urgia tomarle cuentas a Juan Cala y recuperar lo llevado
injustamente, ya que tenia unos 80 afios, estaba ciego y enfermo y si moria sus hijos
se excusarian de pagar la deuda (AHDT, Caja17: f.3v y 4r). Uno de los hijos también
fue denunciado. Los 3 pueblos chichas debian sembrar una carga de maiz para que el
gobernador se sustentara cuando estaba en ellos cumpliendo sus tareas. Sin embargo,
Cala obligaba a los de Cotagaita a sembrar cinco o seis cargas con sus arados y otras
tantas para su hijo (AHDT, Caja 17: f. 4r). Para agravar la situacién, “su codicia y mano
poderosa le quita las tierras a pobres que viven a 8 leguas por falta de tierras” (AHDT,
Cajal7: f.4v), donde no podian oir misa ni ser doctrinados, mientras los obligaba a
sembrar el ejido y tierras de la comunidad donde pastaban las cabalgaduras, ganados
del comtn y de los pasajeros. Ademas, su hijo no pagaba tasa ni cumplia con la mita y
sembraba més de la media carga que era lo que le correspondia como “indio particular”
(AHDT, Caja 17: {. 4r). Pero eso no era todo, el pueblo tenia pocos pastos y aguas pero,
en gran parte, se utilizaban para las 800 cabras y 4.000 ovejas y carneros, yeguas de cria,
mulas de servicio y carga, burros y puercos de Juan Cala. Recalcaban que “los pobres no
tienen dénde vivir con sus ganados” (AHDT, Caja 17: f.5v) por lo que solicitaban que
se repartieran las tierras que Cala y su hijo tenian usurpadas. Remataban con la frase
“no es justo que se lo trague todo el dicho gobernador siendo tan poderoso y rico cémo
es, sin que se reparta a todos los caciques y pobres que en este pueblo estamos para que
todos gocemos lo que es de todos” (AHDT, Caja17: f.5v). Asi aparece nuevamente la
nocion de la comunidad en el sentido de que todos los habitantes de Cotagaita eran un
sujeto colectivo con sus derechos vulnerados por las acciones de su gobernador.

Otras cuestiones relativas al tributo y a la mita se ventilan en el séptimo punto de la
presentacion. Por un lado, que el gobernador los obligaba a pagar las tasas en Calcha,
cuando las provisiones reales mandaban a pagar en los propios pueblos. Por otro lado,
el gobernador tenia la obligacion de asistir a Potosi para enterar la mita y solo podia ser
suplantado por su segunda persona. Desde las ordenanzas de Toledo, el repartimiento
de los chichas en su conjunto debia aportar 20 mitayos barreteros (Toledo [1575-1580]
1986: 365; AHDT, Caja 17: £. 6v). Sin embargo, Cala acostumbraba a enviar a tributarios
en ese rol y a su propia costa, lo cual significaba una “notable tirania” (AHDT, Caja 17:
f.7r). Por eso, insistian en que se nombrara al gobernador o a su segunda persona co-
mo capitdn de mita y que se les devolviera de la hacienda de Juan Cala lo que habian
gastado. Segtin calculaban, el agravio ascenderia a mas 20.000 pesos.

Por ultimo, en el noveno item de la peticién, los cuatro firmantes solicitaron que, en tan-
to jilacatas, no fueran obligados a cumplir con los tributos de los que servian en la mita
de plaza de Tarija sino que el corregidor les cobraran a los mitayos o a sus amos tarije-
fios a quienes servian, tal como lo indicaba la provision real. Efectivamente los chichas
debian proveian desde tiempos de Toledo periédicamente a la mita de plaza de Tarija

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 65



Lia Guillermina Oliveto

(Oliveto 2012) pero el cumplimiento de esta obligacién significé para los chichas una
continua sangria de personas que se trasladaban, teéricamente de forma temporal pero
que no volvian, convirtiéndose en un problema de grandes proporciones durante todo
el siglo XVII (Castro Olafieta y Palomeque 2016: 46). Para 1645 la visita general registr6
que los chichas enviaban a la mitad de su poblacién tributaria a Tarija. Asi habia en
Tarija 232 chichas mitayos de plaza, 58 de ellos eran de Cotagaita (ibid.: 45). Lo mismo
se corrobora en la visita general de 1683. En ella eran 174 en total y 67 de Cotagaita.
Aparentemente los indigenas optaban por permanecer en Tarija al no poder garantizar
el pago de las tasas en su pueblo de reduccién. Muchas veces pasaban a engrosar las
tilas de yanaconas en el &mbito rural y ya no se les permitia volver a sus pueblos de
origen. En esta segunda visita se registraron chichas originarios de los pueblos de re-
duccién en los padrones de forasteros tanto como de yanaconas y muchos de ellos eran
ya naturales del valle, es decir, nacidos en Tarija aunque recordaban el origen de sus
padres o abuelos en los pueblos de reducciéon.

Autoridades indigenas en Santiago de Cotagaita: cacique gobernador,
cabildo y jilacatas

Segun se expresa en el expediente en el que se basa este articulo, en 1627 en Cotagaita
la estructura de autoridades politicas estaba formada por un cacique gobernador, que
era también cacique principal de Calcha y Cotagaita, su segunda persona (habitante de
Talina), un cabildo y un jilacata por cada ayllu del pueblo. El punto 6 de la presentacion
confirma que existia un cabildo de indios en funcionamiento ya que se informa que
Juan Cala impedia que los alcaldes designados ese afio ejercieran su oficio. El impedi-
mento surgia del hecho de que Cala habia enviado a los elegidos, don Pedro Harrata
y don Pedro Acsama, firmantes de la peticién, a Chuquisaca a seguir un pleito en su
nombre contra el cura Luis de Vega. Segtin los denunciantes Cala intentaba evitar que
el religioso instalara un “molino de pan en la iglesia, junto al rio de San Juan” (AHDT,
Caja17:£.13r). El sacerdote decia que costeaba la construcciéon del molino con los recur-
sos de la limosna y con el objetivo de obtener dinero para embellecer la iglesia y que,
como el tnico molino existente en el pueblo era el de Cala, no queria competidores.

Los jilacatas daban cuenta de que el gobernador desconocia la eleccién de alcalde del
cabildo y le habia otorgado la vara de juez a Marcos, un joven de su ayllu, un “mucha-
cho malintencionado y rebelde que no acude a la obligaciéon de su oficio” y solicitaban
que se castigara al joven por administrar justicia sin jurisdicciéon (AHDT, Caja17: f.6r y
6v). Las referencias que confirman la vigencia del cabildo resultan importantes ya que,
si bien existe un consenso cerca de su funcionamiento en las distintas jurisdicciones
americanas a partir de la segunda mitad del siglo XVI (siendo el de Tlaxcala en Nueva
Espafia el primero en fundarse) y formado por un alcalde y tres o cuatro regidores (Ver-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 66



“En el nombre del comtn de estos pobres”

gara Ormefio 2024), contintdan siendo un &drea de vacancia historiografica los estudios
acerca de su implementacion efectiva en el sur andino antes del siglo XVIIL®

Como excepcién estdn las investigaciones de Gabriela Sica (2009) sobre los cabildos de
los pueblos de indios de Jujuy, en la gobernacién de Tucumdn, el de de la Puente Luna
y Honores (2016) sobre el de Urotambo (una comunidad de Huarochiri) y el de Tere-
sa Vergara Ormefio (2024) sobre el cabildo de Lima. Sica presenta las transformaciones
operadas en las dindmicas y legitimaciones de las autoridades en relacion a tiempos
prehispanicos en funcién de las novedades institucionales introducidas en las sucesi-
vas etapas del dominio castellano. Las grandes autoridades de jefatura de los grupos
prehispanicos se habian debilitado por las fragmentaciones operadas por los repartos
en encomiendas, a lo que se sumo la implementacién del proyecto toledano. Inspirado
en el modelo secularizador de Cuenca, atacaba fuertemente a los grandes caciques al
quitarle cualquier posibilidad de ejercer justicia. Asi cada pueblo fundado tendria un
sistema indirecto de gobierno con una autoridad cacical y su segunda persona pero,
sobre todo, con un cabildo compuesto por alcaldes y regidores en el que recaia la ju-
risdiccién civil y criminal sobre la poblacién en cuanto a causas menores, pues en el
caso de faltas graves la jurisdiccién recaia en los alcaldes ordinarios del cabildo de la
cabecera de la jurisdiccion (Palomeque 1998: 27; Sica 2009: 46; Zuloaga Rada 2012). Jus-
tamente, el trabajo de de la Puente Luna y Honores (2016) pone el foco en los alcaldes
como representantes del poder regio, ejerciendo su jurisdiccién en calidad de jueces y
construyendo asi el derecho local en la primera mitad del siglo XVII a la par de los liti-
gantes y en un ejercicio permanente de interlegalidad articulando tanto principios del
derecho castellano como de la costumbre andina. Por dltimo, Vergara Ormerio (2024)
muestra al cabildo indigena como una institucion de activa participacién de las elites
politicas locales auténomas de, y muchas veces en confrontacién con, las autoridades
espafiolas. Su caso de estudios es el cabildo de indios que funcioné en Lima en la iglesia
de Nuestra Sefiora de Copacabana en los siglos XVII y XVIII a instancias de la Cofradia
que nucleaba a una elite indigena formada por maestros artesanos duefios de talleres
provenientes del norte del virreinato. El reconocimiento de este cabildo es la cabal prue-
ba de que no se cumpli6 el proyecto de que Lima fuera una ciudad de espafioles sin la
organizacion corporativa de los indios intramuros de la ciudad. La documentacién so-
bre Cotagaita evidencia, aun cuando no se puedan brindar demasiadas precisiones, que
existia en funciones un cabildo de indios en este pueblo y que se realizaba la elecciéon
de alcalde.

En Cotagaita la organizacién en ayllus persistié por lo menos hasta finales del siglo
XVIII, cada uno con un jilacata (también denominados simplemente cacique o curaca
en el expediente). En 1627 cuando se realiz6 la denuncia, Juan Cala era cacique gober-
nador y se hallaba en conflicto con el cabildo. La figura de los caciques gobernadores

6 Alcira Duefias (2016) trabajo sobre el cabildo de indios de Chorrillos en el valle de Lima entre 1777
y los primeros afios del siglo XIX, mientras Sonia Tell (2022) lo hizo sobre los de la jurisdiccién de
Cérdoba del Tucuman entre 1705 y 1810.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 67



Lia Guillermina Oliveto

también fue una creacion toledana y la tendencia fue nombrar uno por cada una de las
grandes encomiendas, més alld de que luego esas poblaciones se hubieran reducido en
diferentes pueblos (Sica 2009). Hace falta profundizar los estudios sobre los caciques
gobernadores y los cabildos indigenas de los pueblos de reduccién de Charcas, lo cual
podrd hacerse en la medida en que las fuentes localicen casos en los que se verifique su
existencia y funcionamiento.

En el item octavo de la presentacién se denuncia que el gobernador Cala habia nom-
brado a dos segundas personas, cuando lo dispuesto por Toledo era una. Los nombra-
dos eran Don Diego Bintaya y, su ya mencionado yerno, Don Diego Umana, a quienes
acusaban de haber engafiado a la Real Audiencia diciendo que sus padres habian si-
do segundas personas por lo que solicitaban solo hubiera “una segunda persona en la
parcialidad de Talina, quitando los titulos a los demds que los tienen subrepticio falsa-
mente” (AHDT, Caja 17: f.r). Lo interesante es que ellos discutian que fueran segundas
personas pero les reconocian el derecho a ser jilacatas de sus ayllus.

El altimo punto de la demanda pedia que se le pagara a todos los indios que el goberna-
dor Cala habia ocupado a su servicio en atender su hacienda, en guardar sus ganados,
en sus trajines, chacaneos (es decir, el transporte de minerales de las bocaminas a los in-
genios)’ y en chasques que habia enviado para atender sus asuntos a La Paz, La Plata,
Potosi y otras. Calculaban que todo el trabajo impago ascendia a méas de 10.000 pesos.
En este expediente hay pequefias pistas acerca de las vinculaciones de los chichas con
la actividad minera en la zona, como la mencion a los chacaneos, o los chichas como
especialistas barreteros, tema que requiere mayores estudios en articulaciéon con las mi-
graciones, los circuitos mercantiles y el desarrollo de las empresas agrarias y mineras,
tal como propone Palomeque (2018).

En resumen, los jilacatas denunciantes afirmaban que don Juan Cala tenia tiranizado el
oficio de gobernador, es decir que violentaba su natural desempefio vinculado al cui-
dado del comtn y lo comtn y también de las prerrogativas que cada quien tenia en
la sociedad de acuerdo al segmento social del que formara parte. Tiranizar el oficio de
gobernador, desde las concepciones juridicas vigentes que retomaban preceptos de la
tradicion clasica, era la definicion del mal gobierno, pues la autoridad contrariaba con
sus acciones la ley natural y se excedia en sus funciones propiciando el desequilibrio
del orden divino en la tierra. La expresiéon de estos caciques recuerda la retérica del
Oidor Juan de Matienzo, que retomo el virrey Toledo, al sefialar la doble tirania a la
que habian sido sometidos los indigenas: la de los incas y la de sus propias autorida-
des cacicales, a las cuales el aparato juridico, institucional y administrativo castellano
pretendia poner limites (Morong Reyes 2013). Al mismo tiempo la retérica de los caci-

7 La actividad minera en la zona de los chichas comenz6 en los primeros afios del siglo XVII en Tupiza
en 1602 y Esmoraca en 1606 (Sica 2014) pero el despegue de la produccién se dio a partir de 1611
(Palomeque 2018). En 1646 habia 18 asientos mineros registrados (Sica 2014). Ver Palomeque (2018)
para una exhaustiva sistematizacién sobre el espacio minero dentro del cual se inclufan los chichas.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 68



“En el nombre del comtn de estos pobres”

ques muestra, una vez maés, el conocimiento y la adopcion de discursos y précticas de
la cultura legal de antiguo régimen, la cual se articulaba con preceptos de la costumbre
indigena prehispénica, en un universo legal multinormado (Puente Luna y Honores
2016). Retomo la definicién de cultura legal que expresa Renzo Honores (2019: 75) al
entender por tal a “la comprension, el uso y las percepciones sobre el Derecho (formal
e informal) que tienen tanto los agentes especializados como los nedfitos. Ellos interac-
tdan con diversos ordenamientos desde una concepcién plural del Derecho” que, a su
vez, se modifica con el paso del tiempo. Efectivamente, los jilacatas no solo conocian
sobre retérica judicial sino sobre las practicas concretas del ejercicio peticionante. Asi,
los caciques acompariaron la presentacién con las copias de las provisiones en las que
se respaldaban. Lamentablemente, no hay ni una sola pista acerca de la suerte de esta
peticion. No sabemos si hubo actuaciones posteriores a la presentacion de los curacas.
Por lo pronto, el documento fue hallado en la jurisdiccion e instancia en la que fue ini-
ciada la demanda. Solo consta que el corregidor dio traslado de todo lo presentado a
Juan Cala.

Consideraciones finales

La peticion de los cuatro jilacatas en 1627 profundiza el conocimiento de la situaciéon
de los chichas de Santiago de Cotagaita a 50 afios de la reduccién a pueblos de indios.
En primer lugar, quedan en evidencia las tensiones que venian desarrolldndose duran-
te afios en la trfada del poder local de autoridad indigena (Juan Cala), cura (Luis de
Vega) y corregidor (Juan Porcel de Padilla). Una coyuntura especial, que no termina
de dilucidarse pero que podria relacionarse con el cambio de corregidor y la cercania
de la muerte del gobernador, hace posible la denuncia de autoridades nativas menores
sobre los agravios a los que habian sido sometidos, sin que los intentos de limitacién
interpuestos por el cura hubieran surtido un efecto positivo. Frente a ello, los jilacatas
recurren a la justicia del rey en la que dicen confiar, develando las iniquidades vivi-
das y sugiriendo las formas de reestablecer la justicia. Como pusieron de manifiesto de
la Puente Luna y Honores (2016: 18) en su estudio de la justicia local en Huarochiri,
muestra el convencimiento de que el rey era justo y protector como representante de
Dios en la tierra y a él le solicitan justicia. Al mismo tiempo, los alcaldes del cabildo se
constituyen en los guardianes de esa justicia en el espacio local frente a un gobernador
y un corregidor que no cumplian con lo mandado. En el caso de Cotagaita dos de los
jilacatas habian sido designados alcaldes en 1627 y no sabemos si los otros firmantes
habian ocupado ya ese cargo, lo cual explicaria la familiaridad con los procedimien-
tos legales que tenian. Asi el cabildo funcionaba, por lo menos en esta coyuntura y tal
como lo habia imaginado Toledo, como un contrapeso a la figura del curaca goberna-
dor. De todos modos, eso era relativo ya que la peticiéon muestra cabalmente hasta qué
punto el gobernador actuaba a su antojo desde hacia mucho tiempo. En cualquier caso,
el articulo muestra que hacia 1627 existi¢ un cabildo en funcionamiento en Cotagaita.
Otro elemento que detectaron de la Puente y Honores es que las presentaciones de los

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 69



Lia Guillermina Oliveto

indigenas hacian uso de una cultura legal flexible y plural al utilizar argumentaciones
de la tradicién legal castellana pero también indigena. En la peticiéon analizada aqui
tienen mads peso el primer tipo de argumentaciéon que sefiala el reconocimiento de las
jurisdicciones de los oficios y la denuncia a su transgresion y el apego a las ordenan-
zas y provisiones reales, sin embargo, hay también una apelacién a argumentos de la
tradicién indigena al plantear la costumbre antigua de la redistribucién de ovejas o del
trabajo comunal para mantener las acequias.

Otro aspecto es que la presentaciéon permite problematizar el sentido que, en la voz de
los jilacatas de Cotagaita, tenia la comunidad como sujeto colectivo y lo comun (tierras
y obras de regadio, ganado pero también dinero para el pago de las tasas de tributo
y diversas escrituras coloniales) mostrando hasta qué punto habia cuajado la idea co-
lonial de comunidad y habia sido internalizada por las autoridades indigenas junto a,
nuevamente, ideas de la tradicién indigena formando un todo heterogéneo e integrado.

Por ultimo, el expediente trabajado aporta algunas informaciones desconocidas has-
ta ahora que podran hilvanarse con las existentes o con las que se puedan sumar en
el futuro, por ejemplo, en relacion a las mitas y tributacién tanto como a la actividad
minera, la atencién del tambo, los circuitos del trajin y mercantiles y otras actividades
productivas de la zona en las que participaron los chichas. En el mismo sentido, avan-
zar en desentrafiar las redes relacionales y los mecanismos de insercién y reproduccién
social del poder local, considerando al mismo tiempo las respuestas que articularon los
indigenas.

Agradecimientos:

Este trabajo fue apoyado por los siguientes proyectos de investigacion financiados:
PIP 112-200200101927 (CONICET), UBACyT 200-20220300013 (UBA) y PICT 2021-1-A-
00709 (Agencia Nacional de Promocién de la Investigacion, el Desarrollo Tecnolégico y
la Innovacién.

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo Histérico de Potosi s.f. Cajas Reales 18. Tasa de los chichas. Tasa de los chichas.

Archivo Histérico Departamental de Tarija s.f. Caja 17, Exp. 10. Los curacas y caciques
del pueblo de Santiago de Cotagaita contra don Juan Cala.

Archivo y Bibliotecas Nacionales de Bolivia s.f. CACh, 684. Carta de Luis de Esquivel a
la Audiencia de La Plata, informa de sus servicios y méritos y otros asuntos.

Bibliotheque Nationale de France s.f. Coleccion Klaproth, Richelieu-Cartes et plans, ma-
gasin GE-2983 (4).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 70



“En el nombre del comtn de estos pobres”

Bibliografia

Angelo, Dante
2003 La cultura chicha. Aproximaciones al pasado prehispdnico de los valles sur andinos. Tu-
piza: Gobierno Municipal de Tupiza.

Beierlein, Maria

2008 Cultura material y fuentes escritas: los chichas de los Andes del sur. Comechingo-
nia 11(1):105-125.

2014 El sitio de Pucunayoj en el altiplano de Sama (Depto. Tarija, Bolivia): excavacio-
nes en un sitio Yavi-Chicha Tardio. Estudios Sociales del NOA 13:147-168.

Castro Olarieta, Isabel y Silvia Palomeque
2016 Originarios y forasteros del sur andino en el periodo colonial. Revista América
Latina en la Historia Econémica 23(3):37-79.

Chacaltana Cortez, Sofia

2016 De los tambos incas a las tambarrias coloniales: economia colonial, legislacién de
tambos y actividades “licenciosas” de las mujeres indigenas. Boletin de Arqueolo-
gia PUCP 21:123-143.

Cruz Medina, Juan Pablo
2015 De reina a madre: La maternidad como construccién discursiva en la pintura
neogranadina del siglo XVII. Historia y Sociedad (28):111-142.

Duenas, Alcira
2016 Cabildos de naturales en el ocaso colonial: jurisdiccién, posesiéon y defensa del
espacio étnico. Historica 40(2):135-177.

Gil Montero, Raquel
2013 Migracién y tributacion en los Andes: Chichas y Lipez a fines del siglo XVIL
Anuario de Estudios Americanos 70(1):39-65.

Honores, Renzo

2019 Litigacion en la Audiencia Arzobispal de Lima: Abogados y procuradores de
causas en la litigacién canénica, 1600-1650. En: Otto Danwerth, Benedetta Albani
y Thomas Duve (eds.), Normatividades e instituciones eclesidsticas en el virreinato del
Perii, siglos XVI-XIX, pp. 69-110. Frankfurt: Instituto Max Planck.

Julien, Catherine
2000 Reading Inca History. Iowa City: University of Iowa Press.

Julien, Catherine, Zulema Bass Werner de Ruiz y Kristina Angelis
1997  Historia de Tarija. Corpu documental. Tomo VI. Tarija: Imprenta Guadalquivir.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perii. Lohmann Villena, Guillermo (ed.). Travaux de 'Institut

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 71



Lia Guillermina Oliveto

francais d’études andines 11. Paris y Lima: Instituto Francés de Estudios Andi-
nos.

Michel Lépez, Marcos, Patricia Ayala, Daniel Gutiérrez, Maria Berlein, Sergio Calla
Maldonado y Gary Palacios

2005 Los chichas preincaicos del Sur de Bolivia y Noroeste de Argentina. Pacarina
5(4):81-187.

Morong Reyes, German
2013 Saberes hegemonicos y Proyecto de dominio colonial: los indios en la obra de
Juan de Matienzo gobierno del Pert (1567). Fronteras de la Historia 18(2):77-103.

Morrone, Ariel
2017 El lago de los curas. Mediacién sociopolitica y cultural en lo corregimientos del
lago Titicaca (1570-1650). Estudios Atacamerfios 55:183-202.

Oliveto, Lia Guillermina

2012 La estructura econémica colonial de la frontera de Tarija: poblacion, propiedad
de la tierra y mano de obra, fin del siglo XVI. Nuevo Mundo Mundos Nuevos. DOI:
10.4000/nuevomundo.64295.

2017 Don Diego de Espeloca, curaca de los chichas: vinculaciones interétnicas y cons-
truccion de liderazgo en la frontera de Tarija, siglo XVI. Boletin del Instituto de
Historia Argentina y Americana “Dr. Emilio Ravignani” 46:15-44.

2023 Historia de los valles de Tarija. Conquistas, territorialidades y relaciones interétnicas,
siglos XV al XVII. Tarija: Fondo Editorial del Concejo Municipal de Tarija.

Oliveto, Lia Guillermina y Beatriz Ventura

2017 Final de la jornada al Chaco de Ledesma Valderrama en 1631. Anadlisis y nuevas
perspectivas a partir de documentacion inédita. Relaciones de la Sociedad Argentina
de Antropologin 42(2):257-280.

Palomeque, Silvia

1998 El sistema de autoridades de pueblos de indios y sus transformaciones a fines
del periodo colonial. El partido de Cuenca. Memoria Americana 6:9-47.

2010 Los chichas del pueblo de Talina y sus tierras. Las tierras de los chichas de Talina
(1573-1595). Surandino Monogridfico 1(2):1-76.

2013 Los caminos del sur de Charcas y de la Gobernacién el Tucumédn durante la ex-
pansién inca y la invasién espafiola (siglos XV-XVII). En: Sonia Tedeschi (ed.),
XIV Encuentro de Historia Regional Comparada Siglos XVI a Mediados del XIX,
pp. 1-13. Santa Fe: Ediciones de la Universidad Nacional del Litoral.

2018 Sociedades indigenas sur-andinas en los Siglos XVI y XVII. Produccién minera
y Transformacion en las estructuras productivas, vias de comunicacién y territo-
rialidad (sur de Charcas y norte de la Gobernacién del Tucuman). En: Maria de
los Angeles Mufioz (ed.), Interpretando huellas. Arqueologia, etnohistoria y etnografia
de los Andes y sus tierras bajas, pp. 167-285. Cochabamba: Instituto de Investiga-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 72


https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64295

“En el nombre del comtn de estos pobres”

ciones Antropolégicas y Museo Arqueolédgico de la Universidad Mayor de San
Simén INIAM-UMSS.

Platt, Tristan, Thérese Bouysse-Cassagne y Olivia Harris

2006 Qaragara-Charka. Mallku, Inka y Rey en la Provincia de Charcas (Siglos XV-XVII).
Historia Antropologica de una Confederacion Aymara. La Paz y Lima: Plural editores
e IFEA.

Presta, Ana Maria

1995 La poblacién de los valles de Tarija, Siglo XVI. Aportes para la soluciéon de un
enigma etnohistorico en una frontera incaica. En: Ana Maria Presta (ed.), Espacio,
etnias, frontera. Atenuaciones politicas en el Sur del Tawantinsuyu. Siglos XVI-XVIII,
pp. 235-247. Sucre: ASUR.

Puente Luna, Carlos de la y Renzo Honores
2016 Guardianes de la real justicia: alcaldes de indios, costumbre y justicia local en
Huarochiri colonial. Historica 40(2):11-47.

Saignes, Thierry

1983 Andaluces en el poblamiento del sur boliviano en torno a unas figuras contro-
vertidas, el fundador de Tarija y sus herederos. En: Actas de las II Jornadas de
Andalucia y América, vol. 2, pp. 173-205. Palos de la Frontera: Universidad de La
Rébida.

1991 Lobosy ovejas. Formacién y desarrollo de los pueblos y comunidades en el Sur
Andino (Siglos XVI-XX). En: Segundo Moreno Yéfiez y Frank Salomon (eds.),
Reproduccién y transformacion de las sociedades andinas siglos XVI-XX, pp. 91-135.
Quito: Abya-Yala-MLAL.

Sica, Gabriela

2009 Transformaciones y formas de legitimacion en la autoridad de los caciques colo-
niales. Jujuy. Siglo XVIL. Memoria Americana 17(1):33-59.

2014 Las otras mitas. Aproximaciones al estudio de la mita de plaza en la jurisdiccion
de Jujuy, gobernacién de Tucuman, siglo XVII. Anuario de Estudios Americanos
71(1):201-226.

Tell, Sonia

2022 Cabildos en pueblos de indios: acceso a los oficios, origenes y trayectorias de al-
caldes y regidores (Cérdoba del Tucuman, 1705-1810). Anuario de Estudios Ame-
ricanos 79(2):641-672.

Toledo, Francisco de

[1575-1580] 1986 Disposiciones Gubernamentales para el Virreinato del Perii. Publicaciones
de la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla 347. Sevilla: Escuela de
Estudios Hispano-Americanos, Consejo Superior de Investigaciones Cientificas
y Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 73



Lia Guillermina Oliveto

Varé6n Gabai, Rafael
1996  La ilusién del poder. Apogeo y decadencia de los Pizarro en la conquista del Perii. Lima:
IFEA.

Ventura, Beatriz y Lia Guillermina Oliveto

2014 Resabios de otros tiempos. Territorialidad incaica en los valles orientales
del norte de Salta, Argentina. Bulletin de I'Institut Frangais d'Etudes Andines
43(2):285-310.

Vergara Ormefio, Teresa
2024 El cabildo de indios de Lima: espacio de poder y presencia politica, siglos XVII-
XVIIL Magalldnica 11(21):98-120.

Zagalsky, Paula

2009 El concepto “comunidad” en su dimensién espacial. Una historizacién de su
semdntica en el contexto colonial andino (siglos XVI-XVII). Revista Andina
48:57-90.

Zanolli, Carlos
2003 Los chichas como mitimaes del inca. Relaciones de la Sociedad Argentina de Antro-
pologia 17:45-60.

Zuloaga Rada, Marina
2012 La conquista negociada. Guarangas, autoridades locales e imperio en Huaylas, Perii
(1532-1610). Lima: IFEA.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 74



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

Ensefianzas de un padrén
(Santa Cruz de la Sierra, 1561)

Isabelle Combes

Instituto Francés de Estudios Andinos

Centro de Investigaciones Historicas y Antropolégicas (Santa Cruz, Bolivia)
ORCID: 0000-0003-0620-8913

kunhati@gmail.com

Recibido: 31 de enero de 2024 / Received: January 31, 2024, Aceptado: 20 de agosto de 2024 / Accepted:
August 20, 2024.

Resumen

El padrén de encomiendas de Santa Cruz de la Sierra, realizado en 1561, es un do-
cumento excepcional para encarar la etnohistoria temprana del Oriente boliviano.
Publicado por Catherine Julien en 2008, abri6 la puerta a estudios novedosos, plan-
ted preguntas insospechadas e incluso permitié derribar mitos historiograficos. Este
articulo recopila algunas de las ensefianzas principales de este documento.

Palabras claves
Santa Cruz de la Sierra, Oriente boliviano, encomiendas, etnohistoria, Catherine
Julien

Abstract

The register of encomiendas of Santa Cruz de la Sierra, made in 1561, is an excep-
tional document to approach the early ethnohistory of the Bolivian East. Published
by Catherine Julien in 2008, it opened the door to novel studies, raised unsuspected
questions, and even allowed us to demolish some historiographical myths. The
paper compiles some of the main lessons learned from this document.

Keywords
Santa Cruz de la Sierra, Bolivian East, encomiendas, ethnohistory, Catherine Julien

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4,2025, pPp- 75-94

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3310

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3310
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Isabelle Combes

Bajo el titulo Desde el Oriente, Catherine Julien publicé en 2008, en la ciudad de Santa
Cruz de la Sierra (Bolivia), transcripciones de veinticinco documentos del siglo XVI re-
lativos a la historia temprana del Oriente boliviano. Este libro fue uno de los resultados
del Proyecto del Oriente Boliviano de la Universidad de Bonn, desarrollado entre 1992
y 1995. En afios anteriores, la misma autora habia compilado también otros documentos
relativos a la historia del Oriente y del sur del pais (Julien 1997, 2003).

Entre los textos publicados en 2008 destaca el padrén de encomiendas de indios dis-
tribuidas entre los vecinos de la primera ciudad de Santa Cruz, a los dos meses de su
fundacion:! un documento tnico que, sin contar las repeticiones, arroja un total de mas
de seiscientos nombres diferentes de personas, grupos étnicos y/o lugares, que lo con-
vierte en una fuente tnica para el conocimiento de la historia indigena de esta region.
Catherine Julien utiliz6 este padrén, junto con otros, para varios estudios, por ejem-
plo, sobre la exploracion de Alejo Garcia (Julien 2005), el abordaje de la descripcién
del Oriente boliviano (Julien 2006) o el mito de Kandire (Julien 2007). En estas paginas,
mi intencién es destacar las ensefianzas del padrén crucefio para la historia indigena
temprana de la region.

Muchos indios con diferentes nombres y lenguas

La fundacién de Santa Cruz de la Sierra, el 26 de febrero de 1561, se inscribe en el marco
de las expediciones espafiolas que, desde el Rio de la Plata, se esforzaron temprano en
alcanzar la mitica “tierra rica” repleta de metales preciosos de la que hablaban los indi-
genas locales, y ubicaban muy lejos hacia el occidente.? Los nativos mostraban muestras
de estos metales, prueba de un intenso comercio entre ellos. Siguiendo sus rutas, los es-
pafioles de la primera Buenos Aires remontaron el rio y fundaron, en 1537, la ciudad
de Asuncién del Paraguay, que se convertiria en la base de méas expediciones hacia el
occidente. Entre 1537 y 1545, Juan de Ayolas, Domingo de Irala y Alvar Nufiez Cabeza
de Vaca encabezaron varias exploraciones hasta el Pantanal o interndndose en el Chaco
boreal.

En 1547, Irala dirigié una nueva expedicion esta vez a través del Chaco boreal, con re-
sultados inesperados: los asuncenos llegaron en efecto a orillas del rio Guapay o Grande
en el actual Oriente boliviano, donde algunos indigenas les hablaron en espafiol y les
dieron noticias “del Pert”, es decir de Charcas: la gente de Asuncién comprendié que
habia llegado, desde el oriente, a las tierras ya conquistadas desde Cuzco y Lima. De
ahi un primer viaje de Nuflo de Chaves, teniente de Irala, hasta la ciudad de Lima para
informar al virrey.

! Repartimiento (2008 [1561]). Original en el Archivo General de Indias en Sevilla (AGI), Audiencia de
Lima (Lima), 20: ff. 5v-10v. Este documento fue publicado primero por Mujia (1914: t. 1, 78-89), pero
con bastantes errores.

2 En todo este acdpite me baso en Finot (1978 [1939]), Garcia Recio (1988) y Combes y Pefia (2013).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 76



Ensefianzas de un padrén

Los asuncenos volvieron a sus tierras, donde falleci6 Irala en 1556. Al afio siguiente,
Chaves reinici6 la aventura y volvié a salir, rio Paraguay arriba hasta el Pantanal, e
interndndose en el norte de la actual Chiquitania boliviana. Llegado al rio Guapay, es-
tableci6 el 1 de agosto de 1559 una primera poblacién sobre la barranca del rio: la Nueva
Asuncién, también conocida como La Barranca.

Pero Chaves no estaba sélo en el rio Guapay: desde Charcas hab{a llegado también An-
drés Manso, dispuesto a poblar en el mismo lugar. Son numerosos los documentos que
hablan de los problemas entre Chaves y Manso, y de la segunda ida del primero hasta
Lima para arreglar este problema de jurisdiccién. En Lima, el virrey decidi6 nombrar a
su propio hijo, don Garcia de Mendoza y Manrique, como gobernador de la nueva pro-
vincia bautizada “Mojos”; en cuanto a Nuflo de Chaves, se lo nombré teniente general
del gobernador. Garcia de Mendoza no lleg6 jamas hasta “Mojos” y, en la préctica, el
verdadero gobernador era Chaves. En cuanto a Andrés Manso, poblé mas al sur, sobre
el rio Parapeti, la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja.

Dejando a varios de sus hombres a cargo de la Nueva Asuncién, Chaves volvié sobre
sus pasos. El 26 de febrero de 1561, a orillas del arroyo Sutd, en la franja nortefia del
Chaco y a medio camino entre el Guapay al oeste y el Pantanal al este, fund6 finalmente,
“en nombre de Dios y de su Majestad y del ilustre sefior don Garcia y Manrique la
ciudad de Santa Cruz de la Sierra” (Relacién de los casos 2008 [1561]: 68). La poblacién
tuvo una vida de cuatro décadas: a fines del siglo, los crucefios empezaron a poblar
mads al oeste y al norte las ciudades de San Lorenzo sobre el rio Guapay, y de Santiago
del Puerto entre los indigenas chiquitos. A inicios del siglo XVII, Santa Cruz se traslad6
hacia el oeste, juntandose definitivamente con San Lorenzo en 1621 (véase mapa 1).

Al igual que Asuncién, Santa Cruz naci6é como una etapa hacia la “tierra rica” que, tras
su desengafio inicial, los crucefios buscaban ahora hacia el norte amazénico (Combes
2010; Garcia Recio 1988). Pero su emplazamiento exacto, “en lugar comodo de grandes
labranzas y comidas frutales y pesquerias y casas”, se debi6 en gran medida a “la co-
modidad de que en doce leguas de contorno habia mas de 40.000 indios”.® En efecto,
fueron “muchos indios con diferentes nombres y lenguas, grandes labradores” los que
encontraron y empadronaron los hombres de Chaves: “en cuarenta leguas de término
80.000 fuegos”, “muchas provincias y ayllus de naturales”.*

De hecho, los documentos relativos a la primera Santa Cruz evidencian una gran di-
versidad étnica y lingtiistica. Segtn los testimonios, la ciudad misma de Santa Cruz fue
fundada en tierra de los indigenas quibaracocis, chanes, gorgotoquis y/o paroquis, otra
muestra de que varios grupos diferentes moraban en esta zona. Sus idiomas reflejan es-

3 Relacién de los casos (2008 [1561]: 69); Testimonio de Francisco Rodriguez Peinado, 1644, AGI, Lima,
166, . 7.

4 Respectivamente Relacion verdadera (2008 [1571]: 212), Relacion de los casos (2008 [1561]: 68) y Testimonio
y relacion (2008 [1561]: 114).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 77



Isabelle Combes

Figura 1. Fundaciones espafiolas y traslados
(adaptacion del mapa de Koster (1983)).

L] T
63 W s2° W _ \13/' 610w
Santiago del Puerto s \{\ BRASIL.
(1592-1594) N\ !
) "
-
y _——
¢
p: BOLIVIA j‘
S <
S L
—
Ve

i

Nueva Asuncién
(1559-1564)

¢}

Santa Cruz,

(actual) O

san Lorenzo
(1590-1501)

O

) Santa Cruz (la Vieja)
;r:,i:z/mﬂe o (1561-1601)

1y
QL
N //,///’/
7100 g g po 10N

19° 54

=
N
R

O 1559-1564 Fundacién espariola (fundacién-abandono)

~T Rios
[T Estribaciones andinas

Santo Domingo de la Nueva Rioja
Olc. 1561-1564)

W
T
NTRTLLARLE
pmnny
yjpannm

ta enorme diversidad: las lenguas principales y mas difundidas, que deben aprender
por ejemplo los misioneros, son tres: el chane, el chiriguano (guarani), y el gorgotoqui.’
Pero existen muchas mds. En 1601 el padre Diego Martinez cuenta: “fuera de la lengua
gorgotoqui que aprendi, en la cual confesaba y predicaba, aprendi la lengua chane un
poco, en la cual confesaba y catequizaba. También traduje toda la doctrina en la len-
gua capayxoro y en la lengua payono” (Crénica Anénima 1944 [c. 1600]: 500-501). En

5> Anua 1589 (1929 [1589]: 931), Anua 1596 (1965 [1596]: 92), Crénica Anénima (1944 [c. 1600]: 473, 498) y
Suma breve de la general relacién de las ocupaciones que los padres de la Compariia de Jests tienen
en el Pert, 1600, Archivum Romanum Societati Iesu (ARSI), Provincia Peruana (Peruana), 19, f. 65.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 78



Ensefianzas de un padrén

la misma época otro padre, Anello Oliva, apunta que “son innumerables las lenguas
diferentes” que se hablan en la provincia de Santa Cruz:

Algunas veces hallé en un solo pueblo tres y cuatro diferencias de lenguas
tan distinta la una de la otra que no se parecian en nada, pues demds de
la guarayd [guarani itatin] y gorgotoqui que son las generales de aquella
gobernacion, hay la chane, pane, paisano, xarace, yuracase, touagicogi, con
otras (Anello Oliva 1895 [1631]: 15).

El padron de 1561

El 20 de abril de 1561, los crucefios proceden al repartimiento en encomiendas® del
“gran ntimero de naturales” de la region, estimado en algunas partes en 60.000 “in-
dios casados, sin gandules y mujeres y mozas y muchachos” (Testimonio y relacién 2008
[1561]: 115). La lista, muy larga, indica primero el nombre del encomendero, empe-
zando por el mismisimo rey, y luego la lista de los “naturales” que le tocan y de sus
principales (Repartimiento 2008 [1561]). Esta enumeracién puede tomar formas diferen-
tes:

1. En tan s6lo dos casos (el rey y don Garcia), se encomiendan “generaciones” o lo
ue podriamos llamar hoy “etnias”: “en los llanos, los comichees y coporees” para
y y
el rey, v también “en los llanos, los chanes y maripanos” para el gobernador don
Yy y

Garcia.

2. En otros casos mds numerosos, pero que tampoco son mayoria, se encomiendan
aldeas, parcialidades, tribus o “ayllus”, indicando su pertenencia étnica. Por ejem-
plo: “Sotoco, principal de Yercogi, gorgotoquis camionos”; o bien “Apru y Tacu-
taen, principales de Xereponono, pueblo de mayaes”, etc. De esta manera y sin
contar la gente “de los llanos” encomendada al rey y al gobernador, al menos
catorce grupos distintos son mencionados en el padrén:

— Panecogis (7 encomiendas)
— Quibichicogis (4 encomiendas)
— Gorgotoquis (3 encomiendas)

— Chanes (2 encomiendas)

Y con una sola encomienda cada uno:

— Tarapecogis [astarapecogis]

s

® El repartimiento o “repartimiento en encomienda” “es la atribucién [...] por la Corona de una pobla-
cién indigena a un colono [...] en retribucién de los servicios que le ha prestado en la conquista de los
nuevos territorios” (Barnadas 2002b: 708-709).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 79



Isabelle Combes

— Caparxoros [caparioros]

— Paroquis

— Porronos

— Toboyanos

— Quibaracocis

— Mbayé [mayaes]

— Gorgotoquis camionos

— Ximaecoci (probablemente jamarecoci)

— Tipionos

En oportunidades, el nombre mismo de la “parcialidad” encomendada se rela-
ciona con el de una “generacién” o grupo mayor: Casacheono y Morotoco, por
ejemplo, son “principales” de Caparxoro, y existe también una parcialidad 1lama-
da Quibichicoci.

3. Sin embargo, en la gran mayoria de los casos, la lista del padrén es mucho menos
prolija, y se contenta con encomendar un jefe y su grupo sin precisién: “Eritu,
principal de Xornomohono”, “Aricoe, principal de Paricogi”, etc.

tQué es lo que realmente se estd repartiendo en este padrén, qué representa lo que
llamé aqui, siguiendo la terminologia quinientista, una “parcialidad”? La Instruccion
del cabildo de la ciudad anuncia un repartimiento “de la tierra y solares” (2008 [1561]:
95); el padrén mismo habla de repartimiento “de los pueblos y ayllus de naturales”
(Repartimiento 2008 [1561]: 99). Asi como el término “pueblo” presta a confusién en
espafiol (puede significar tanto “aldea” como “grupo étnico”), la interpretacién por los
espafioles quinientistas del “ayllu” andino no es muy evidente. El ayllu implica primero
consanguinidad entre sus miembros, puede ser traducido por “grupo de parentesco” o
“linaje”: pero es un hecho que a partir de la conquista y las consecuentes “encomiendas”
realizadas en todas partes, tom6 también un significado territorial (Barnadas 2002a).

Cotejando el padrén con otros documentos contempordneos, podemos afirmar que al-
gunas veces son aldeas las que se reparten los espafioles. Por ejemplo, si bien la lista s6lo
dice que a Gaspar Delgado le toca “Quaraica, principal de Muchocono”, otro documen-
to precisa no solamente que Muchocono es una aldea, sino que indica que pertenece a
un grupo llamado goligolis; de la misma manera, sabemos que Tibiono, encomendada
con su jefe Cabe a Andrés de Salazar, era una aldea chane (Testimonio y relacién 2008
[1561]: 115). Pero esta certidumbre falta en otros casos. Sin embargo, para una mejor
comprension, hay que partir de los muchisimos nombres de encomiendas que llevan el
sufijo coci, o los otros muchos que terminan en ono, es decir respectivamente las marcas
gorgotoqui y chane del plural (Julien 2006; Combes 2012).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 80



Ensefianzas de un padrén

Tenemos que restituir estos términos para entenderlos. Asi como “los pane” son “pa-
necogi”, de la misma manera “Michore, principal de Maparacoci” debe leerse: Michore,
principal de “los maparas”. En estos casos, las encomiendas parecen distribuir grupos
de personas mds que asentamientos, y de hecho cuando encontramos a un Xemo “prin-
cipal de Xemocogi”, “los xemos” son evidentemente la gente a su mando: lo que no
impide que “los xemos” puedan estar asentados en una o varias aldeas territorialmente
localizables: como en el caso de los ayllus andinos, en el nombre de la encomienda se
confunden los lugares y sus habitantes.

Los espafioles hablan de “generaciones” de indios, de “parcialidades”, incluso a ve-
ces de “casas”, y la equivalencia no siempre es facil con los términos mas modernos
(e igualmente cuestionados ademds en la literatura antropoldgica) de “etnia” o “comu-
nidades”. En muchos casos, las “generaciones” nombradas solo son aldeas (por ej. los
“curiabanos”, de la aldea Curiavano), o solo son un grupo de gente sujeta a un mismo
jefe, como los “maripanos” del jefe Maripa (Repartimiento 2008 [1561]: 99, 196, Manso
2008 [1563]: 162-163).

No creo que tenga demasiado sentido buscar un modelo tinico de encomiendas en el
padrén de Santa Cruz, y eso por una sencilla razén: la reparticion tenfa que tomar en
cuenta la misma organizacion social de los grupos encomendados, y estos grupos eran,
como vimos, muy diversos. Al lado de grandes nicleos agricultores como los gorgoto-
quis, existian, por ejemplo, al sur hacia el Chaco, grupos de cazadores y recolectores,
grupos némades en cuyos casos una reparticion territorial no era posible. Los espafio-
les estuvieron atentos a estas diferencias en la medida que podian conocerlas, y no por
casualidad encomendaron por ejemplo juntos al jefe Xubori y su “sujeto” Chocare, o
entregaron el jefe Naxio y sus dos “stbditos” a una misma persona—caso contrario po-
dian surgir problemas a la hora de mandar a los indigenas (Repartimiento 2008 [1561]:
103, 101). En resumen y de manera tentativa, pienso que las encomiendas realizadas en
1561 corresponden a tres modelos diferentes:

1. Aldeas, como los casos de Tibiono y Muchocono vy, tal vez més generalmente, los
nombres que no llevan marca de plural.

2. Grupos de personas (linajes, clanes, tribus...: esto queda por esclarecerse) seden-
tarias, con asentamientos fijos. En este caso el nombre de la encomienda designa
tanto al lugar como a sus habitantes. Este seria el caso de la mayoria de los nom-
bres terminados en coci u ono.

3. Grupos de personas némades, para los cuales lo que vale es el repartimiento de
la gente misma y no de asentamientos siempre temporales. Esto debi ser el caso,
en mi opinién, de las encomiendas cuyos nombres son los de grupos mayores:
“los morotocos”, “los casachianos”, son la gente al mando de los jefes Morotoco y
Casacheano respectivamente, ambos “principales de Caparxoro”, que es un grupo

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 81



Isabelle Combes

mayor (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 105). Aqui toma todo su sentido la palabra
“parcialidad”, como “parte” o subgrupo de una entidad mas grande.

Otro término recurrente es el de “principal”, “indio principal”, que bien podria tradu-
cirse en general como “jefe”, pero que también podria designar a cabezas de linajes, de
clanes, ancianos respetados, etc. En el padrén de Santa Cruz existen de hecho muy a
menudo varios “principales” en una misma aldea, y en la mayoria de los casos no tene-
mos informacién sobre su respectivo estatus: jexiste un jefe “mds principal” que otros
que le son sujetos? ;Tienen todos estos “principales” el mismo rango? ;Puede tratarse
de funciones diferentes, como las de jefe de guerra, chamaén, etc.? Casos como Marai-
bo que tiene a tres “principales” (no presentan mayores dificultades, pues los tres jefes
son encomendados juntos a una sola persona (Repartimiento 2008 [1561]: 101). Pero en
No Pocos casos, vuelve a aparecer un mismo nombre de aldea o parcialidad, con un jefe
distinto, encomendada a diferentes personas. Por ejemplo el nombre de Tococogi apare-
ce varias veces en el padrén de 1561. En un caso, se encomiendan los principales Tacara
y Teresi, de Tococogi, a Juanés de Albalza: puede tratarse de un solo lugar o grupo de
gente, con dos jefes; pero a Pedro Guerra le toca Tune, principal también de Tococogi;
a Diego Davila el principal Parchabi, a Lucas Herndndez el jefe Chobora, a Balanzas el
principal Poxaba: todos estos jefes son “de Tococogi” (ibid.: 102, 105, 106, 108, 109).

La pregunta es evidentemente si debemos hablar de cinco parcialidades diferentes y ho-
monimas, o de una sola, con seis principales. Asumo aqui que el segundo caso es mas
probable, por varias razones: primero, existen otros casos muy claros en el padrén de
una sola aldea con dos, tres 0 més jefes; segundo, si comparamos con las encomiendas
realizadas por Andrés Manso en la Nueva Rioja, se advierte que era muy posible dis-
tribuir la gente de una misma aldea a diferentes encomenderos: “la mitad” del pueblo
de Zariza fue entregada por Manso a Nicolds de Mercado, y la otra mitad a Francisco
de Turegano; los “dos tercios” del pueblo chane de Guacane tocaron al primero, que-
déndose el segundo con el dltimo tercio, etc. (Manso 2008 [1563]). Finalmente, cuando
el padrén de Santa Cruz repite el nombre de una aldea o parcialidad, nunca precisa ni
su ubicacion ni su diferencia con las homénimas, como pareceria 16gico hacerlo para
evitar confusiones en las encomiendas.

A partir de estas premisas, llegué a contabilizar las siguientes encomiendas realizadas
en Santa Cruz en 1561:

— 210 aldeas/parcialidades con un solo principal.

— 38 con dos principales.

— 14 con tres principales.

— 3 con cuatro principales.

— 1 con cinco principales.

— 2 con seis principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 82



Ensefianzas de un padrén

Es decir, un total de 268 encomiendas diferentes, sin contar los casos donde la informa-
cién es equivoca o incompleta: en diecisiete oportunidades, se encomienda, por ejem-
plo, “el pueblo de Avbueno”, o “el pueblo de Sieca”, y estos nombres podrian ser tanto
los de unos principales como los de sus aldeas. En un caso, se menciona también una
aldea sin dar el nombre de su principal; en dos casos mds, conocemos los nombres de
los jefes, sin que se precise a qué aldea o parcialidad pertenecen.

Diseccionando el padrén

Por si solo y sin compararlo todavia con otros documentos, el repartimiento de 1561
evidencia multiples lazos entre las “generaciones” y las “parcialidades” encomendadas.
Algunos casos son mds simples que otros. Asi, por ejemplo, en el caso de los paroquis,
se sefiala una sola aldea o parcialidad paroqui, con un solo jefe: Poixoto (Repartimiento
2008 [1561]: 100). No se puede relacionar estos nombres con ningtin otro de la lista ni de
otros documentos. El caso de los quibaracocis, aparentemente simple, deja sin embargo
una pregunta sin resolver: una sola encomienda quibaracoci se menciona en el padroén,
la del jefe Tusi, de Vribicogi; pero existen en total cinco principales llamados Tusi en
el mismo padrén, y uno de ellos es explicitamente calificado de quibichicoci (ibid.: 99,
102, 103, 107). ¢Qué relacién pudo existir entre estos dos grupos?

Mas problematico todavia es el caso de los panecogis, encomendados a Nuflo de Cha-
ves. Se mencionan a:

— Porohe, principal de Vquimeocogi
— Paubo, principal de Dequiyecoci
— Comoco, principal de Piricogi

— Viyeye, principal de Vrobocogi

— Turobo, principal de Cocacogi

— Xipano, principal de Tahucoci

— Quiua, principal de Quichiherocogi uno de ellos es explicitamente calificado de
quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100).

Ahora bien, existen dos jefes mds llamados Paubo o Pahubo, de dos otras aldeas o
parcialidades uno de ellos es explicitamente calificado de quibichicoci (ibid.: 100).

También existe un total de cinco principales de nombre Comoco: el uno es de Voniocogi
“que es en los quichicogis en los ¢imionos”, el otro es posiblemente quibichicogi. De la
misma manera, son tres los principales que se llaman Turubo (o Turobo) en el padrén,
mads una aldea o parcialidad de nombre Turubocogi; uno de los Turubo es jefe de Naha-
ticogi, aldea o parcialidad que vuelve a aparecer con otro jefe més, llamado Sopcoxoro.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 83



Isabelle Combes

En cuanto a Quiua, es también el nombre de otro jefe, de Quibeno uno de ellos es expli-
citamente calificado de quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100, 101, 103, 105, 106,
107 y 108). ;Es toda esta gente “panecoci”? ;Qué significan las relaciones encontradas
entre los panecogis y otros cuatro “grupos étnicos”: caparxoro, quiachicogi, ¢cimiono, y
quibichicogi?

Terminaré esta serie de ejemplos con los quibichicogis, con los cuales la telarafia se ex-
tiende de una manera impresionante entre parcialidades. Cuatro encomiendas del pa-
drén son explicitamente definidas como quibichicoci:

— Poberecogi, con el jefe Tarubo

— Ycurimacogi, jefe Turima

— Quibitacogi, jefe Naxio

— Purexicogi, jefe Yocuri (ibid.: 100, 101, 103).

Existe también un principal llamado Ycurima en la lista, jefe de Macaraecogi, y otro jefe
llamado Macarae, principal de... Quipichicogi. El jefe Naxio, por su lado, se relaciona
con otros dos principales que son sus sujetos: Tiyine, de Canioc, y Vpesque, que es cha-
ne. Existe también una parcialidad o aldea llamada Naxiocogi (“los naxios”), al mando
de Prichirare. En cuanto a Purexicogi, se puede equiparar con la aldea o parcialidad
de Purigicogi, al mando de Taguri—lo que nos remite a otro jefe llamado Tacure, de
Mocgarecogi. Finalmente, existe también una aldea o parcialidad llamada Quibichicogi,
con cuatro jefes, encomendados cada uno a una persona diferente. Estos jefes son Tusi,
Yopurici y Tacuri—el cuarto nombre no se indica. Lo cual nos remite, por un lado, al
otro jefe Tusi ya mencionado e identificado como quibaracogi; y por otro lado a otros
dos principales llamados Tacuri, siendo el uno de la “etnia” de los tarapecogis. Eso sin
mencionar al jefe Cheroci (Che Tugi, en guarani: “yo me llamo Tugi”) del Pantanal, que
en otro documento declara ser chane (Irala 2008 [1543]: 7-8, 10).

Sélo con estos casos, con el tinico documento del padrén de encomiendas, se evidencian
relaciones entre quibaracogi, quibichicogi, tarapecogi, panecogi, “quiachicogis en los ¢i-
mionos”, y chane. La naturaleza de estas relaciones —;préstamos lingiiisticos, alianzas
matrimoniales, relaciones de sefiores a vasallos?— queda por esclarecer en cada caso. Lo
que si queda evidente es la existencia de una verdadera telarafia interétnica une a los
diferentes grupos.

En sintonia con lo anterior, ya hemos notado que varias parcialidades tienen méas de un
principal, y no me parece descabellado postular la existencia de algunos asentamientos
multiétnicos. Pienso en particular en el caso de Bitapana, aldea o grupo entregado en
encomienda a Hernando Salazar y Anton Cabrera, que tiene tres jefes: Paubo, Boalla
y Allati (Repartimiento 2008 [1561]: 100). Paubo es, como mencioné, el nombre de otro
principal panecogi, y Allati el nombre de un jefe capayxoro. Todo parece mostrar que

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 84



Ensefianzas de un padrén

varios grupos convivian en esta “parcialidad”. Esto se corresponde con la cita de Anello
Oliva acerca de la existencia de aldeas donde se hablaban diferentes lenguas.

Las preguntas del padrén

El repartimiento de 1561 no existe en el vacio, y es parte de todo un corpus de docu-
mentos contempordneos que pueden complementarlo o a los que, por el contrario, el
padrén puede confirmar o aclarar. Asi por ejemplo, la casi ausencia de nombres gua-
ranies en el repartimiento de encomiendas es un dato “en negativo” que confirma las
alianzas establecidas por Chaves con los guaranies locales y aquellos que le sirvieron
de guias desde el Paraguay y se afincaron luego en la region (cf. Martinez 2013).

Cotejandolo con otros documentos de la época, el padrén evidencia también que la “te-
larafia” interétnica se extiende muy lejos de Santa Cruz, y desvela una extensa red de
contactos, alianzas y comercio, basado principalmente en el intercambio (o el robo) del
metal andino, cuyas muestras llegan hasta el litoral atlantico (Combes 2008). Asi, por
ejemplo, en 1543, Domingo de Irala pregunta a un chane del Pantanal cuéles son las
“generaciones” duefias del metal, y la respuesta es: “Muchas generaciones tienen metal
en especial los paycunos y guarigoari y corocotoqui y cheretono y turopecogi y pane y
tipeono y maracaono y vroacogi y xamaricogi y ¢cimeonos y carcaras” (Irala 2008 [1543]:
9). Varios de los grupos mencionados: corocotoqui (gorgotoqui), pane (panecoci), ti-
peono, vracogi, xamaricogi y ¢cimeonos, figuran en el padrén de encomiendas de Santa
Cruz. Los espafioles encuentran incluso fisicamente indigenas originarios de la “tierra
adentro” afincados en el Pantanal: quigoaracogi (quivaracoci), chanes, y probablemen-
te tarapecocis (taramecoci). De la misma manera, en el Chaco boreal, la expedicién de
Irala en 1548 registra varios nombres de grupos que reaparecen luego en el padrén de
Santa Cruz: mayaes, morionos, porionos, o payzunos (Schmidel 2008 [1567]; Gonzéalez
1903 [1556]; Rodrigues 1956 [1553]). Esto deja entrever unos contactos sostenidos entre
los grupos del interior y los de la periferia chaquefia més nortefia.

Mas alla de estos datos, las informaciones del padrén de 1561 permiten ampliar el aba-
nico de la investigacién haciendo surgir nuevas preguntas (caso de los tamacocis que
vamos a ver enseguida) o desvelando algunos sesgos de los documentos.

Un primer caso se refiere a los indigenas tamacocis. Como apunté Alfred Métraux, la
ubicacion de los tamacocis quinientistas “puede ser establecida con mayor acierto que
la de cualquier otra tribu de la misma regién” (1942: 121): vivian a orillas del rio Gua-
pay; en este lugar fueron encontrados en 1548 por Domingo de Irala al término de su
viaje a través del Chaco, y en este lugar permanecieron durante las décadas de vida de
Santa Cruz la Vieja.

Esta zona fue conocida en el siglo XVI e inicios del XVII con el nombre de “provincia de
los tamacocis” o bien “llanos de Grigota”. De hecho, todo parece demostrar que Grigota

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 85



Isabelle Combes

era un jefe tamacoci o, mejor dicho el titulo que llevaban los caciques tamacocis, pues
Diego Felipe de Alcaya explica asi el término: “asi se llamaban todos los que sucedian
en el gobierno, como en Roma los Césares, los Faraones en Egipto y los Incas en el Cuz-
co”.7. Varios datos pueden confirmar la asociacion Grigotd /tamacoci: el mismo Alcaya
seflala un encuentro entre Irala y Grigota al término de la travesia del Chaco en 1548,
mientras todos los documentos de esta expediciéon mencionan un encuentro con “los
tamacocis”; en 1559, al entrar Andrés Manso en territorio tamacoci, se encontré con el
“cacique sefior de la tierra que se llama Grigota” (Lopez 1971 [c. 1570]: 55). Finalmente,
un testimonio algo posterior confirma la presuncién, sefialando sin lugar a dudas que
Grigotd era un jefe tamacoci.®

Segun Alcaya, el gran Grigota tenia varios vasallos bajo su mando. Uno de ellos se lla-
maba Goligoli. Ahora bien, el “principal” Goligoli vuelve a aparecer, esta vez en el pa-
drén de encomiendas de Santa Cruz, a 300 kilémetros al este del Guapay (Repartimiento
2008 [1561]: 154); otro documento ubica también en la misma zona a “los xarionos, que
por otro nombre se dice los goligolis” (Testimonio y relacién 2008 [1561]: 115). Mds atn, el
padrén menciona otros nombres caracteristicos de la regién del Guapay: dos caciques
llamados respectivamente Tomacogi y Tamagoci, cuyos nombres evocan evidentemente
a los tamacocis; y Xore, otro “principal” (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 109), que lleva el
nombre de los jores o xores, grupo del Guapay siempre citado junto con los tamacocis.

¢(Coémo explicar la aparicion de estos nombres en Santa Cruz la Vieja? El problema es
que todos los testimonios son undnimes en decir que toda la tierra entre Santa Cruz al
este y el rio Guapay al oeste era “un desierto de 55 leguas”: “cincuenta leguas que hay
de Santa Cruz al rio Guapay no hay agua que corra ni manantial”; “desde este gran rio
Guapai hasta Santa Cruz que son casi 50 leguas, no hay rio ni fuente alguna”,’ lo que
excluye un contacto directo y sostenido. Sin embargo, son demasiados casos como para
pensar en mera homonimia sin mayores significaciones. Es posible que, en el caso de
los “principales”, haya pasado lo mismo que para el jefe xaray del Pantanal llamado
primero Caye y que cambi6é de nombre a Camire [Candire] porque “maté muchos de
los candires” (Relacion general 2008 [1560]: 58). Pero también es posible que las men-
ciones del padrén confirmen la veracidad de la célebre crénica de Alcaya, la misma
que menciona a Goligoli entre los vasallos de Grigotd y que fue a menudo tachada de
inverosimil por varios autores. De hecho, esta crénica cuenta como migrantes guara-
nies (“chiriguanaes”) asaltaron varias veces los asentamientos incas periféricos como el
fuerte de Samaipata, cercano a la “provincia de los tamacocis”. Segtn la crénica, Gri-
gotd mismo hizo alianza con estos incas. Precisamente, el relato de Alcaya cuenta que,
en un primer ataque guarani, “Grigota salié mal herido aunque no muri6. Se escaparon

7 Relacién de Diego Felipe de Alcaya, c. 1636 (AGI, Audiencia de Charcas (Charcas), 21, ramo 1, N. 11,
f.1).

8 Relacién de Juan de Limpias, 1636 (AGI, Charcas, 21, ramo 1, N. 11, f. 21v).

9 Respectivamente: Rodrigues (1956 [1553]: 477); Sudrez de Figueroa, 1584 (AGI, Patronato Real (Pat.),
235, ramo 8, . 22v); Padre Samaniego en Crénica Anénima (1944 [c. 1600]: 472).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 86



Ensefianzas de un padrén

muchos indios y mujeres”. En represalia, el Inca del Cusco despaché al capitan Turu-
mayo contra los guaranies, que también acab¢ siendo vencido por ellos. De nuevo, por
esta batalla, “se escaparon muchos indios de este reino y de los llanos” (AGI, Charcas,
r.1,N.11, ff. 4r-v, 5). ;Podrian los Goligoli y Tamagoci del padrén atestiguar las huidas
de los “naturales” mencionadas por Alcaya para escapar del furor guarani?

Un segundo caso es el de la superposiciéon de encomiendas entre Santa Cruz la Vieja y
la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Tras su encuentro con Nuflo de Cha-
ves en el Guapay, Andrés Manso, el conquistador llegado desde Charcas, se replego al
sur y fundé a orillas del Parapeti la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Ahi,
en 1563, también repartié encomiendas de indios a sus soldados (Manso 2008 [1563]).
Acerca de este repartimiento, Cristébal de Saavedra declar6 en 1571 que Manso “hizo
algunas encomiendas de indios asi en lo que tocaba adonde estaba el dicho Nuflo de
Chaves como en la parte que él habia poblado” (Informacién 2008 [1571]: 219). Y es cierto
que, dos afios después del padrén de Santa Cruz, las encomiendas de Manso mencio-
nan en 1563 a los copores, los comiches, chanes de los llanos y “maripanos” (gente del
jefe Maripa), que en 1561 fueron encomendados en Santa Cruz, al rey y a don Garcia
respectivamente.

¢Coémo explicar esta superposicion de repartimientos? ;Habra Manso “usurpado” en-
comiendas de Chaves? El asunto no es tan sencillo. Pues la comparacién entre ambos
padrones evidencia una cosa: Manso conocia de mucho mads cerca que Chaves a los
indios empadronados, y sus encomiendas son mucho mas detalladas, incluyendo nom-
bres de caciques, nimero de casas, etc. Ahi donde Chaves nombra a “los maripanos”,
agregando un inttil dolor de cabeza mads al investigador que no vuelve a encontrar este
nombre en las fuentes, Manso menciona por el contrario “el pueblo de Zariza, con los
caciques del dicho pueblo llamados Maripa, Marazui, Chavla, Guachore, con todos sus
principales e indios” (Repartimiento 2008 [1561]: 99; Manso 2008 [1563]: 162-163).

De esta manera, no me parece casualidad que las encomiendas de Santa Cruz que cal-
can las de Manso sean las que estan dirigidas al rey y al gobernador titular (y titere,
pues nunca piso estas tierras) de la provincia: en suma, a las dos tinicas personas de
la lista que jamads iban a verificar la existencia real de sus encomiendas. De esta mane-
ra, la “usurpaciéon” parece haber sido realizada por Chaves y no por Manso. Si bien es
cierto que las encomiendas del primero datan de 1561 y las del segundo de 1563, nada
impide pensar (seria més bien lo mas 16gico) que, habiendo fundado La Nueva Rioja
hacia 1561, Manso haya repartido més temprano otras encomiendas que las que llega-
ron hasta nosotros. Chaves pudo haber oido hablar de los copores y demas comiches
en ocasién de su encuentro con Manso en 1559 -—aunque este encuentro se produjo por
el rio Grande y no por el Parapeti— o, mas probablemente, a través de los indigenas
de Santa Cruz que tenian relacién con ellos. Es muy dudoso sin embargo que les haya
conocido algtn dia de visu, y mucho menos utilizado sus servicios, lo que nos lleva a
una ultima observacién. El virrey Toledo se quejaba en estos términos en 1571: “soy in-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 87



Isabelle Combes

formado que en aquella provincia [Santa Cruz] hay muchos indios encomendados por
sola noticia, los cuales nunca han servido ni venido de paz a los espafioles” (Toledo 1914
[1571]: 22; énfasis mio), y esta observacién no es aislada (cf. Garcia Recio 1988: 160, 219).

Derribando mitos

Me gustaria cerrar estas pdginas con otras ensefianzas de este corpus de documentos
en general y del padrén de encomiendas en particular: las informaciones que propor-
cionan y permiten relativizar, cuando no derrumbar, algunos mitos recurrentes en la
historiografia y antropologia del Oriente boliviano.

La region donde se fund¢ la primera Santa Cruz se llama hoy Chiquitania. El nom-
bre deriva del de Chiquitos, como fue conocida a partir del siglo XVIII, cuando los
jesuitas establecieron misiones en la zona. Como evidencian los censos e informes de
la Compafiia de Jests, estas misiones eran multiétnicas y multilingties. En un afdn por
homogeneizar el panorama y facilitar la evangelizacién, los hijos de San Ignacio se es-
forzaron por difundir una tnica lengua: el dialecto tao de la lengua de los “chiquitos”,
por ser mas difundido (Tomicha 2002; Matienzo etal. 2011). De ahi que, para muchos
en la actualidad, los indigenas chiquitos (ahora chiquitanos) son los tinicos moradores
originarios de la regién. Es el caso, por ejemplo, de Eduardo Cortes (1998) que, leyendo
en realidad el pasado a la luz del presente, ubica a grupos “chiquitanos” en Santa Cruz
la Vieja. Sin embargo, tanto el padrén de encomiendas de Santa Cruz la Vieja como
los demas documentos contemporédneos evidencian que, en el siglo XVI, el panorama
era bastante distinto y mucho mas diversificado. Los primeros crucefios llamaron “chi-
quitos” a un grupo bastante alejado de Santa Cruz hacia el noroeste; tradujeron casi
literalmente el nombre que les daban los guarani-hablantes de la regién: tapii-miri, es
decir “pequefios esclavos”, aun a sabiendas que su “verdadero” nombre era tovasicoci
(Martinez 2015). El padre Diego de Samaniego escribe:

Fuimos el padre Martinez y yo a la provincia de los tauagicogis [tovasicocis],
o por otro nombre chiquitos, asi dichos no porque lo sean en el cuerpo, que
antes son grandes, sino porque sus casas son pequefas y las puertas mucho
mads, que es menester para entrar en ellas ir a gatas y a veces pecho por
tierra. Los chiriguanaes [guaranies] los llaman tapiomiri [tapuy-miri, tapii
miri], que quiere decir esclavos de casas chicas, y los espafioles abreviando
los llaman chiquitos (Crénica Anénima 1944 [c. 1600]: 488).

En Santa Cruz misma, los documentos no mencionan el chiquito como lengua gene-
ral, y s6lo unos pocos ntcleos cercanos pueden ser razonablemente identificados como
chiquito-hablantes. Es el caso, por ejemplo, de los jamarecoci, y de las aldeas del pa-
drén nombradas Borocogi, Totarcoci, Coricoci, Quimorecoci, Tavicoci, Totaycoci y Tu-
rubococi: en efecto, sus nombres o bien recuerdan a los de grupos chiquitanos del siglo

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 88



Ensefianzas de un padrén

XVIIL, o bien estdn construidos a partir de un radical chiquitano. En todo caso, lo que
puede apuntarse con bastante claridad, es que “los chiquitos” no estan, en esta época,
identificados por los espafioles como una “generacién” mayor que engloba a diferentes
“parcialidades”, como lo son por ejemplo los chanes.

Otro ejemplo es relativo a los grupos de lengua zamuca del Chaco boreal. En 1584,
el gobernador de Santa Cruz, Lorenzo Sudrez de Figueroa, opina que, para ayudar a
establecer un nuevo asiento espafol en el rio Guapay, se deberia utilizar en un primer
tiempo indios de “las provincias comarcanas a Santa Cruz” hasta que se logre sujetar a
los nativos locales. En opinién del gobernador, estos indios de Santa Cruz podrian ser
los “morotocos y casachionos”. 1

Esta es la tinica mencién que encontré de “los casachionos”, y los asocia con los mo-
rotocos. De hecho, el padrén de encomiendas confirma la asociacién, pues menciona a
un jefe llamado Casacheano y a otro de nombre Morotoco, ambos “principales” de la
parcialidad Capayxoro (Repartimiento 2008 [1561]: 105). Es decir, “casachionos” y “mo-
rotocos” son la gente al mando de estos jefes.

Ahora bien, con el nombre de capayxoros y variantes, los crucefios conocen a una “ge-
neraciéon” de indigenas ubicados al sur de la ciudad, es decir, hacia el Chaco boreal. En
1561, el reparto de encomiendas atribuye a Pedro Tello Girén “Cogimo, Allati, Metia,
principales de Maraibo, caparioros” (ibid.: 101). En consonancia con estos datos, varios
testimonios ubican también a los morotocos o “motocos” al sur de la ciudad.!!

Lo interesante es que, en el siglo XVIII, los morotocos eran una parcialidad de lengua
zamuca bien conocida por los jesuitas, la méas cercana a la misién de San José, es decir,
a Santa Cruz la Vieja (Ferndndez 1726; Tomichda 2002). Este dato, agregado a una ubi-
cacion surefia y chaquefia, permite sugerir que los capayxoros eran un grupo zamuco-
hablante, dividido en “parcialidades” o grupos locales, entre ellos los morotocos y los
casacheanos. A favor de esta hip6tesis, sabemos que su lengua era diferente del guarani,
del chane, del gorgotoqui y del payono (Crénica Anénima 1944 [c. 1600]: 501).

Estas observaciones son importantes: el zamuco es una familia lingiiistica aislada, sola-
mente hablada en el Chaco boreal, por los actuales indigenas ayoreos e ishir. Més alla
de un efimero contacto con los jesuitas en la misién de San Ignacio de Zamucos, que
tuvo corta vida en el siglo XVIII, los investigadores de los ayoreos han postulado un
centenario (cuando no milenario) aislamiento de estos indigenas hasta su “apariciéon”
en la Chiquitania en los afios 1930 después de la guerra del Chaco entre Bolivia y Pa-
raguay (p.ej. Bernand 1977: 33; Fischermann 1988). Los capayxoros encomendados en
1561 desmienten esta idea. Mas atin, si Sudrez de Figueroa pudo llegar a pensar en uti-
lizar a morotocos y casachianos para ayudar a una nueva fundacién espafiola, es 16gico

10" AGI, Pat. 235, ramo 8, f.22; en Mujfa (1914: t.2: 413).
11 AGI, Pat. 235, ramo 11, ff. 13v, 21v, 28r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 89



Isabelle Combes

suponer que eran considerados como “indios de paz” y obedientes. El dato arroja una
nueva luz sobre la muy poca conocida historia de los zamucos en el siglo XVI, pues
permite apreciar que no todos ellos se mantuvieron “al margen” de la conquista como
se ha sostenido.

Palabras finales

El padrén de 1561 ciertamente no puede ser analizado de manera aislada y, por si so-
lo, no alcanza para aventurar hipétesis o conclusiones como las que expuse en estas
paginas. Pero lo cierto es que sin él, muchas preguntas quedarian sin respuesta; otras
muchas ni se plantearian, como la coincidencia de nombres entre el Guapay y Santa
Cruz, y en otros casos algunos mitos historiogréficos perdurarian.

Mas alla de sus investigaciones propias, el compromiso de un historiador deberia ser
difundir la informacién, publicar fuentes y ponerlas al alcance de colegas y publico. En
aspecto, el proyecto de la Universidad de Bonn logré innegables avances para la histo-
riograffa y la etnohistoria del Oriente boliviano. Si se me permite el juego de palabras
con el titulo de uno de sus libros mas famosos, las diversas publicaciones de Catherine
Julien abrieron la puerta a los investigadores locales para, por fin, empezar a “leer la
historia crucefia”. La mejor prueba de ello son, tal vez, la republicacién del corpus en
2014 en Santa Cruz, y las del padrén y de otros documentos por otros autores después
de 2008 (Combes 2010; Combes y Pefia 2013). Una de estas publicaciones estd dedicada
a Catherine Julien, tal como me gustaria dedicarle estas breves paginas.

Referencias

Anello Oliva, Juan
1895 [1631] Historia del reino y provincias del Perii. Lima: Imprenta San Pedro.

Anua 1589
1929 [1589] Missio in provinciam Santae Crucis — Annuae Litterae Societatis lesu.
Anthropos 24:913-941.

Anua 1596

1965 [1596] Anua de la Compafiia de Jests - Tucumén y Pert. En: Marco Jiménez de
la Espada (ed.), Relaciones geogrdficas de Indias II, Biblioteca de Autores Espafioles
184, pp. 86-113. Madrid.

Barnadas, Josep

2002a Ayllu. En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario histérico de Bolivia, vol. 1, pp. 233.
Sucre: Grupo de estudios histéricos.

2002b Repartimiento de indios (encomienda). En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario his-
torico de Bolivia, tomo 2, pp. 708-709. Sucre: Grupo de estudios histéricos.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 90



Ensefianzas de un padrén

Bernand, Carmen
1977 Les Ayoré du Chaco septentrional. Etude critique a partir des notes de Lucien Sebag.
Paris/La Haya: Mouton.

Combeés, Isabelle

2008 Planchas, brazaletes y hachuelas: las rutas prehispénicas del metal andino desde
el Guapay hasta el Pantanal. Revista Andina 47:53-82.

2010 Diccionario étnico. Santa Cruz la Vieja y su entorno en el siglo XVI. Cochabamba:
ILAMI.

2012 Susnik y los gorgotoquis. Efervescencia étnica en la Chiquitania (Oriente boli-
viano). Indiana 29:201-220.

Combes, Isabelle y Paula Pefia
2013 Santa Cruz la Vieja (1561-1601). Santa Cruz: Gobierno Municipal Auténomo.

Cortes, Eduardo
1998 Cotoca, proyecto de obras culturales. Santa Cruz: Ed. del autor.

Crénica Anonima
1944 [c. 1600] Croénica anénima. En: Pablo Mateos (ed.), Historia General de la Compaiiia
de Jesiis en la provincia del Peru, t. 1, pp. 471-507. Madrid: CSIC.

Fernandez, Juan Patricio
1726 Relacion historial de las misiones de los indios que llaman Chiquitos. Madrid: Imprenta
de Manuel Ferndndez.

Finot, Enrique
1978 [1939] Historia de la conquista del oriente boliviano. La Paz: Juventud.

Fischermann, Bernd
1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Tesis de doctorado. Universitdt Bonn.

Garcia Recio, José Maria

1988  Andlisis de una sociedad de frontera. Santa Cruz de la Sierra en los siglos XVIy XVII.
Sevilla: Excma. Diputaciéon provincial de Sevilla, Vto centenario del descubri-
miento de América.

Gonzalez, Martin

1903 [1556] Carta de Martin Gonzélez, clérigo, al emperador Don Carlos. En: Ulrich
Schmidel (ed.), Viaje al Rio de la Plata, pp. 467-485. Buenos Aires: Cabaut y CIA
Editores.

Informacion

2008 [1571] Informacién de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde
el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 218-221. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 91



Isabelle Combes

Instruccion del cabildo

2008 [1561] Instruccién del cabildo de la ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Cath-
erine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y
Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 95-99. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Irala, Domingo Martinez de

2008 [1543] Relacién de la jornada al norte. En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente.
Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597),
pp- 1-11. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Julien, Catherine

1997  Historia de Tarija. Corpus documental tomo VI. Tarija: Universidad auténoma Juan
Misael Saracho.

2003 Rebeldia en Santa Cruz de la Sierra en tiempos del virrey Francisco de Toledo.
Revista de Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad auténoma Gabriel René
Moreno 9/1-2:1-42.

2005 Alejo Garcia en la historia. Anuario de Estudios Bolivianos, Archivisticos y Bibliogrd-
ficos 11:223-266.

2006 La descripcion de la poblacién del oriente boliviano en el siglo XVI. En: Isabe-
lle Combes (ed.), Definiciones étnicas, organizacion social y estrategias politicas en el
Chaco y la Chiquitania, pp. 49-67. Santa Cruz: IFEA /El Pais.

2007 Kandire in real time and space: Sixteenth-century expeditions from the Pantanal
to the Andes. Ethnohistory 54(2):245-272.

2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la
Vieja (1542-1597). [Reeditado en 2014]. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Koster, Gerrit

1983  Santa Cruz de la Sierra. Desarrollo, estructura interna y funciones de una ciudad en los
llanos tropicales. Cochabamba: Instituto de Ecologia de la Paz - Centro Pedagoégico
y Cultural Portales.

Lopez, Pero
1971 [c. 1570] Relacién de Pero Lopez. Vision de un conquistador del siglo XVI. Bahia Blan-
ca: Universidad del Sur.

Manso, Andrés

2008 [1563] Encomiendas hechas por Andrés Manso. En: Catherine Julien (ed.), Desde
el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 160-164. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Martinez, Cecilia

2013 Del Paraguay al piedemonte, de amigos a adversarios: Nuflo de Chaves y los
guaranies en la conquista de Santa Cruz de la Sierra. En: Isabelle Combes y Pau-
la Pefia (eds.), Santa Cruz la Vieja (1561-1601), pp. 33-66. Santa Cruz: Gobierno
Municipal Auténomo.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 92



Ensefianzas de un padrén

2015 Tapuy miri, chiquitos, chiquitanos. Historia de un nombre en perspectiva interétni-
ca. Bulletin de I'Institut francais d’études andines 44(2):237-258.

Matienzo, Javier, Roberto Tomich4d, Isabelle Combes y Carlos Page
2011 Chiquitos en las Anuas de la Compaiiia de Jestis (1691-1767). Cochabamba: Itinera-
rios.

Mujia, Ricardo
1914 Bolivia-Paraguay y Anexos. Epoca colonial. La Paz: El Tiempo.

Métraux, Alfred
1942  The native tribes of eastern Bolivia and western Matto Grosso. Bureau of American
Ethnology Bulletin 143. Washington: Smithsonian Institution.

Relacion de los casos

2008 [1561] Relacién de los casos en que el capitén Nuflo de Chaves ha servido a Su
Majestad desde el afio de quinientos y cuarenta. En: Catherine Julien (ed.), Desde
el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 66-69. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Relacion general

2008 [1560] La relaciéon general de todo lo susodicho [que] tomo6 en publica forma...
En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente
boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 57-63. Santa Cruz: Fondo Editorial
Municipal.

Relacion verdadera

2008 [1571] Relacién verdadera del asiento de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine
Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa
Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 212-217. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Repartimiento

2008 [1561] Repartimiento que se hizo por Nuflo de Chaves de la tierra y solares de
la dicha ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el
Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 99-109. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Rodrigues, Antonio

1956 [1553] Cobpia de una carta do irmdo Antdnio Rodrigues para os irmaos de Coim-
bra. En: Serafim Leite (ed.), Monumenta Brasiliae, vol. 1, pp. 468—481. Roma: Insti-
tutum Historicum Societatis Iesu.

Schmidel, Ulrich
2008 [1567] Reise in die La Plata-Gegend (1534-1544) / Viaje al rio de La Plata y Paraguay.
Fontae Americanae 3. Kiel: Westensee-Verlag.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 93



Isabelle Combes

Testimonio y relacion

2008 [1561] Testimonio y relacién de toda la tierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el
Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 113-117. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Toledo, Francisco de

1914 [1571] Instrucciones al capitan Juan Pérez de Zurita para la gobernacion de Santa
Cruz. En: Ricardo Mujia (ed.), Bolivia-Paraguay, Anexos, vol. 2, pp. 17-30. La Paz:
El Tiempo.

Tomiché, Roberto

2002 La primera evangelizacion en las reducciones de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Cocha-
bamba: Verbo Divino, Universidad Catoélica Boliviana y Ordo Fratrum Minorum
Conv.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 94



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

FUENTES

Nuevas fuentes para el estudio de la educaciéon
de primeras letras en el siglo XVIII

El caso del partido de Lambayeque

Carlos Zegarra Moretti
Universidad de Piura (Piura, Pert)
ORCID: 0000-0003-4641-1940
carlos.zegarra.moretti@gmail.com

Recibido: 22 de noviembre de 2025 / Received: November 22, 2025, Aceptado: 26 de noviembre de 2025
/ Accepted: November 26, 2025

Resumen

Esta contribucién transcribe siete cartas de pago a preceptores de escuelas de pri-
meras letras en varios pueblos del corregimiento de Lambayeque, en la costa norte
peruana dadas por el corregidor Carlos Vigil de Miranda entre 1768 y 1769. Esta evi-
dencia documental, encontrada en un protocolo notarial, muestra cierta actividad
educativa que se realizaba en este espacio pocos afios antes de la llegada del obispo
Baltasar Martinez de Comparién. Se sugiere que las reformas educativas implemen-
tadas por el obispo de Trujillo deben entenderse, para el caso estudiado, como una
restructuracion de la practica educativa, pasando del control civil al eclesidstico.

Palabras clave
Educacion, preceptores, Lambayeque, siglo XVIII, recaudacioén tributaria

Abstract

This paper transcribes seven payment letters issued by Corregidor Carlos Vigil de
Miranda to teachers in primary schools in various towns within the Lambayeque
partido on the northern coast of Peru, between 1768 and 1769. This documentary
evidence, found in a notarial record, reveals some educational activity taking place
in this area a few years before the arrival of Bishop Baltasar Martinez de Compafién.
It is suggested that the educational reforms implemented by the Bishop of Trujillo
should be understood, in this case, as a restructuring of educational practices, shift-
ing them from civil to ecclesiastical control.

Keywords
Education, preceptors, Lambayeque, 18th Century, tax collection

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 95-106
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3315

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3315
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Carlos Zegarra Moretti

Introduccion

La historia de la educacién en el norte peruano en el siglo XVIII tiene un hito maytscu-
lo en las medidas emprendidas por el obispo de Trujillo, Baltazar Martinez Compafion.
En efecto, se conoce —gracias a una rica documentacién producida por el propio pre-
lado— la fundacién y financiacién de escuelas y, sobre todo, la concepcién que sobre la
formacién tenia el ilustrado espafiol. Pese a notorios avances historiograficos, la com-
plejidad de la real implementacioén de la politica liderada por el religioso permanece
aun en sombras.!

Asimismo, se desconoce el panorama educativo previo a la llegada del obispo de ori-
gen esparfiol. ;En qué estado se encontraba la formacién de las jovenes generaciones que
encontro el prelado? Es necesario contar con fuentes que reflejen directa o, al menos, in-
directamente, el desarrollo de la educacién en el periodo dieciochesco. A continuacion,
damos a conocer un breve corpus que ofrece aspectos valiosos y poco conocidos de los
actores responsables de la educacion de primeras letras en el norte peruano, especifica-
mente en el corregimiento de Lambayeque.

El oficio de preceptor en el siglo XVIII

El estudio de la educacién virreinal no se ha desarrollado lo suficiente en lo que respec-
ta a quienes se dedicaban a la instruccién, actividad que podia significar su principal
dedicacion econémica.? En muchos casos, la consideracion de la educacion de primeras
letras como una obligacién a cargo del sector eclesidstico ha alejado el interés en com-
prender quiénes fueron los maestros y qué impacto pudo tener esta actividad en sus
vidas.

¢Quiénes fueron los preceptores? ;A cuanto ascendia su emolumento y con qué frecuen-
cia lo recibian? ;Existia una tarifa estdndar de pago? ;De dénde provenia su salario?
(Ejercian la ensefianza de manera constante? Estas son solamente algunas interrogan-
tes que ponen énfasis en los preceptores y contribuyen a entender la educacién como
un oficio y las implicancias sociales, econémicas y culturales que suponen.’

! Para mencionar tinicamente el estudio mas reciente sobre la politica educativa del obispo Martinez
Comparién, véase Ramirez (2014).

2 Aunque no es un estudio a profundidad de los maestros, véase Del Busto Duthurburu (1953-1955)
para el andlisis de un documento sobre el funcionamiento de las escuelas en Lima a fines del siglo
XVI, en el que se incluyen algunas directrices para los educadores.

3 La bibliografia sobre los oficios durante el periodo virreinal americano es abundante. La publicacién
coordinada por Castro y Povea (2020) es una muestra de la riqueza de este campo de estudio.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 96



Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras

Las cartas de pago en tiempos del corregidor Carlos Vigil

Los protocolos del notario Manuel Gémez Guevara, activo en Lambayeque en las pri-
meras décadas de la segunda mitad del siglo XVIII, resguardan documentacion clave
para acercarnos al mundo de los preceptores de primeras letras.* Este notario fue testigo
de la protocolizacion de cartas de pago que el general Carlos Vigil de Miranda, teniente
de infanteria del regimiento de Asturias y corregidor de Lambayeque, realiz6, entre ju-
nio de 1768 y mayo de 1769, y extrayendo de la tributacién indigena, a los preceptores
de varios pueblos cercanos.” En este protocolo (1768-1770) se han identificado el pago
efectivo a seis preceptores de distintos lugares, testimoniando datos valiosos, como la
identificaciéon de centros de ensefianza en estos lugares, el nombre de los preceptores,
la tarifa valida en ese momento y la fuente de estos pagos.®

Por ejemplo, para Jequetepeque, San Miguel, San Pedro de Lloc y Sinto se pagaba 7
pesos 4 reales por cada tercio al receptor. Los preceptores destinados a los pueblos de
Ferrefiafe y Lambayeque recibian, posiblemente por la atencién a una mayor poblacién
estudiantil, el doble. Ahora, ;de dénde provenia estos montos y, mas atin, qué porcen-
taje representaba de otro tipo de gastos asociados a las comunidades indigenas?

Los montos eran extraidos de la recaudacion tributaria, responsabilidad que, como sa-
bemos, recaia en la figura del corregidor. Apreciamos, por tanto, la entrega formalizada
de estipendios que realizaba esta autoridad con parte de la contribucién indigena. En
este sentido, el protocolo notarial de Manuel Gémez también incluye las cartas de pago
a caciques y curas. Estos datos nos asoman a un aspecto dindmico de la economia de
las comunidades indigenas realizadas por el corregidor, ademds de insertar la figura
del preceptor en el panorama de personajes clave de la sociedad andina.

Para desarrollar la idea anterior, tomemos como caso la doctrina de San Pedro de Lloc.
El 29 de noviembre de 1768, el maestro fray Pedro de Arias, ermitafio agustino, debi6
recibir por ocho tercios pasados el monto total de 2,198 pesos a razén de 254 pesos 6
reales por semestre.” Ese mismo dia, el cacique Alexo Geoquel Chumbi Poemap —per-

% Consiste en el protocolo N.° 2 del notario Manuel Gémez Guevara, custodiado por el Archivo Regio-
nal de Lambayeque (ARL), Perti. Agradezco a la jefa de esa institucién, Ada Lluén Judrez, por brindar
constantemente las facilidades para la investigacién histoérica.

Indudablemente, el rol del corregidor Carlos Vigil Ramirez de Miranda en apoyar la educacion es de-
cisivo. Pese a ello, esta contribucién pretende otorgar centralidad al oficio de preceptor. No obstante,
puede consultarse su licencia de viaje a las Indias en Archivo General de Indias, Contratacién, 5505,
N.1, R.69. Vigil naci6 en 1736 dentro de una familia de linaje asturiano y desde joven se decidi6 por la
carrera militar; luego de su traslado al virreinato peruano y de ejercer de corregidor de Lambayeque
y seguidamente de superintendente de la Casa de Moneda de Santiago de Chile, falleci6 a finales de
1789 (para estos y mds datos biograficos, sobre todo de su estancia chilena, véase Eyzaguirre (1951:
139-147).

Véase la tabla en el apéndice (cuadro 1) para una sintesis de los datos obtenidos, en donde se agrega
una escritura que finalmente “no corri¢”.

7 ARL, Protocolo Notarial, Manuel Gémez Guevara (1768-1770), N.° 2, f. 69r (n.° 121).

5

6

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 97



Carlos Zegarra Moretti

teneciente a una dinastia de gran abolengo nativo (Zevallos Quifiones 1989: 123-131)—
le correspondia 300 pesos por igualmente diez tercios pasados. En su caso recibi6é 30
pesos por semestre por concepto doble: 20 por cacique y 10 por segunda.?

Como apreciamos, los 7 pesos y medio recibidos por el preceptor constituian la cuarta
parte recibida por el cacique, que era, a la vez, segunda autoridad. No obstante, el cura
de San Pedro recibia mds de ocho veces lo destinado al cacique y segunda, lo que su-
ponia uno de los mayores egresos de las cuentas tributarias indigenas, sin mencionar el
salario destinado al propio corregidor. Considerando esta distribucién, lo destinado al
oficio de preceptor era infimo del total recaudado por tributos.’

Ademads de lo econémico, el corpus que publicamos sirve para la reconstruccion del
mapa educativo norperuano. Gracias a aportes historiogréficos (cf. Ramirez 2014: 377-
383), sabemos que algunos lugares coinciden con aquellos en donde el obispo Martinez
Compafién habria fundado escuelas similares (Ferrefiafe, Eten, San Pedro de Lloc, San
Miguel), lo cual constituye un claro antecedente educativo, aunque queda pendiente
averiguar como se produjo este relevo o paralelismo o confrontacién, por mencionar
posibles escenarios. Asimismo, las cartas de pago encontradas nos permiten marcar
nuevos espacios con trayectoria educativa hasta ahora desconocida (Jequetepeque, Sin-
to, Collique). De este rdpido esbozo, la primera impresion es clara. Existian numerosas
escuelas de primeras letras en el territorio a cargo del corregidor Vigil, que contaban
con una actividad constante minima de tres afios.

Una familia de la nobleza indigena dedicada a la educacién

En cuanto a la vinculacién étnica de los preceptores, las cartas de pago muestran una
seria limitacién al no incluir este dato. Sin embargo, la revisién de los nombres sugiere
que, al menos, no todos los preceptores eran de origen espafiol. Apellidos como Lla-
que, Niques y Pinco sugieren que el oficio de preceptor podia ser ejercido por mestizos
o indigenas. El siguiente caso confirma que los indigenas podian encargarse de la ense-
fianza y que, incluso, podia ser controlado familiarmente.

El 28 de junio de 1768, momento de registro de la carta de pago, el preceptor de Lam-
bayeque, don Pedro Alcantara Niques, ya habia fallecido. Fue su albacea e hija, dofia
Justa Niques, quien recibi6 60 pesos, correspondientes a los honorarios de los cinco ter-
cios comprendidos desde el tercio de Navidad de 1763 hasta el de San Juan de 1765, a
razon de 15 pesos por semestre. A finales de ese mismo afio, el 17 de diciembre exacta-
mente, Sebastidn Niques y Lopez recibi6é del mismo corregidor el montante de 90 pesos

8 ARL, Protocolo Notarial, Manuel Gémez Guevara (1768-1770), N.° 2, ff. 70v-71r (n.° 123).

9 Otra referencia al pago de salario a preceptores en el siglo XVIII proviene del informe del visitador
general Jorge Escobedo. Fechado el 20 de agosto de 1784, el visitador indicé a las autoridades espa-
fiolas que el preceptor del colegio El Principe, destinado a los hijos de la nobleza indigena, recibia 300
pesos, monto notoriamente superior al de los preceptores provinciales (Alaperrine-Bouyer 2013: 320).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 98



Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras

correspondiente del tercio de Navidad de 1765 al de San Juan de 1768 (figura 1). Como
apreciamos, la tarifa fue vigente por un lustro, aunque lo méas destacable es conocer la

sucesion de preceptores.

Figura 1. Carta de pago al preceptor de Lambayeque. Fuente:

Archivo Regional de Lambayeque (Perti), Protocolos Nota-

riales, Manuel Gémez Guevara, N.° 2 (1768-1770), Carta de

pago a preceptor de Lambayeque, Sebastian Niques y Lopez
(f. 48v, n.° 139). Fotografia de Carlos Zegarra Moretti.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025

99



Carlos Zegarra Moretti

Aunque la fuente notarial consultada no mencioné una vinculacién parental entre Pe-
dro Alcdntara Niques y Sebastidn Niques y Lopez, no resulta arriesgado sugerir un pa-
rentesco cercano. Lo anterior se refuerza por otra fuente. Pocos afios después, en 1774,
Angel Custodio Nuques Ynjuc y Jorge Nuques declararon ser indios principales y pre-
ceptores de nifios. Incluso sabemos que la ensefianza la ofrecian en su propia residencia
(Zegarra Moretti 2023: 217). Seguin lo anterior, tenemos una evidencia documental de la
relacién de la nobleza indigena con la ensefianza de primeras letras en la costa peruana.
Adicionalmente, ;eran estos personajes familiares entre si, dedicados por varios afios a
la ensefianza y que los llevaba a adaptar su vivienda a estas funciones? Futuras inves-
tigaciones deben confirmar esta hipétesis, lo cual mostraria una fuerte conexién entre
nobleza, ensefianza y nifiez, todo controlado de manera secular y local.

Conclusiones

Algunas conclusiones pueden ser esbozadas. El pago a un mismo preceptor por semes-
tres consecutivos de un monto constante sugiere que la ensefianza se venia desarro-
llando con cierta continuidad en dicho lugar. Aunque atin no se puede afirmar tajante-
mente, se propone considerar la labor de preceptoria como un oficio masculino y que
podia llegar a ser heredable. En esta misma linea, algunos apellidos podian indicar que
la labor no era exclusivamente de espafioles, sino encomendada a mestizos o indigenas.
Caso sobresaliente es el de los Niques, de quienes se dispone de fuentes adicionales que
indican una actividad formativa a lo largo de una década, llegando a afios previos de la
llegada del obispo de Trujillo.

En su detallada visita el prelado debi6 conocer que, si bien no necesariamente en ese
momento, algunos lugares habian tenido experiencia reciente de escuelas de primeras
letras, a cargo de la nobleza local y formada. Esto debi6 ofrecerle un derrotero para con-
tinuar e, incluso, reordenar la ensefianza. Una de las mayores reformas de Compafién
en la educacién fue, entonces, pasar esta actividad al control obispal y ocultar el rol de
los preceptores civiles.

Referencias

Alaperrine-Bouyer, Monique
2013 La educacion de las elites indigenas en el Perii colonial. Lima: Instituto Francés de
Estudios Andinos.

Castro, Felipe e Isabel Povea
2020 Los oficios en las sociedades indianas. México: Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 100



Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras

Del Busto Duthurburu, José Antonio
1953-1955 Un curioso reglamento para los maestros de escuela. Boletin del Instituto
Riva-Agiiero 2:139-150.

Eyzaguirre, Jaime
1951  El conde la conquista. Santiago: Editorial Juridica de Chile.

Ramirez, Susan
2014 Al servicio de Dios y de Su Majestad. Los origenes de las escuelas piiblicas para nifios
indigenas en el norte del Perii en el s. XVIII. Lima: Asamblea Nacional de Rectores.

Zegarra Moretti, Carlos
2023 Incas de buena conducta y ttiles a la Corona. La instauracién del cargo de procu-

rador general de naturales de la Audiencia de Cusco (1787-1824). Tesis doctoral.
Bonn: Universidad de Bonn.

Zevallos Quifiones, Jorge
1989  Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo: Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologfa.

Apéndice
# | Protocolo Fechade | Lugar Preceptor Periodo de pago Monto Monto
pago total por tercio
1| N.°86 28.06.1768 | Lambayeque | Pedro Alcantara | De tercio de Navidad | 60 pesos | 15 pesos
Niques (+) de 1763 a tercio de
San Juan de 1765
2 | N.°123 29.11.1768 | Jequete- Juan Paulino De tercio de Navidad | 75 pesos | 7 pesos
peque Felipe de 1763 a tercio de 4 reales
San Juan de 1768
3| N.°124 30.11.1768 | San Pedro Juan Paulino De tercio de Navidad | 75 pesos | 7 pesos
de Lloc Garcia Pinco de 1763 a tercio de 4 reales
San Juan de 1768
4 | N.°139 17.12.1768 | Lambayeque| Sebastian De tercio de Navidad | 90 pesos | 15 pesos
Niques y Lépez | de 1765 a tercio de
San Juan de 1768
5| N.°144 18.12.1768 | Sinto y San | Juan Andrés de | De tercio de Navidad | 150 pesos | 7 pesos
Miguel Castro y Manuel | de 1763 a tercio de 4 reales
Patasca San Juan de 1768
6 | Sin nimero | 18.12.1768 | Colliquey | Mariano Quepui | No disponible No dis- 7 pesos
(contintia Eten y Nicolés Cailip ponible | 4 reales
del n.° 144)
7 | N.° 149 24.05.1769 | Ferrenafe Cornelio Llaque | De tercio de Navidad | 150 pesos | 15 pesos
de 1763 a tercio de
San Juan de 1768
Cuadro 1. Detalle de pagos por protocolo.
NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 101




Carlos Zegarra Moretti

Transcripcion

La transcripcién ha sido realizada respetando al méximo el original tanto en las gra-
fias como en la puntuacion. Todos los documentos pertenecen a la siguiente signatura
documental: Archivo Regional de Lambayeque (Pert), Protocolos Notariales, Manuel
Goémez Guevara, N.° 2 (1768-1770). El trabajo de archivo se realiz6 el 19 de mayo de

2025.

Documento 1. Carta de pago a dofia Justa Nuques

JJE. 85v )/

N. 86,,

Carta de //F.86r//
pago, d.? Justa
Nuques Alvasea
de D." Pedro
Alcantar [sic]
Nuques=

A

favor de d."
Carlos Vigil

En el Pueblo de Lambayeque del correx.®® de la //F. 86r// Ciu.¢ de
Safia en veinte y ocho dias del mes de Junio de mill Setecientos
Sesenta y ocho afios, ante mi el Ess."® y testigos parecio presente
d.? Justa Nuques vecina de este dho pueblo Albasea y heredera de
D." Pedro Alcantara Nuques, preceptor, que fue, de este referido
Pueblo ya difunto, & quien doy fee conosco, y torgd [sic] como tal
Alvasea, del referido que tiene recividos realm." y con efecto de
su Sefioria el S." Gral® D." Carlos Vigil teniente de Ynfanteria del
reximiento de Asturias Correxidor y Just.? m." de esta dha Ciu.d y
Su Prov.? & cuio cargo corre la recaudacion de los reales tributos,
la cantidad de sesenta pesos de 4 ocho reales, por lo que debi6
haver y percibir el dho d." Pedro Alcantara padre de la otorgante
como preseptor con los tercios de Navidad de mil Setecientos
Sesenta y tres S." Juan y Navidad de Setecientos Sesenta y quatro,
y S." Juan de Sesenta y Sinco del Cargo de su Sefioria, & razon en
cada tercio de quinse p.*, que los quatro componen los expresados
Sesenta p.° de los que se dio por entregada & su Satisfaccion y
renuncio6 las Leyes de la pecunia y entrega y otorgo recibo, y Carta
de pago 4 favor del dho S." assi lo dixo y firmé de su nombre
siendo testigos D." Juan Ant® Paredes, D." Fran.®® Soxo, y D." Jph
Gonsales presentes=
Ante mi
Man.! Gom.® Guevara [rdbrica]
Ess.™ de Su Mag.4
Justa Niques [rabrica]

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 102



Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras

Documento 2. Carta de pago a preceptor de Jequetepeque, Juan Paulino Felipe

(f. 711, n.° 123)

JE.71r)

N. 123

Carta de pago del
Prezeptor de
Jequetepeque

A favor del SF G
D." Carlos Vigil

En el Asiento de Guadalupe en veinte y nuebe dias del mes de
Noviembre de mill Setecientos sesenta y ocho afios ante mi el
Escribano y testigos parecio Juan Paulino Phelipe preceptor del
Pueblo de Jequetepeq.© a quien doy fee conosco y otorgo que tiene
recividos realm.*® y con efecto del S." G.! D." Carlos Vigil
Correxidor y Just.? m.°" de esta Prov.? de Safia la cantidad de
Setenta y sinco p.°* por lo perteneciente a los tercios de la Navidad
de Setesientos sesenta y tres, San Juan y Navidad de Sesenta y
quatro, S." Juan y navidad de Sesenta y Sinco S." Juan y Navidad
de Sesenta y seis, S." Juan y Navidad de Sesenta y siete, y S." Juan
de Sesenta y ocho, todos del cargo de dho S5.°" 4 rason cada tercio
de Siete p.® quatro r.* & su Satisfaccion y renunci6 las Leyes de la
pecunia y entrega, y otorgé recivo y carta de pago a favor del
referido D." Jph Vigil, y d." Jph Valdivieso presentes.
Juan Paulino Felipe [rtbrica]
Ante mi
Man.! Gom.® Guevara [ribrica]
Ess.™ de Su Mag.4

Documento 3. Carta de pago a preceptor de San Pedro de Lloc, Juan Paulino Garcia
Pinco (f. 71v, n.° 124)

JE.71x)

N. 124,

De pago del
preseptor de S."
Pedro

A favor del S. G.!
D." Carlos Vigil

En el Asiento de Guadalupe de la Ciu.4 de [roto] 4 los treinta dias
del mes de Noviembre [roto: de mil] setecientos sesenta y ocho
afios, ante mi [roto: el] Ess." y testigos parecio Juan Pa[roto]
JE.71v J/ -cia Maestro preseptor del pueblo de S." Pedro de Lloc a
g." doy fee conosco y otorgo que tiene recividos realm." y con
efecto del Sefior G.! D." Carlos Vigil Correx." y Just.* m.”" de esta
Prov.? la cant.4 de Setenta y Sinco p.® por su salario q.° 4 rason de
siete p.* quatro reales en cada tercio montan los expresados pesos,
los que corresponden al de Navidad de mil setecientos sesenta y
tres, S." Juan y Navidad de Sesenta y quatro, S." Juan y Navidad
de Sesenta y Sinco, S." Juan y Navidad de Sesenta y Seis, S." Juan
y Navidad de Sesenta y siete, y S." Juan de sesenta y ocho, [hueco:
todos] del cargo de dho Sefior, y de la [hueco] cant.? se dio por
entregado 4 su satisfaccion y renuncio6 las Leyes de la Entrega y

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 103



Carlos Zegarra Moretti

otorg6 recibo y carta de pago a fabor del expresado Sefior, y lo
firm¢ siendo testig.® D." Jph Costales D." Jph Albo, y d." Jph
Valdivieso presentes=
Ju." Paulino Garcia Pinco [rabrica] Ante mi
Man.! Gom.® Guevara [rdbrica]
Es.™ de su Mag.4

Documento 4. Carta de pago a preceptor de Lambayeque, Sebastian Niques y Lopez
(f. 48v, n.° 139)

JE. 48v

N. 139, En el Pu®. de Lamb.© en diesisiete dias de el mes de diciembre de
Carta de pago del  mil setesientos sesenta y ocho afios ante mi el ess.™ y testigos
prector [sic] parecio d." Sebastian Nuques Preseptor de este dho Pu®. a q." doy
Sebastian Nuques fe conosco y otorgé q.° tiene recividos realm.' y con efecto de el
de90p.* sefior gral® D." Carlos Vigil Correg.®" y Just.* mayor de esta Prov.?
A favor del S G.!!  a cuio cargo corre la recaudacion de el Real tributo la cantidad de
D." Carlos Vigil Noventa pesos de 4 ocho rr.° por lo perteneciente 4 su salario de

tal Preseptor en los Seis tercios q.° son [tachado: S." Juan de
Setesientos] Nav.¢ de Sesenta, y sinco S." Juan y Nav.¢ de sesenta
y seis S." Juan y Nav. de sesenta y siete y S." Juan de sesenta y
ocho a rason de cada tercio de quinse p.%; y de dha cantidad se dio
por entregado a su satisfacsion y renuncio las Leyes de pecunia y
entrega y otorgé recibo y carta de pago a fabor de el dho Sefior
Correg." y lo firmo siendo testigos d." Mathias Munar d." Fran.®
Sojo y d." Antonio Albo presentes=
Sebastian Nugq.® y Lop.* [rtbrica]
Ante mi
Man.! Gom.® Guevara [rdbrica]
Ess.™ de Su Mag.4

Documento 5. Carta de pago a preceptores de Sinto y San Miguel, Juan Andrés de
Castro y Manuel Patasca (ff. 46r-46v, n.° 144)

JJF. 461

N. 144, En el Pueblo de Lambayeque en dies y ocho dias del mes de

De pago de 300 p.* Diciembre de mill Setecientos sesenta y ocho afios ante mi el

los presetor.® de Ess."® y testigos [sic] Juan Andres de Castro preseptor de Cinto, y
Sinto y S." Mig.! Manuel Patasca, en el de S." Miguel 4 quienes doy //F. 46v/ fee
Juan Andres de conosco, y otorgaron haver recivido del S." Gral® D." Carlos Vigil

Castro y Manuel ~ Correxidor y Justicia mayor de esta Prov.? la cant.? de trecientos
Pa- J/F. 46v// tasca. pesos de & ocho rreales por lo pertenecientes & sus salarios de tales

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 104



A favor del S G!
D." Carlos Vigil

Nuevas fuentes para el estudio de la educacién de primeras letras

preceptores, en los dies tercios q.© del Cargo de dho S." que son
Navidad de sesenta y tres, S." Ju." y navidad de Sesenta y quatro,
S Ju." y navidad de Sesenta y Sinco, S." Ju®, y navidad de Sesenta
y Seis, S." Juan, y navidad de Sesenta y Siete, y S." Ju® de Sesenta y
ocho, 4 rason en cada tercio de quinse p.* y de dha Cantidad de
los expresados trecientos p.° [ilegible: shasi?] los porque les toca
se dieron por entregados a su satisfaccion y renunciaron las Leyes
de la entrega, y otorgar.” recibo y carta de pago 4 favor de dho S."
y lo firmaron siendo testigos D." Jph Albo, D." Fran.® Soxo, y D.?
Antonia Paderes presentes=
Juan Andres de Castro [rubrica]

Manuel Patasca [rabrica]

Man.! Gom.® Guevara [ribrica]
Ess.™ de Su Mag.4

Documento 6. Carta de pago a preceptores de Collique y Eten, Mariano Quepui y
Nicolas Cailip (f. 47v, s. n.)

JE.17v)

En el Pueblo de Lambayeque en Dies y ocho dias del mes de
Diciembre de mill Setecientos sesenta y ocho afios; ante mi el
Escribano y testigos parecieron Marcos Quepui, y Nicolas Cailip
receptores de Collique, y pueblo de Eten a quienes doy fe conosco,
y otorgaron que tienen recividos realm." y con efecto del S.* Gral®.
D." Carlos Vigil Correx." y Just.* mayor de esta Prov.* a cuio cargo
corre la Recaudacion de los reales tributos, la Cantidad [sic]

No corri6 [rabrica]

Documento 7. Carta de pago a preceptor de Ferrefiafe, Cornelio Llaque (ff. 36v-37r,

n.° 149)

JJE. 36v )

N. 149,,

Carta de pago de
150 p.* Cornelio
Llaque Precept.’
de Ferrefiafe.

A favor del SF G
D." Carlos Vigil.

En el Pueblo de Lambayeque en beinte y quatro dias de el mes de
Mayo de mil Setecientos Sesenta y Nuebe afios Ante mi el
Escrivano y testigos parecio Cornelio Llaque Maestro Preseptor
de el Pueblo de Ferrefiafe a quien doi fe conosco y otorgo q.© tiene
resividos realmente y con efecto de el S." Gral® D." Carlos Vigil
Correx." y Justicia mayor de esta Provincia la cantidad de siento
sinquenta pesos por lo perteneciente a su salario de tal Preseptor
en los tercios de Navidad de Zetesientos Secenta y tres San Juan y
Nabidad de Sesenta y quatro San Juan y Nabidad de sesenta y
Sinco San Juan y Nabidad de Sesenta y Seis San Juan y Nabidad

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 105



Carlos Zegarra Moretti

de Sesenta y Siete y San Juan de Sesenta y ocho de el cargo de dho
S." arason en cada tercio de quinse pesos, y dha cantidad se dio
por entregado a su //F. 37r// Satisfacion [sic] y renuncio las Leyes
de la entrega y otorgd resibo y carta de pago a fabor de el
expresado Sefior y lo firmo siendo testigos el Coronel D." Joseph
Vigil el ayudante Mayor D." Ygnacio de Lara y el ayudante D."
Marcelino Sienfuegos presentes=
Cornelio Zipriano Yaque [rtbrica]
Ante mi
Man.! Gom.z Guevara [ribrica]
Es." de Su Mag.4

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 106



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la
extraccion

Potosi in the Global Silver Age (16th-19th Centuries). Editoras: Rossana
Barragan, Paula C. Zagalsky, 2023. 489 pp. ISBN: 978-90-04-52867-3.
Leiden: Brill, Paperback: 188,57 €. Open Access, E-Book PDF.

Paola Revilla Orias

Universidad Catolica Boliviana San Pablo (La Paz, Bolivia); Investigadora asociada al Centro de Estudios
Histoéricos de la (CEH-UBO) (Santiago de Chile, Chile)

ORCID: 0000-0002-8301-4963

previlla@ucb.edu.bo; p.revillao@gmail.com

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

STUDIES IN GLO CIAL HISTORY
STUDIES IN THE SOCIAL HI OF THE GLOBAL SOUTH

POTOSI IN THE
GLOBAL SILVER AGE
(16th—19th CENTURIES)

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4,2025, pPp- 107-110

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3317

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://brill.com/display/title/62404
https://brill.com/display/title/62404
https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3317
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Paola Revilla Orias

Palabras preliminares

El quehacer de los historiadores e historiadoras suele ser silencioso. Sentados en salas
de archivo y bibliotecas en las que trabajan pacientemente por horas, durante dias, me-
ses, escudrifiando en el pasado y en las distintas lecturas a las que hechos y procesos
han movido. Después, cuando los datos han sido sistematizados y la investigacién to-
ma punto en la pluma de quienes se dedican a este oficio, la propuesta adquiere voz,
pasa a evaluacién de pares y puede, por fin, ser difundida. Este proceso, como sabemos,
suele demorar meses.

A algunos historiadores los mueven un afdn mds abarcador, aunque implique mucho
mads trabajo. No solo quieren a dar a conocer sus hallazgos y reflexiones sino aquellas de
colegas que vienen atendiendo problemaéticas similares, para que los lectores puedan te-
ner un panorama mads completo de la mirada en perspectiva histérica, actualizada. Una
tarea de este tipo no solo implica mover a los autores elegidos a aceptar la invitacién,
sino meses de correspondencia e intercambios intelectuales, en paralelo a la biisqueda
de espacios y fondos que permitan sacar a luz no un solo texto sino un volumen de
textos.

Esta labor es precisamente la que han llevado adelante las historiadoras y coordinado-
ras de Potosi in the Global Silver Age (16th—19th Centuries), Rossana Barragdn y Paula C.
Zagalsky. Fue publicado el afio 2023 por Brill dentro de la serie “Studies in the Social
History of the Global South”, editada por Touraj Atabaki, Rossana Barragén y Stefano
Bellucci para poner en valor la produccion historiografica desde y sobre América Lati-
na. Casi quinientas pdginas con once contribuciones, sensiblemente dedicadas a Maria
Ullivarri (1976-2021), cuyo doloroso fallecimiento ha dejado un vacio innegable entre
quienes la conocimos, quisimos y valoramos en su entrega a la historia social y laboral.

La doctora Rossana Barragdn es ampliamente conocida dentro y fuera de Bolivia por
su trabajo y reflexion atenta a la historia de este pais en el corazén de Sudamérica que
pronto conmemorara doscientos afios de existencia politica independiente y gran parte
de cuyo territorio fuera por casi cuatros siglos, parte de la Monarquia Catélica espafiola
(1538-1825). La dedicacion de Barragdn a la historia social la han llevado esta tltima
década a concentrarse en el dia a dia de azogueros, k’ajchas, trapicheros y trapicheras,
inmersos en distintos procesos que ha atendido con particular ahinco en el entrama-
do relacional del Potosi colonial; cuando el mineral de la Villa Imperial sus montafias
movian la economia mundial. Més all4 de sus investigaciones personales, Barragan ha
impulsado varios proyectos y actividades entre Sudamérica y Europa para el estudio de
los mundos del trabajo y de los trabajadores. Recuerdo haberla conocido planificando
junto a Amaru Villanueva, el amplio “Congreso Latinoamericano y del Caribe Traba-
jo y Trabajadores: pasado y presente”, que logré reunir a cientos de investigadores de
distintas disciplinas y ptiblico en la ciudad de La Paz, Bolivia, con el apoyo del Interna-
tional Institute of Social History con sede en Amsterdam, el Centro de Investigaciones

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 108



Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccion

de la Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, Re-Work de Berlin, la Orga-
nizacion Internacional del Trabajo, la FLACSO del Ecuador y la Universidad Mayor de
San Andrés en La Paz. A pesar de la magnitud de este evento, Rossana lo asumié6 con la
seguridad y dedicacién propias a de su dindmica como investigadora, concernida con
la difusién amplia del conocimiento generado desde este lado del mundo.

Precisamente en este encuentro particip6 la doctora Paula C. Zagalsky, cuya dedicacién
a los estudios sobre Potosi colonial remontan ya a varias décadas atras. Autora de Obe-
decer, negociar y resistir: tributo y mita indigena en Potosi, siglos XVI-XVII, Zagalsky (2023)
ha venido reflexionando sobre las visitas llevadas adelante en la regién potosina, los
tributarios, mitayos y mingas, hombres y mujeres, en sus trajines entre la urbe y sus
comunidades. Radicada en Buenos Aires y parte del Consejo Nacional de Investigacio-
nes Cientificas (CONICET), su esfuerzo historiogréfico la ha llevado a ser reconocida en
distintas redes de investigadores bolivianistas. Una de ellas, la Asociacién de Estudios
Bolivianos (AEB), de cuya mesa directiva fue parte; pero, ademads, de comunarios como
el investigador y viajero Samuel Flores Cruz, representante de los Qhara Qhara en Po-
tosi, que se ha mostrado muy atento al trabajo de Zagalsky, invitdndola a ser parte de
diferentes eventos que buscan la socializacién de la memoria histérica de esta nacién
indigena.

De la mano de estas dos historiadoras es que ha tomado cuerpo el volumen que en
estas pédginas resefian tres destacados académicos: Carlos David Navarrete Gémez, in-
vestigador del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social
(CIESAS); Elizabeth Penry, profesora de la Fordham University en Nueva York y Bernd
Hausberger profesor e investigador del Colegio de México (Colmex). A los tres, va mi
agradecimiento por aceptar ser parte de esta iniciativa, movida por Danitza Marquez,
Sergio Bebin, Carlos Zegarra y Joaquin J. A. Molina M., dentro de Notas de Antropologias
de las Américas (NAA), editada por el Departamento de Antropologia de las Américas de
la Universidad de Bonn. El Simposio de Libros que veran a continuacién viene ademas
aderezado por unas palabras de réplica de la coordinadora Paula C. Zagalsky, a cuyos
criterios se ha sumado Rossana Barragédn. Iniciativas de este tipo, que permiten al lec-
tor contar no con una sino con tres resefias y con la voz de las autoras/coordinadoras,
resultan fundamentales para mover a la lectura informada sobre la actividad historio-
grafica en y sobre Latinoamérica.

Agradezco la invitacién de NAA y la confianza depositada para reunir en este esfuerzo
a resefiadores y coordinadoras, asi como la atencién puesta en este volumen que nos
transporta a Potosi, dentro del contexto de Charcas colonial.

Paola Revilla Orias
La Paz, 25 de mayo de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 109



Paola Revilla Orias

Referencias

Zagalsky, Paula C.

2023  Obedecer, negociar y resistir: Tributo y mita indigena en Potosi, siglos XVI y XVII.
Lima: Banco Central de Reserva del Pert e Instituto de Estudios Peruanos.
314 pags.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 110



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccion

Los confines del mundo como centro

La Villa Imperial de Potosi en la globalizacién temprana

Bernd Hausberger

El Colegio de México (Ciudad de México, México)
ORCID: 0000-0003-4942-1677
bhausberger@colmex.mx

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, PP 111-114

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3318

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3318
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Bernd Hausberger

Potost in the Global Silver Age (16th-19th Centuries) retine, ademds de una sustanciosa
introduccion de las editoras Rossana Barragan y Paula Zagalsky, once capitulos de otros
tantos autores que versan sobre el probablemente mas importante centro minero de la
historia que fue la Villa Imperial de Potosi. En el limitado espacio del que dispongo
dificilmente se puede hacer justicia a todos los temas tratados en el libro. Me centro, por
lo tanto, en su dimensién global, puesta de relieve en el titulo de la obra, explorando
mads de cerca la insercién de la historia potosina en la Historia Global, entre los siglos
XVI y XIX. Conviene aclarar que entiendo la Historia Global, de forma pragmatica,
como un enfoque en relaciones, interacciones e interdependencias suprarregionales y
transfronterizas de todo tipo y en sus repercusiones en diferentes escalas de observacion
y andlisis (globales, regionales, locales, individuales, etc.). No cabe duda de que el inicio
de la explotacién de los yacimientos argentiferos en el Cerro Rico ha dejado una decisiva
impronta no sélo en su region, sino en el conjunto del Imperio Espafiol, en Occidente
y en el resto del planeta, asi como en la articulacién de las relaciones entre las cuatro
partes del mundo, para parafrasear a Serge Gruzinski. La plata americana, en particular
la potosina, lubricé los flujos mercantiles de la temprana globalizacién y los sistemas
monetarios y fiscales de la época.

Potosi, por lo tanto, ofrece una excelente oportunidad para poner a prueba las inquietu-
des de la Historia Global que el libro aprovecha desde diversos dngulos. Ciertamente,
que los flujos de plata hayan sido los que facilitaron las conexiones transcontinentales
de la Villa Imperial no requiere mayor demostracién. Los articulos: “The Silver of Po-
tosi, 1580-1630. The Beating and Pumping of One of the Hearts of Early Globalization”
de Mariano Bonialian, “The Hangover. Global Consequences of the Great Potosi Mint
Fraud, c. 1650-1675” de Kris Lane, “From the Ratio to Rothschild. Silver and Quicksil-
ber—Recovering the Past for the Future in Nineteenth-Century Potosi (1800-1858)” de
Tristan Platt (a quien todos recordamos con carifio), no se limitan a reproducir lo co-
nocido, sino que ofrecen visiones frescas de las conexiones que la plata hizo posible.
Lane muestra como las alteraciones de la produccién de plata y de su acufiacién en
moneda obligaron a gobernantes de todo el mundo a ajustar sus politicas monetarias.
La plata que salia de la ciudad tuvo correspondencia con las entradas de mercancias,
gran parte de origen asidtico, como analiza el texto de Bonialian y, de medios produc-
cién, sobre todo el mercurio, tratado por Platt. Este autor no centra su atencién en el
monopolio real de azogue sino en la época después del desmantelamiento del imperio
espafiol, cuando los Rothschild controlaban en buena medida el suministro del metal
liquido, imprescindible para el refinamiento de las enormes cantidades de minerales
que seguian sacdndose de las minas americanas. Aunque tratan diferentes épocas, los
tres articulos ponen de manifiesto la dependencia mutua de las escalas. Por un lado,
la villa andina y sus sistemas productivos dependian de la importaciéon de mercancias
y medios de produccién que llegaban de diferentes partes de América, pero también
de lejanas regiones europeas y asidticas. Por otro lado, los flujos comerciales y la cons-
truccion de sistemas fiscales y, de esta manera, la economia y la formacién estatal en

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 112



Los confines del mundo como centro

general, se beneficiaban del constante suministro de plata americana, predominante-
mente potosina hasta mediados del siglo XVIL

Esta dependencia se dio también en el campo del trabajo, tema que se trata transversal-
mente en varios capitulos del libro y, en particular, en: “The Market of Small Freedoms.
Labor Negotiation in Seventeenth Century Potosi” de James Almeida. Confirmando los
clasicos estudios de Carlos Sempat Assadourian y de Enrique Tandeter, queda demos-
trado que la minerfa vinculada con los mercados exteriores distaba de ser un enclave en
el mundo tradicional andino, al que més bien estaba firmemente integrada. Los adep-
tos de la Historia Global no debemos olvidar que lo global no lo era todo (y no lo es),
sino que es la suma de procesos de integracion local y regional mds estrechos. Vale re-
cordar que, en términos de valor, los productos importados a Potosi provenian, sobre
todo, de las regiones aledafias (cercanas y mas lejanas), formando el mercado interno
colonial andino estudiado por Assadourian (1979). La forma de esta integracién regio-
nal determiné esencialmente el funcionamiento tanto de la economia minera como de
las sociedades originarias, en particular en las zonas sometidas a la mita. Almeida, sin
embargo, hace el importante énfasis en que las relaciones laborales eran asimétricas,
sin que esto haya impedido los espacios de negociacién y de agencia para conservar y
lograr “pequenias libertades” (al lado de las que se perdian).

Asi, las relaciones globales de Potosi no sélo estaban articuladas como flujos de inter-
cambio: plata—mercancia, plata-mercancia—trabajo, sino que eran estructurales. Por un
lado, fueron construidas por las reglas politico-administrativas y las instituciones im-
puestas por el imperio espafiol, como queda especialmente claro en el caso de la mita.
Ciertamente, la mano de la Metrépoli no era omnipotente, més era omnipresente y, se
hizo sentir en la organizacién de los grupos de empresarios mineros como demuestran
los textos de Paula Zagalsky y de Rossana Barragan, en la organizaciéon de la energia
hidréulica para los ingenios mineros como revela Julio Aguilar, en el manejo de la amo-
nedaciéon como sefiala Masaki Sato y, en los discursos y debates acerca de la innovaciéon
tecnolégica que trata Renée Raphael. En este tltimo capitulo, por cierto, se ve también
que la ciencia, en la época estudiada, atin no se habia diferenciado como campo propio
en términos bourdelianos.

Con lo que acabamos de referir estamos apartdandonos de los tipicos temas de la Historia
Global, pero, podemos constatar el caracter relacional propio a la historia, del que las
relaciones globales son una articulaciéon mas amplia. El libro nos recuerda ademads que
la red de vinculaciones e interdependencias no sélo se tiende de forma horizontal en el
espacio, entre regiones, Estados, grupos o individuos, sino también en el tiempo. Podria
pensarse que entre historiadores no es necesario insistir en ello, ya que el eje temporal
define la disciplina. No obstante, enfoques que se centran en relaciones o redes, a veces
tienden a privilegiar el espacio a costa del tiempo. Asi, uno de los temas mds fascinantes
del libro es la insercién de la Villa Imperial de Potosi en la historia de larga duracién.
La propia distribucién de los temas tratados a lo largo de todo el periodo conlleva una

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 113



Bernd Hausberger

idea de dinamismo temporal. Destaca, el texto de Thérese Bouysse-Cassagne: “Potosi
Revisited. Toward a Pre-Hispanic Potosi”, donde la autora demuestra lo reduccionista
que puede ser contar la historia La historia de la Villa Imperial solo a partir de la llegada
de los espafioles.

La historia de Potosi sigue siendo fascinante. El presente libro no busca contarla en to-
das sus facetas, pero se nos abre a multiples perspectivas para diversificar y profundizar
lo que, hasta aqui, creemos saber de ella.

Referencias

Assadourian, Carlos Sempat

1979 La produccién de la mercancia dinero en la formacién del mercado interno colo-
nial. En: Enrique Florescano (ed.), Ensayos sobre el desarrollo econémico de México y
América Latina (1500-1975), pp. 223-292. México: Fondo de Cultura Econémica.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 114



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccion

;Un libro mas sobre historia de la mineria de
Potosi?

David Navarrete G.

Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (Ciudad de México, México)
ORCID: 0000-0003-4663-2604
hyrco@ciesas.edu.mx

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, PP 115-118

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3319

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3319
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

David Navarrete G.

Situandonos en el terreno de las suposiciones, pensemos en que pudiera haber alguien
que, teniendo interés en la historia de la mineria andina y familiarizado con su histo-
riografia, se hiciera esta pregunta al tener por primera vez frente a sus ojos: Potosi in the
Global Silver Age (16th-19th centuries). Mi respuesta, también inmediata, seria: “Si, otro
libro, pero no cualquier libro”. De esta forma iniciaria un didlogo con mi imaginario
interlocutor acerca del robusto ejemplar de casi 500 paginas coordinado por Rossana
Barragan y Paula Zagalsky, publicado en 2023 por Brill. Digo didlogo, no defensa del
libro, pues este se sostiene con firmeza por si solo. Un presagio de sus fortalezas es la
portada, que ilustra acertadamente uno de los propésitos medulares de la obra: desta-
car la importancia de Potosi y su papel como bisagra en la configuracién del espacio
global bosquejado en el mapamundi de época situado en la parte central de la portada.

El estudio introductorio de Barragan y Zagalsky es el primer y sélido argumento que
ofrece el libro acerca de las conexiones que existieron entre el desarrollo local y regional
de Potosi y las dindmicas y cambios econdémicos globales del capitalismo mercantil e
industrial de los siglos XVI al XIX. La intencién expresa de las autoras de abrir espacio
a este libro dentro de la extensa y sustanciosa produccién historiografica sobre la mine-
ria del Potosi y, el deseo de que sea considerado como una contribucién que actualiza y
ofrece nuevas perspectivas en la materia, esta asentado en los once capitulos que com-
ponen la obra, fruto de investigaciones basadas en afios de investigacién en archivos,
de autores de Argentina, Bolivia, Escocia, Estados Unidos, Francia, Jap6n y los Paises
Bajos. Algunos son investigadores consolidados y otros se encuentran en etapas mas
tempranas de su trayectoria en la investigacion histérica. Esta diversidad del grupo de
autores hace presente la confluencia de miradas que ha caracterizado y dinamizado a
la historiografia mas reciente sobre Potosi y, también, hace del libro una certificacién
puesta al dia de los beneficios que resultan de la conjugacién de miradas expertas y de
abordajes animados por nuevas generaciones de historiadoras e historiadores.

Este es un libro que debe recorrerse y conocerse sin prisa y con pausas. Permite ser abor-
dado con distintas estrategias de lectura, una de ellas, siguiendo los trazos teméaticos de
las cuatro grandes agrupaciones en que se divide. La primera parte esta integrada por
tres capitulos: el de Thérese Bouysse-Cassagne, dedicado al examen de la vinculacién
de las caracteristicas geoldgicas, los cultos y précticas religiosas y culturales y, la ex-
plotacion laboral. En el segundo capitulo, Heidi Scott ofrece un andlisis convincente
de cémo el conocimiento geoldgico se entrelazé con la politica laboral en las minas de
Potosi; y, el de Renée Raphael, que hace un pertinente llamado a prestar la debida aten-
cién a los limites de la documentacién generada con fines administrativos y politicos
cuando se estudia la generacién y difusiéon del conocimiento cientifico y técnico en la
mineria potosina de fines del siglo XVI. Valdria la pena trasladar esta recomendacién,
asi como el empleo del concepto de geologia politica -aplicado por Scott y Raphael en
estos estudios sobre Potosi-, a otros momentos y espacios mineros coloniales como los
de la Nueva Espafia.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 116



:Un libro mas sobre historia de la mineria de Potosi?

La segunda parte abre con el capitulo de Julio Aguilar, que destaca la diversidad y el rol
clave que jugaron los trabajadores de la compleja y estratégica infraestructura hidrau-
lica que permiti6 el funcionamiento de las minas de Potosi. En el capitulo siguiente,
James Almeida, tomando como base el espacio laboral de la Casa de Moneda, introdu-
ce el concepto de “mercado de pequefias libertades” para confeccionar una caracteriza-
cién més cabal de las negociaciones y logros de ciertos trabajadores para mejorar sus
condiciones. Este planteamiento invita a afinar nuestra apreciacién del sistema laboral
coactivo de la época.

En el primer capitulo de la tercera parte, Mariano Bonialian ofrece una visién detallada
de la produccién y circulacién de la plata de Potosi durante el siglo XVI 'y principios del
XVII, revelando cémo este centro minero no solo fue fundamental para la economia co-
lonial, sino que también desempefié un papel crucial en los procesos de globalizacién
emergente. El capitulo de Paula Zagalsky toma como punta de lanza el significado y
empleo del término minero en el transito del siglo XVI al XVII para componer un su-
gestivo y revelador examen de la heterogénea composiciéon de los productores mineros
y de su agencia. Cierra la tercera parte del libro la contribucién de Rossana Barragén,
quien analiza los factores que estuvieron en la base de la recuperacion productiva de Po-
tosi en el siglo XVIII, destacando el papel crucial de la produccién informal y a pequefia
escala. Estos trabajos de Zagalsky y Barragdn son una pertinente llamada de atencién
sobre la necesidad de que los historiadores ampliemos nuestro foco de atenciéon, de
forma sistemadtica, a actores y grupos sociales poco estudiados, en comparacién con el
mucho mayor tratamiento que se ha dado a los grandes empresarios y refinadores en
la historiografia colonial latinoamericana.

La cuarta parte incluye dos capitulos sobre el fraude de la Casa de Moneda ocurrido
a mediados del siglo XVIIL. El primero, de Masaki Sato, es un examen minucioso del
rol que jugaron los oidores y sus redes de complicidad en este escandalo. Este fraude
fue un evento extraordinario por sus consecuencias y alcances internacionales. La re-
construccién del sistema administrativo y judicial que hace Sato evoca las condiciones
estructurales de corrupcién y tréfico de influencias en las que operaba la mineria colo-
nial, que con frecuencia obviamos en nuestras investigaciones. Por su parte, Kris Lane
proporciona un analisis exhaustivo sobre los efectos locales y las consecuencias globales
del fraude, revelando las complejas interacciones entre corrupcién, economia y poder
en este contexto colonial. En el dltimo capitulo, Tristan Platt examina la interseccion
entre la economia de la plata en Potosi y el surtimiento de mercurio durante la primera
mitad del siglo XIX. Este anélisis proporciona una visién detallada sobre cémo las re-
laciones comerciales y econémicas en torno a la plata y al mercurio moldearon tanto la
historia local de Potosi como su lugar en la economia mundial.

Todo libro de historia bien logrado tiene la virtud de animar reflexiones y despertar
inquietudes para continuar investigando. Si bien un valor destacado de la obra resefia-
da radica en como combina la macrohistoria con la microhistoria, al concluir su lectura

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 117



David Navarrete G.

queda la sensacién de que se da mayor peso al impacto global de Potosi que a la dina-
mica local. Capitulos especificos sobre la vida cotidiana y las tensiones sociales dentro
de Potosi habrian ayudado a compensar este relativo desbalance. El anélisis también
podria haber sido mds profundo en cuanto a la participaciéon de las mujeres que, como
sabemos, es crucial para entender mejor cémo se sostenia el sistema.

En otro plano, pese al éxito del libro al analizar Potosi en un contexto global, pesa en
el enfoque la perspectiva europea colonial. En el estudio introductorio y en varios de
los capitulos se percibe el propdsito de conectar la “periferia” con la “centralidad” para
dejar atrds la posicién subalterna de la primera. Se podria cuestionar si el libro aborda
adecuadamente las perspectivas americanas o si refuerza narrativas coloniales tradicio-
nales al enfatizar los efectos de la dindmica potosina para Europa y el sistema mundial.
Estos puntos reflejan debates comunes en la historiografia global y colonial que distan
de haberse cerrado y en los que Potosi in the Global Silver Age ya participa.

A manera de cierre. Estamos frente a una obra de consulta y referencia que hay que
tener a mano. La copiosa informacién documental y bibliografica acerca de los diversos
temas, actores, momentos y espacios tratados es uno de sus atributos més evidentes. A
ellos se afiade la pertinencia y actualidad de las preguntas centrales que animaron la
construccion de la obra. La suma de las respuestas dadas a través de los once capitulos
conectando lo local con lo global, cumple el propésito de confirmar y poner al dia los
argumentos por los cuales se ha establecido a Potosi como uno de los méas destacados
epicentros de la economia global durante la modernidad temprana.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 118



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccién

Potosi, too, is Worth its Song

Elizabeth Penry

Fordham University (New York, United States)
ORCID: 0009-0008-3321-7050
spenry@fordham.edu

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 119-123
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3320

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3320
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Elizabeth Penry

In the mid 1990s I took a tour of a Potosi mine with a small group of tourists. Our
guide encouraged us to buy coca leaves, sold from enormous bags by Andean market
women, to offer the miners we met. Used by miners for centuries to relieve hunger and
exhaustion, we tourists chewed coca to help alleviate the altitude and claustrophobia of
the mine. The entrance to the mine was icy but as we descended deeper with our open-
flamed carbide lamps, we peeled off our coats in the heat. There were no guard rails
or ropes or lights beyond our own helmet-lamps, or protection from the mineral dust
produced by dynamite blasts. Deep in the mine, we came face to face with the “Ti0”, a
devil like character to whom miners offer coca and alcohol for protection in the mine.
As Thérese Boysse-Cassange tells us in the first chapter of this collection of outstanding
essays, in preinvasion times, the mountain of Potosi was a waka, a sacred place. It
remains so today. Others described the preinvasion mountain as having human-like
agency, it could roam the countryside to conquer and make alliances (Cruz 2013). But
in the Early Modern era Potosi was truly agentive: it drove worldwide capitalism.

I recalled my brief, but harrowing experience in the mines as I read the essays in
Rossana Barragan and Paula Zagalsky’s new edited collection of essays Potosi in the
Global Silver Age which brings together the most cutting edge research on the Cerro Rico
for the Anglophone reader. Until now monolingual English readers were limited to a
few key works such as Jane Mangan'’s Trading Roles (2005) or Kris Lane’s Potosi (2019).
English language readers are now finally grasping the massive, worldwide impact of
Potosi silver, so widely recognized among Early Modern people that indigenous intel-
lectual Felipe Guaman Poma de Ayala could opine around 1615 that: “Thanks to [Po-
tosi’s] mines, Castile is Castile, Rome is Rome, the Pope is Pope and the [Spanish] king
is monarch of the world” (cited in Lane 2019: 67). However important Potosi was to
global capitalist expansion, as an ethnohistorian I am particularly concerned with hu-
man agency, the telling accounts of the men and women who called the Villa Imperial
home, if only temporarily. The collection of articles here, though frequently more em-
pirically than narratively driven, demonstrate how that human agency was thoroughly
entwined with the global economic consequences of the “mountain that eats men”.

Several of the articles challenge the traditional idea of mita as exclusively or primarily
mining labor. Paula Zagalsky’s in-depth explication of minero is a reminder that lan-
guage is organic; depending on the context or time frame minero could be a poorly paid
indigenous day laborer but could also refer to the mine owner. With a close examination
of the distribution of mita labor, Zagalsky proves that a substantial number of mines
were owned by women. Surprisingly enough, her analysis reveals that only about 30
per cent of indigenous mitayos labored in the mines, most (68 per cent) went to process-
ing mills. In like fashion, Julio Aguilar points out that mitayos were the main workforce
for the hydraulic infrastructure, the extensive network of water works that drove mine
production. Aguilar argues that mitayos were not just a labor force, but purposefully re-
cruited as part of an “exchange of technologies and environmental knowledge” (p.204).
This points to an exciting new avenue of research.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 120



Potosi, too, is Worth its Song

Indigenous people were not the only coerced labor force in Potosi. James Almeida
takes us into the world of enslaved Africans in the first half of the 17th century to
look at their “market of small freedoms”. He makes a contrarian argument that in
pre-Enlightenment times manumission was not usually the goal for enslaved people
as it was nearly unattainable. Enslaved people in Potosi had few opportunities to rent
out their labor and, if manumitted, still had obligations to the enslaver. Tellingly, he
also analyzes how differently African and indigenous people were treated; indigenous
laborers had greater access to the legal system with interpreters and public defenders.

Not all labor in Potosi was coerced: Rossana Barragédn demonstrates the importance of
the k’ajchas (sometimes spelled g’agchas), in the second half of the 18th century. K’ajchas,
a multiethnic group of miners who worked for their own profit and, who were, de-
pending on your perspective, either thieves or capitalists. Amazingly, Barragan shows
k’ajchas produced half the silver in Potosi in 1754-1800. Little wonder then that rich
azogueros proposed draconian measures to crush the k'ajchas: (re)enslave those k’ajchas
of African descent; return indigenous people to their rural reducciones; or, if they were
perceived to be European, force them to behave as “Spaniards” (Abercrombie 1996).
An unworkable, drastic attempt to halt the mixtures of people that transgressed colo-
nial categories. Like Zagalsky, Barragan brings women into the picture to show that up
to one third of trapiches (rudimentary mills for silver) were run by women. Surprisingly,
not all silver milled in Potosi was mined there. Much of the trapiche output was silver
brought from other mining districts. All this complicates our vision of Potosi.

Heidi Scott convincingly reminds us that no knowledge is transparent, accounts of Po-
tosi’s geology were “inescapably political” (108) and “enmeshed within realms of moral
debate” (p.135). She reveals how Victorian de Villava, district attorney and public de-
tender for indigenous people turned Pedro Vicente Cafiete y Dominguez’s pro-mita ar-
guments on their head. Villava, a leading figure of the Enlightenment in the Audiencia
of Charcas, countered that if, as Cafiete argued, the mines are so depleted, how can
the crown ask indigenous people to work them? Likewise, Renée Raphael shows us
how administrative documents, in particular those testing methods for refining silver
should not be read as a transparent “window into the scientific and technical culture
of Potosi but as a performance of that culture made legible according to accepted legal
and administrative practices intended for political ends” (p. 145). In the case of silver
testing, it seems to have been mostly in the hands of royal notaries who at other times
might just as easily be called upon to record a will or bill of sale.

Mariano Bonialian illustrates that this was indeed a “global silver age” as he traces the
movement of Peruleros, agents who traveled Europe and Asia exchanging Potosi silver
for luxury goods. In the last decade of the 16th century, 40 per cent of the silver that
circulated worldwide was from Potosi, driven largely by Chinese law that required tax
to be paid in silver. Tristan Platt brings the global movement of silver and mercury
into the 19th century and questions whether floating cheap coins was in the new nation

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 121



Elizabeth Penry

of Bolivia’s real interest. Turning to the great mint fraud, Masaki Sato demonstrates
that the criminal behavior of the fraudsters was fundamentally socially acceptable. Far
from being ostracized, the counterfeiters played cards with leading politicos of the Au-
diencia of Charcas, who were clearly aware of the fraud. Likewise, Kris Lane argues
that merchants in Lima likely knew what was going on and chose not to act. Poetically,
Lane uses the term “hangover” to describe the aftermath that was “suffered by ordinary
working people, those stuck with money they could not easily ‘pass on’”. Restoring
faith in Potosi currency took decades. In the meantime, commerce froze, food prices
shot up and with failed harvests, people were literally starving in the aftermath of the
fraudulent silver coinage.

These chapters go a long way to disrupt our usual understanding of Potosi and point to
new, vibrant areas of research. While the empirical research is impeccable (and certainly
necessary), if anything is missing from the volume it would be a more narrative history
of the local or global impact of Potosi. A more literary history, one that can move the
emotions as well as activate the intellect would be a welcome addition to the Potosi
canon.! That type of history would make it easier to understand that even though mita
was coerced, very poorly renumerated, and known to lead to an early death, colonial
people sometimes took great pride, seeing mita service as both as a rite of passage into
adulthood and as part of their pact with the king which guaranteed their land (Platt
1982). Even during the Great Rebellion of the 1780s, many indigenous communities
continued to send mita workers to Potosi (Penry 2019). Today’s miners, heirs of k’ajchas,
or mitayos, or perhaps trapicheros, continue the dangerous work, apparently also with
great pride in their achievements, even while acknowledging the dangers (Absi 2009).
Paula Zagalsky and Rossana Barragén are to be commended for bringing these rich
articles to publication that shed much light on the mountain and city that stood as such
an avatar for global history for the last 500 years and that proudly proclaimed: “I am
rich Potosi, the treasure of the world, the king of the mountains and the envy of kings.”

References

Abercrombie, Thomas
1996 Q’aqchas and la Plebe in ‘Rebellion”: Carnival vs. Lent in 18th century Potosi.
Journal of Latin American Anthropology 2:62-111.

Absi, Pascale
2009 Los ministros del diablo. El trabajo y sus representaciones en las minas de Potosi. La
Paz: IRD, IFEA, Embajada de Francia en Bolivia y PIEB.

! Demos’ (2023) attempt, based on English-language secondary sources, produced decided mixed re-
sults.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 122



Potosi, too, is Worth its Song

Cruz, Pablo

2013 De wak’as, minas, y jurisdicciones. Apuntes metodolégicos en torno a la territori-
alidad en tiempos del Inka. In: Ana Maria Presta (ed.), Aportes multidisciplinarios
al estudio de los colectivos étnicos surandinos: Reflexiones sobre Qaraqara-Charka tres
afios después, pp. 293-329. Lima: IFEA.

Demos, John
2023 Invention: Destination Potosi and the “Mountain that Eats Men”. Early American
Literature 58(2):327-336.

Lane, Kris
2019 Potosi. The Silver City that Changed the World. University of California Press.

Mangan, Jane E.
2005 Trading Roles: Gender, Ethnicity, and the Urban Economy in Colonial Potosi. New
York: Duke University Press. DOI: 10.1515/9780822386667.

Penry, S. Elizabeth
2019 The People Are King: The Making of an Indigenous Andean Politics. Oxford: Oxford
University Press.

Platt, Tristan
1982  Estado boliviano y ayllu andino: Tierra y tributo en el norte de Potosi. Lima: IEP.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 123


https://doi.org/10.1515/9780822386667

NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosi y la era global de la extraccion

Potosi, la historia viva del gigante de plata

Una réplica a las resefias

Paula C. Zagalsky

Universidad de Buenos Aires (Buenos Aires, Argentina)
ORCID: 0000-0002-7635-4759

pzagalsky@gmail.com

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4,2025, pPp- 124-126

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3321

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3321
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Potosi, la historia viva del gigante de plata: una réplica a las resefias

Las resefias aqui reunidas transmiten el esfuerzo que demandan las lecturas cuidado-
sas y las criticas agudas, que se agradecen enormemente. En el trajin de nuestras vidas
académicas, resulta un desafio leer y pensar una obra extensa con aportes tan variados.
Estoy muy agradecida por ello con David Navarrete, Elizabeth Penry y Bernd Haus-
berger, asi como con Paola Revilla Orias y con Notas de Antropologia de las Américas, que
dieron impulso a este Simposio de Libros.

Editar un libro es siempre una aventura, pero hacerlo en una lengua que no es la propia,
parcialmente durante una pandemia global, conjugando once aportes de colegas con di-
ferentes trayectorias y perspectivas, y localizados en distintos puntos del planeta, hizo
que la aventura se tornara un desafio vital. Ha sido un proceso que decant6 en un re-
sultado muy significativo y esperamos pueda pronto ver la luz en espafiol. Estamos
muy agradecidas, ademads, con el apoyo brindado por el International Institute of So-
cial History que ha permitido que la obra esté disponible en formato Open Access. Cada
capitulo condensa reflexiones largamente maduradas y un minucioso trabajo documen-
tal. En este universo de aportes sustanciales, quisiera subrayar una valiosa oportunidad
que ofrece el libro: el encuentro con los trabajos de dos grandes maestros de maestros
de la historia andina. Por una parte, Thérése Bouysse-Cassagne, con su aporte funda-
mental que proyecta de manera magistral la explotacién de Potosi en la larga duracion
prehispénica, y los trazos que Tristan Platt nos legé sobre el mercurio y su comercio
global durante la primera mitad del siglo XIX.

Potosi y la plata que fue sacada de las entrafias de su Cerro Rico, impact6 sobre la
historia de las sociedades locales, regionales y a nivel global. Este libro intent6 analizar
esos impactos estructurales, en diferentes escalas y épocas.

Nos gui6 la necesidad de dar cuenta de las mds recientes perspectivas y hallazgos que,
en los tltimos afios, han renovado las interpretaciones y aproximaciones a Potosi, tema
sobre el cual podria parecer que ya no quedaba mucho por decir. Los aportes se anclan
no solo en los contenidos empiricos e historiogréficos sino también en lo metodolégico
y hermenéutico. Es para nosotras una buena forma de hablar a las futuras generaciones
de colegas: las relecturas y volver sobre temas cldsicos con miradas renovadas, no solo
es posible, sino también necesario.

El libro no fue el resultado de un proyecto de investigacion preexistente, con lineas
pensadas de antemano para confluir y producir un volumen (lo que, por cierto, seria
un proyecto transnacional muy necesario). Hemos reunido textos que reflejan inquie-
tudes y perspectivas propias de cada uno de los investigadores. Teniendo en cuenta
esas condiciones intrinsecas en la construccién del libro, entendemos que la articula-
cién que logramos plasmar entre los capitulos permite un recorrido por preguntas y
temas renovados, que escapan de la repeticion acritica de lo ya dicho por la historio-
grafia. No obstante, esta es recuperada y valorada en la obra, respetando el camino
de la construccion social del conocimiento. También resulta necesario indicar que hay

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 125



Paula C. Zagalsky

perspectivas y temas que nos hubiese gustado que estuvieran presentes, pero que, por
motivos diversos, no pudieron sumarse: la historia social de la justicia, por ejemplo,
como perspectiva para recuperar la historia de actores e instituciones centrales para la
vida politica de la Villa Imperial. Tampoco pudieron entrar indagaciones ligadas a las
dindmicas socio-culturales (construccion de templos y edificios, ingenios, el universo
de la pintura y de los artistas, el teatro, las fiestas urbanas, las bibliotecas, las practicas
del juego, entre otras), vinculadas a la vida social en el contexto urbano y multiétnico
de la Villa Imperial.

Pese a todo, entendemos que el libro cumple con el objetivo ineludible de todos y todas
las historiadoras: diversificar y profundizar en temas y problemas, reevaluar y repen-
sar todo lo que crefamos saber. La curiosidad y el deseo de indagar son motores vitales
en esta aventura de historiar (;historizar?). Potosi y su papel en la historia deben se-
guir siendo explorados y, su importancia, subrayada. Los hombres y las mujeres que
vivieron y trabajaron en esta ciudad merecen que su historia se conozca y que la histo-
riografia al respecto siga expandiendo sus horizontes.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 126



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Karoline Noack

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255

knoack@uni-bonn.de

Traduccién por:

Claudio Soltmann

Johannes Gutenberg-Universitdt Mainz (Maguncia, Alemania)
ORCID: 0000-0001-6044-6272

cascsoltma@gmail.com

Publicacién original:

“Die ordenanzas von Jayanca (1566)”, en: Die Visitation von des Gregorio Gonziles de Cuenca
(1566/67) in der Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung. Europdische Hochschulschriften, Reihe III: Geschichte
und ihre Hilfswissenschaften, Vol. 717. Peter Lang, 1996, pp. 174-237 (cap. 111.2.2.).

Recibido: 5 de diciembre de 2024 / Received: December 5, 2024, Aceptado: 6 de enero de 2025 / Accep-
ted: January 6, 2025.

Nota introductoria por:

Danitza Marquez Ramirez

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681

damarquezra@gmail.com

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 127-197
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3316

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3316
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Nota introductoria

por Danitza Marquez Ramirez

Como parte del compromiso de Notas de Antropologia de las Américas y, en particular, de
la presente seccién “Traducciones”, de poner a disposicién del ptblico hispanohablan-
te investigaciones relevantes para los estudios latinoamericanos que han circulado de
manera limitada en otros idiomas, presentamos en este ntimero la traduccién al espafiol
de una seccion de la tesis doctoral de la Dra. Karoline Noack.! La autora, hoy profesora
principal de nuestro Departamento, defendié su disertacion en 1996 en el Instituto de
Estudios Latinoamericanos de la Freie Universitdt Berlin para optar el grado de docto-
ra en Altamerikanistik. Ese mismo afio, la versién revisada fue publicada por la edito-
rial Peter Lang, bajo el titulo Die Visitation des Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) in
der Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und
Rechtsanwendung (Noack 1996a).2

La tesis analiza la visita a la provincia de Trujillo en la década de 1560 por el oidor Dr.
Gregorio Gonzélez de Cuenca, quien, a partir de este procedimiento administrativo,
promulgé las llamadas Ordenanzas de Jayanca, aplicadas a toda la provincia y destina-
das a establecer las bases de un nuevo ordenamiento juridico para la regién norte del
virreinato peruano, en un contexto de crisis politica y econémica. Si bien en la década
de 1970 Maria Rostworowski (1975) habia publicado y comentado dichas Ordenanzas,
la visita, como documento administrativo, y el proceso de configuraciéon de un nue-
vo orden juridico, habia recibido escasa atenciéon por parte de la historiografia sobre
el mundo andino colonial; solo un nimero reducido de especialistas pudo acceder a
la visita mediante microfilms custodiados en el Archivo General de Indias en Sevilla.
Hacia 1996, Noack (1996b: 142) sefialaba que, aunque valiosos, todavia eran pocos los
estudios que dialogaban directamente con la informacién contenida en este documento
(véase Netherly 1977; Espinoza Soriano 1987; Ramirez 1985, 1986). Como relata la pro-
pia Noack en el prélogo a la version impresa (1996a: 5), fue gracias al recordado Jiirgen
Golte, fallecido en 2021 y su director de tesis, que dirigi6é su mirada a la visita del Dr.
Cuenca, al ser él quien lo sugiriera.

La obra se estructura en cuatro partes y un anexo. La “Introducciéon”® plantea el pro-
blema de investigacion, los objetivos, el estado de la cuestion y el enfoque metodold-

! El titulo original de la disertacién es “Die gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechts-
anwendung, dargestellt anhand der visita von Gregorio Gonzalez de Cuenca (1566/67) in der Nord-
region des Vizekonigreiches Peru”; en castellano: “La relevancia social del ordenamiento juridico y la
aplicacion del derecho, expuesta a partir de la visita de Gregorio Gonzalez de Cuenca (1566/67) a la
region norte del Virreinato del Perti” (traduccién nuestra).

2 En castellano: La visita de Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) a la region norte del Virreinato del Perii.
Relevancia social del ordenamiento juridico y la aplicacion del derecho (traduccién nuestra).

3 L “Einfiihrung” en el original; la traduccién es nuestra.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 128



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

gico, y la discusion de categorias analiticas como “costumbre” y que profundiza en los
siguientes capitulos. La segunda parte, “Los ordenamientos juridicos”,* analiza la nor-
matividad del Estado inca y la del incipiente Derecho indiano incluyendo instituciones
centrales como la mita o el tributo, es decir, el marco juridico que comenzaba a configu-
rarse en las décadas inmediatas a la invasion. La tercera, “La visita y la relevancia social
del ordenamiento juridico y su aplicacién”,” constituye el aporte més significativo y
extenso: examina la visita para identificar los elementos de las instituciones prehispa-
nicas que se conservaron durante la colonizacién temprana y que pasaron a integrar el
nuevo corpus legislativo para el norte del virreinato, sirviendo de base para las tras-
cendentales reformas toledanas de la década siguiente. Esta parte analiza también las
motivaciones y razonamiento del Dr. Cuenca para incorporar, reformular o restringir
la normatividad indigena, asi como su impacto en la vida cotidiana, particularmente
en las précticas de reciprocidad andina, el trabajo forzado y la reorganizacioén del tri-
buto, convertido en componente clave del incipiente mercado colonial; ademds de la
reestructuracion de las instituciones prehispdnicas como los cacicazgos y la fundacién
de las primeras reducciones de indios. La tltima parte estd dedicada a las considera-
ciones finales. La traduccién del subcapitulo 2.2, “Die ordenanzas von Jayanca”, en la
tercera parte, es la que presentamos a continuacién. Realizada con sumo cuidado filo-
l6gico y preservando la precisiéon conceptual del texto original, la traduccién estuvo a
cargo de nuestro colega Claudio Soltmann, bajo el acompafiamiento de Karoline Noack.
A Claudio expresamos nuestro mas profundo agradecimiento por su generosa disposi-
cién para asumir esta tarea, decisiva para la presente edicién. Asimismo, agradecemos
de manera muy especial a Naomi Rattunde y a Joaquin J. A. Molina M. por su ardua
colaboracion en la edicion final y la diagramacion de la traduccion.®

Si bien en los afios posteriores a su publicaciéon en aleman no se concreto la traduccién
integra de la tesis al espafiol, Noack difundié muchos de sus resultados en articulos
para revistas académicas (véase Noack 1997, 2001, 2002, 2003, 2004, 2005, 2007). La edi-
cién alemana fue resefiada oportunamente en espafiol por Teodoro Hampe Martinez,
destacando la minuciosidad del andlisis documental y el aporte de Noack al sentar “las
bases necesarias para interpretar el Derecho indiano puesto en vigor a través de la visita
y las ordenanzas de Gonzdlez de Cuenca” (1996: 133). En afios recientes, el andlisis de
la visita del Dr. Cuenca, y la visita como fuente, ha sido retomado, sobre todo en estu-
dios sobre la fundacién, configuracion y funcionamiento de las primeras reducciones de
indios (véase VanValkenburgh etal. 2020; VanValkenburgh 2021) y sobre la reconfigu-
racion del tributo y la mita (véase Argouse 2016; Albiez-Wieck 2022). En este contexto,
coincidimos en que esta traduccién constituye un aporte historiografico significativo, al

* 1L “Die Rechtsordnungen” en el original; la traduccién es nuestra.

> IIL “Die visita und gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung” en el ori-
ginal; la traduccién es nuestra.

® Se han mantenido las cursivas y los términos en espafiol presentes en el texto original aleman, que fue-
ron utilizados por la autora, para preservar la especificidad conceptual de las categorias de analisis,
asi como de las instituciones del mundo colonial andino.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 129



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

poner a disposicion, en la lengua predominante de la regién estudiada, un trabajo fun-
damental para comprender los procesos de construccién del orden colonial en y desde
la region norte del Perd.

Referencias

Albiez-Wieck, Sarah
2022 Taxing Difference in Peru and New Spain (16th-19th Century). Leiden: Brill. DOI:
https:/ /doi.org/10.1163/9789004521643.

Argouse, Aude
2016 Je le dis pour mémoire. Testaments d’Indiens : Lieux d une justice ordinaire. Paris: Les
Indes Savantes.

Espinoza Soriano, Waldemar
1987  Artesanos, transacciones, monedas y formas de pago en el mundo andino. 2 vols. Lima:
Banco Central de Reserva del Perd.

Hampe Martinez, Teodoro

1996 Resefia de “Die Visitation des Gregorio Gonzdalez de Cuenca (1566/67) in der
Nordregion des Vizekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung”. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y
del Caribe / European Review of Latin American and Caribbean Studies 61:133-135.

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:
Cornell University.

Noack, Karoline

1996a Die Visitation des Gregorio Gonzilez de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vi-
zekonigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwen-
dung. Frankfurt am Main: Peter Lang.

1996b Gregorio Gonzalez de Cuenca: Visitador y legislador en la Costa Norte, Perq,
siglo XVI (1566/67). INDIANA - Estudios Antropoldgicos sobre América Latina y el
Caribe 14:141-153. DOI: https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153.

1997  El cacicazgo de Huaman dentro de la jurisdiccién de Trujillo, siglo XVII: desarro-
llo de su estructura y principios de organizacion. Boletin del Instituto Riva-Agiiero
24:343-367.

2001 Los caciques ante el notario. Transformaciones culturales en el siglo XVI. En:
Héctor Noejovich (ed.), América bajo los Austrias: economia, cultura y sociedad,
pp- 191-204. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Catolica del Pe-
ra.

2002 El orden colonial inventado: estrategias y actitudes de los caciques e indigenas
de Cajamarca, sierra norte del Pert, S. XVI. Cuadernos de Historia 1:4-14.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 130


https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789004521643
https://doi.org/https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Noack, Karoline

2003 Caciques, escribanos y las construcciones de historias: Cajamarca, Pert, siglo
XVI. En: David Cahill y Blanca Tovias (eds.), Elites indigenas en los Andes: nobles,
caciques y cabildantes bajo el yugo colonial, pp. 213-227. Quito: Abya-Yala.

2004 Las representaciones del poder politico en la sociedad colonial del siglo XVI,
Costa Norte del Perd. En: Luis Valle Alvarez (ed.), Desarrollo Arqueolégico, Costa
Norte del Perii, vol. 1, pp. 115-124. Trujillo: Ediciones STAN.

2005 Negociando la politica colonial en el Perti: la perspectiva desde la regiéon norte
de los Andes centrales (1532-1569). En: Nikolaus Bottcher, Isabel Galaor y Bernd
Hausberger (eds.), Los buenos, los malos y los feos. Poder y resistencia en América
Latina, pp. 199-226. Madrid y Frankfurt am Main: Iberoamericana y Vervuert.

2007 Relaciones politicas y la negociacién de una ‘nueva’ sociedad colonial en el valle
de Pacasmayo, costa norte del Pert (siglo XVI). En: Wiltrud Dresler, Bernd Fah-
mel y Karoline Noack (eds.), Culturas en movimiento. Contribuciones a la transfor-
macion de identidades étnicas y culturas en América, pp. 243-264. Ciudad de México:
Instituto de Investigaciones Antropolédgicas, Universidad Nacional Auténoma
de México.

Ramirez, Susan

1985 Social Frontiers and the Territorial Base of Curacazgos: An Interdisciplinary Per-
spective on Andean Ecological Complementarity. En: Shozo Masuda, Izumi Shi-
mada y Craig Morris (eds.), Andean Ecology and Civilization, Tokyo: University of
Tokyo Press.

1986  Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

Rostworowski, Maria
1975 Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-
tura 9:119-154.

VanValkenburgh, Parker
2021 Alluvium and Empire. The Archaeology of Colonial Resettlement and Indigenous Per-
sistence on Peru’s North Coast. Tucson: University of Arizona Press.

VanValkenburgh, Parker, Sarah A. Kennedy, Carol Rojas y Gabriel Hassler

2020 El Contrato del Mar: Colonial Life and Maritime Subsistence at Carrizales, Zafia
Valley, Peru. En: Gabriel Prieto y Daniel H. Sandweiss (eds.), Maritime Commu-
nities of the Ancient Andes, pp. 366-396. Gainesville: University Press of Florida.
DOI: https:/ /doi.org/10.5744 / florida /9780813066141.003.0014.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 131


https://doi.org/https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014

Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.1. Las ordenanzas como fundamento juridico de la repiiblica de los
indios

Las ordenanzas de Jayanca se hicieron ptublicas el 29 de agosto de 1566. Estaban dirigi-
das al cacique principal de Jayanca, Don Francisco, y a los demads funcionarios de esta
reduccion. Muchos de los decretos establecidos en las ordenanzas representaban aspec-
tos de un nuevo sistema juridico colonial que ya habia surgido antes del mandato del
virrey Toledo. Por lo tanto, constitufan el elemento méas importante del derecho indiano
para el norte del Virreinato del Perd. En su informe al rey sobre la visita de Trujillo,
el Dr. Cuenca expresé el hecho de haber abierto nuevos caminos en esta regién con la
redaccion de sus ordenanzas.

“He hecho hordenancas y ordenado la Republica destos yndios lo mejor que
he podido en que se ha pasado trabajo por que hasta agora como no se ha
hecho visita ni ha avido cosa escrita en las cosas de los yndios todo se ha
fundado de nuevo [...]”.44

Esto podria dar la impresion de que estas ordenanzas fueron obra exclusiva del Dr. Cuen-
ca. Sin embargo, Assadourian, basandose en la prehistoria de las ordenanzas y en el
debate en torno a las ordenanzas de corregidores de Castro, sugiere “que el conjunto de
normas sobre la policia, al igual que las que reestructuran el poder politico étnico, son
el resultado de concordancias logradas en una serie de reuniones entre el Arzobispo
Loayza, el Gobernador Castro y el oidor Cuenca”.*!> Esto significa que “en esta visita
el poder politico colonial discute, examina las leyes convenientes para los indios con la

Iglesia, esto es con el arzobispo Loayza”.*1¢

Entre los requisitos esenciales para una nueva base juridica de la “Republica destos
yndios”, contaba inicialmente la ruptura con la parte de las costumbres prehispanicas
que atribuia a la religion indigena. Sin embargo, estas costumbres no deben considerarse
independientemente de las normas juridicas; la conexién se establece, por ejemplo, a
través de las reglas del matrimonio, como se vera.

" Para facilitar la comparacion de esta traduccion con el texto original, se mantiene la numeracion ori-
ginal de las notas al pie de pagina (que son notas finales en el libro), asi como la numeracién de las
secciones del subcapitulo II1.2.2.

414 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissén Chéavez 1944, Tomo 2: 333.

415 Agsadourian 1985: 94
416 Agsadourian 1987: 397

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 132



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] alos yndios se les den hordenangas para su buen gouierno y para que
biuan en puligia [...] y dexen a se aparten de los ritos y costumbres de su
infidelidad contrarias a nuestra religion christiana.”#!”

Los caciques estaban llamados a servir de ejemplo a sus stbditos; en el siguiente pasaje,
el término costumbre adquiere un significado més general, abarcando tanto el &mbito
juridico como el religioso.

“[...] los cagiques y pringipales den buen exemplo con su vida y costumbres
biuiendo como christianos / onesta y recogidamente.”4!8

En este sentido, Matienzo también habia destacado enfaticamente en su obra “Gobierno
del Pert”, publicada en 1567, que “la conversion y cristiandad de estos pobres indios

(como he dicho y volueré a decir munchas veces), estd en lo que sean sus caciques”.*"”

En sus ordenanzas, el Dr. Cuenca repiti6 las condiciones de validez de los elementos del
ordenamiento juridico prehispanico ya expresadas en una cédula real de 1530, segtin
las cuales éstos, ante todo, no podian contradecir la religion cristiana** o la “doctrina
christiana”. Por un lado, esto permitia un campo de accién bastante amplio para que las
normas juridicas prehispanicas siguieran teniendo efecto, pero por otro lado también
queda claro que su aplicaciéon también podia ser ante todo un asunto de interpretacion.

Asi, las ordenanzas del Dr. Cuenca en su conjunto se orientaban hacia un nuevo y com-
plejo orden de la repiiblica de los indios, que abarcaba la regulacion de la vida social y
econdmica con la inclusion de las buenas costumbres, y se dirigian principalmente contra
las malas costumbres, que se oponian a la religion cristiana.*?!

En cuanto a la comparacién con las condiciones sociales y econémicas incaicas, el Dr.
Cuenca se ocup6 principalmente de la cuestion del tributo —“todo un cuerpo de tribu-
to”4%2— que los indios encomendados debian pagar en las condiciones coloniales. Segtn las
concepciones del Dr. Cuenca, la contribucién debia estar compuesta por el tributo para
el encomendero, el impuesto para cubrir los gastos de la comunidad del pueblo y los gra-
vamenes para la “doctrina y fabrica y ornamentos de las yglesias”.*?® En este contexto,
la cuestion principal era también si la administracién virreinal debfa asumir un tributo

417 Cuenca [1566] 1975: 1r, véase también f. 16v.

418 Tbid.: 12r-12v.

419 Matienzo [1567] 1967: 24.

420 Zorraquin Becti 1986: 433; véase cap. 11.2. [“Der derecho indiano” en el original, en castellano: “El derecho
indiano”; la traduccién es nuestra].

421 Acerca de las buenas y malas costumbres véase cap. 1.3.2. [“Der Begriff costumbre” en el original, en
castellano: “El término costumbre”; la traduccién es nuestral].

422 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

423 Tbid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 133



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

por cabezas o un tributo “por comunidad” al fijar de nuevo las tasas.*** Ademaés, se dis-
cutia también la composicién del tributo (en forma de trabajo, bienes naturales y tipo
de bienes naturales o dinero), el limite de edad de los que estaban obligados a tribu-
tar, la exencion de la obligacién de tributar y la forma de trabajo de los que no estaban
obligados a tributar. La posicién del cacique dentro de la estructura social se debatia
principalmente en relacién con su acceso al trabajo y su derecho al tributo. Todos estos
fueron temas que Polo de Ondegardo abord¢é en su informe titulado “Informe del Lic.
Juan Polo de Ondegardo al Lic. Briviesca de Mufiatones sobre la perpetuidad de las
encomiendas en el Pert” [1561].4%

Algunos de los aspectos aqui planteados se presentan y especifican mds concretamente
en las cartas del Dr. Cuenca al rey espafiol y en un memorandum en el que se refiere a las
ordenanzas de Jayanca, pues en este se podian incorporar las experiencias y resultados
de la visita de Trujillo.*?

2.2.2. Estructura de las ordenanzas

Las “Ordenancas de los Yndios” de Jayanca estdn divididas en secciones: “Ele(c)¢ion
de Ofigiales”, “Juez de aguas”, “Cargo del Cagique”, “Hordenancas para el Cagique
y Pringipales”, “Hordenangas de Cacgiques” y “Hordenancas generales para todos los
yndios del repartimiento”. Algunas de estas secciones contienen otras subdivisiones.*”

Tematicamente, las ordenanzas pueden clasificarse en tres partes principales.

2.2.2.1. La repiiblica de los indios: el sistema de municipio

La primera parte de las ordenanzas trata de la forma de implantar el nuevo orden co-
lonial y de las estructuras en las que deben organizarse los indios. La formacién de
reducciones ya se habia planteado en 1549 (real provision a la audiencia de Lima, 9 de octu-
bre de 1549).%2% Las ordenanzas de Jayanca establecieron la base legal para la formacion y
estructura de las reducciones, que debian organizarse siguiendo el modelo del municipio
espafiol.*”’ Por lo tanto, dentro de las reducciones se crearon practicamente dos niveles
administrativos, definidos politica y juridicamente de manera diferenciada: con el sis-
tema de municipio, se cre6 una nueva clase de cargos politicos indigenas, que consistia
en alcaldes, regidores, el juez de aguas, el escribano y el verdugo, asi como el carcelero y el
pregonero.**® Esta nueva jerarquia de funcionarios coexisti6 con el cargo del cacigue. Se

424 Véase cap. 111.2.2.5.1.

425 Polo de Ondegardo [1561] 1940.

426 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137, R. 19, Nos. 140, 140a, 151.

427 El documento con el titulo original “Ordenanzas de los yndios” es conocido en la bibliografia bajo
el titulo “Ordenanzas de Jayanca”, como también se utiliza en este trabajo; Rostworoski publicé esta
fuente bajo el titulo de “Ordenanzas del Doctor Cuenca”. Ordenanzas de Jayanca, en: Rostworowski
1975a.

428 Rostworowski 1975a: 120-121.

429 Golte 1973: 43 y ss.; Gémez Cumpa 1989: 64.

430 Véase Golte 1973: 45.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 134



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

separ6 deliberadamente del sistema kuraq y se introdujo con el objetivo de “impedir la

aparicion de grupos de poder locales e indigenas”.*!

2.2.2.2. La repiiblica de los indios: el sistema kuraq

La segunda parte de las ordenanzas se refiere al sistema kurag, o la categoria social de los
lideres étnicos y otros jefes tradicionales, que debia mantenerse. Lo esencial, sin embar-
go, es que su esfera de poder debia reducirse y hacerse controlable incluso después de la
introduccién del sistema de municipio. Esto se relacionaba sobre todo con la limitacién
de su posicién dentro de la sociedad indigena prehispédnica, que habia sido decisiva
para el funcionamiento del sistema de reciprocidad y redistribucién. Asi, las nuevas
normas de la administracién colonial también tenian que apuntar deliberadamente al
sistema redistributivo, que se debilit6 atin mas como consecuencia de ello. Como ya lo
habia hecho la administracién real con respecto al control de los encomenderos espafioles,
esto debia lograrse sobre todo mediante normas que regularan el acceso de los caciques a
la mano de obra, que podian utilizar dentro de la colonia y disponer dentro de la red de
relaciones reciprocas. Las similitudes identificadas aqui en el control de cacigues y enco-
menderos se refieren tanto al método utilizado como a las propias normas. Estas normas
y reglas procedian del sistema colonial espafiol; controlaban exhaustivamente la mano
de obra indigena mediante la coaccién econémica y extraeconémica,*? a saber, el tipo
de trabajo, el ntimero de trabajadores, las horas de trabajo, la distancia del lugar de tra-
bajo y la remuneracién de los trabajadores, y debian aplicarse a las condiciones sociales
y econémicas de la repiiblica de los indios Observando el efecto de estas normas en las
relaciones sociales y econémicas del cacicazgo, se puede ver que objetivamente estaban
dirigidas principalmente a acabar con el sistema prehispanico de relaciones reciprocas.

En este marco, el cargo de cacique y los derechos y deberes asociados al mismo fueron
redefinidos por el Dr. Cuenca. Los caciques se convirtieron en “recaudadores de tributo
dentro del sistema colonial, por un lado, y en receptores privilegiados de tributo en la
sociedad indigena, por otro”.*¥ Esto significaba que se les asignaba una posicién cen-
tral en el funcionamiento de la explotacion colonial.** Los privilegios también incluian
la reafirmacion de ciertos derechos y deberes de estos dirigentes étnicos, que se remon-
taban a la época prehispanica. Dado que la funcién de los cacigues ya no se deriva del
sistema econémico redistributivo de la sociedad prehispénica, sino de su posicién den-
tro del sistema de tributo espafiol*®, estos derechos y privilegios tuvieron que asumir
funciones completamente diferentes bajo las nuevas condiciones coloniales a las que
tenian en la época prehispanica.

#1 Golte 1973: 44.

432 Véase cap. 11.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traduccién
es nuestra]; Spalding 1975: 116.

33 Golte 1973: 42.

34 Tbid.

435 Tbid.: 47.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 135



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Otra consecuencia de este nuevo posicionamiento del dominio fue que en la visita los
propios indios distinguieron entre los “viejos”, “tradicionales”, y los “nuevos”, lide-
res coloniales. Esta diferenciacion fue particularmente evidente en el proceso judicial
iniciado por el Dr. Cuenca contra Don Juan, cacique principal de Collique. Los caciques
“antiguos” eran “dignos del respeto de sus stibditos indigenas, como aquellos caciques
de tiempos pasados y muy distintos de los que estaban siendo elevados al cargo por
sus sefiores espafioles”.*** Mientras que los primeros seguian manteniendo relaciones
redistributivas y reciprocas con los miembros del cacicazgo, los segundos lideres —que a
menudo eran nombrados por los propios espafioles— se habian colocado en una posi-
cién intermedia entre las economias india y espafiola y a menudo eran también socios
en empresas agricolas “mixtas”.*” Esta diferenciaciéon de los lideres étnicos debe te-
nerse en cuenta, especialmente cuando se trata de la cuestion del reconocimiento del
gobierno de los caciques y principales por parte de los miembros del cacicazgo.*

Las normas formuladas por el Dr. Cuenca son muy similares a las posteriores ordenanzas
generales para la vida comiin en los pueblos de indios (6 de noviembre de 1575) de Toledo.*’
Muchas de las instrucciones de Toledo ya habian sido formuladas en las ordenanzas de Ja-
yanca; Toledo precis6 algunos aspectos y los desarrolld, como por ejemplo, el apartado
relativo a la jurisdiccion de los alcaldes.** De este modo, las ordenanzas del Dr. Cuenca,
que inicialmente se habian dirigido al cacique de Jayanca, tuvieron una difusiéon mu-
cho maés generalizada que se extendié mucho maés alld de Jayanca regionalmente, pero
que también tuvo consecuencias histéricas de gran alcance, como se desprende de las
ordenanzas de Toledo de 1575. Las similitudes entre estas ordenanzas, pero también las
modificaciones introducidas por Toledo, serdn tratadas en detalle.

2.2.2.3. Las relaciones entre la repiiblica de los indios y la repiiblica de los espaiioles

La tercera parte de las ordenanzas, que hay que diferenciar por su contenido, se ocupa
de la regulacién de las relaciones econémicas y juridicas entre la repiiblica de los indios y
la repiiblica de los espafioles**!, asi como de las relaciones entre los indios y los miembros
de otros grupos étnicos. Por ejemplo, se prohibi6 a los caciques y principales “los tales
esclauos [se refiere a esclavos negros] y mulatos”, ya que “los yndios [...] enprenden
malas costunbres”**? como resultado de su estrecha convivencia.

A continuacion se detallan las normas que contenian estos ejes centrales, organizadas
por areas tematicas.

436 Ramirez 1987: 575.

437 Tbid.: 600.

438 Cap. 11I.2.2.4.6.

439 Toledo 1989, Tomo 2: 217-268.
40 Tbid.: 222.

41 Véase Gomez Cumpa 1989: 63.
442 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 136



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.3. El sistema de municipio

2.2.3.1. La formacién de la reduccion Jayanca

Los indios del repartimiento de Jayanca habian vivido en mas de 200 aldeas més pequefias
antes de la visita del Dr. Cuenca.**® Los asentamientos de este y otros repartimientos
estaban separados por una o dos leguas.*** A través del Dr. Cuenca, los indios de Jayanca
se asentaron en tres pueblos, que constituyeron las reducciones. Estos pueblos recién
fundados eran Jayanca, Pacora y Mochumi.*** Gémez Cumpa sefiala que la creacion de
estas reducciones estuvo motivada por la fundacién de la ciudad de Safia (Santiago de
Miraflores) en 1563, lo que implicaba “la necesidad de reorientar la mita y el tributo
indigena para el beneficio de los vecinos de la naciente villa.”44

La eleccion de alcaldes, regidores y juez de aguas por el cabildo*” del afio anterior debe
tener lugar anualmente. Los nuevos cargos eran propuestos por los miembros del ca-
bildo, empezando por el de mayor edad. Se encomendaban las nuevas funciones a los
que obtuvieron el mayor ntimero de votos, en lo que influia el orden en que se emitian.
El cacique no podia intervenir en esta eleccion. Se aclararon los derechos y deberes de
cada uno de los titulares de los cargos y sus relaciones entre si. Estos cargos estaban
apartados del cacique principal,**® aunque algunas 4reas de responsabilidad se entrela-
zaban. Los alcaldes, regidores y juez de aguas seguian estando exentos del pago de tributos
durante el periodo en que ejercian sus cargos.**® Sin embargo, cabe destacar que no se
les permitia hacer uso de la mano de obra del repartimiento, ni siquiera en virtud de su
cargo.*? Las funciones del cabildo se describen en el apartado siguiente.

43 Espinoza Soriano 1975: 260-272.

44 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissén Chévez 1944: Tomo 2, 331. El asentamiento llamado Jayanca no
es el mismo que el Jayanca prehispdnico, que se cree idéntico al complejo de ruinas conocido como
Apurlec. Trimborn 1979: 41.

45 Gémez Cumpa 1989: 57.

446 Tbid.: 67; Ramirez 1986: 63: “El establecimiento de Safia fue otra dimensién de la corona para acelerar

la colonizacién del Perti y reducir el poder de los encomenderos”. Asf, entre los primeros vecinos de

Safia no habia encomenderos dada una prohibicién de Garcia de Castro. El pueblo era en gran parte

independiente de Trujillo. El cabildo de Safia controlaba el acceso a los mitayos. Los caciques de once

comunidades de aldeas que se habian asentado al norte del valle recibieron instrucciones de Garcia

de Castro, quién les ordené que enviaran, como hasta entonces, los mitayos a Safia en lugar de a

Trujillo. Véase Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 9; Cabero 1906: 504-505; Angulo 1920: 286-

287; Ramirez 1986: 65. A pesar de la prohibicién de Castro de que los encomenderos se establecieran en

Safia, cada vez mds familias de encomenderos de Trujillo se trasladaron a Safia. “Su accién dividi6 el

establecimiento social regional en dos”. Ibid.: 67. Con la fundacién de la ciudad de Safia, las antiguas

periferias de Trujillo se convirtieron en un centro de produccién agricola en expansiéon. Véase ibid.:

65-67; véase Rocca Torres 1985: 33-40.

Segtin el modelo espafiol, el sinénimo de la clase politico-administrativa indiana o del sistema de

municipio.

48 Cuenca [1566] 1975: 1v-3v.

49 Tbid.: 3r.

40 Tbid.: 6r.

447

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 137



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

2.2.3.2. La jurisdiccién del cabildo

En las ordenanzas se documenta la existencia de un nuevo funcionario espafiol, el corre-
gidor de indios, previsto desde hacia tiempo, para la costa norte.*! Su drea de responsabi-
lidad estaba relacionada principalmente con la jurisdiccién sobre la poblacién indigena.
En los casos criminales graves que implicaban muerte u homicidio, el corregidor debia
ser llamado. A partir de este momento, la imposicién y ejecucion de la pena de muerte
era un derecho del gobierno virreinal.*?> Otros casos que debian ser llevados ante el
corregidor eran aquellos en los que estaba implicado el propio cacique principal, asi como
los delitos contra la “doctrina christiana”.*>?

Una vez separada la jurisdiccién del nivel del sistema kurag, se concedié una jurisdic-
cién limitada a los alcaldes y, por tanto, se traslad¢6 al nivel del sistema de municipio. La
jurisdiccion de los alcaldes se extendia a todos los casos que no se presentaban ante la
audiencia real** tanto en derecho civil como penal. Cada dos meses, uno de los alcaldes
debia visitar a los indios en cada uno de los pueblos para resolver cualquier disputa.*®
El edificio de la caja de comunidad, la tesoreria del pueblo, también era un lugar de juris-
diccion.*®

“[...] los dichos alcaldes hordinariamente asistan el uno dellos en el pueblo
de San Saluador donde (h)a de estar la casa de la comunidad y juzgado de
los dichos alcaldes los quales tengan hecho su asiento en alto diputado para
hazer e oyr justicia y en ella asistan cada dia por la mafiana doss (h)oras
oyendo los pleitos de los yndios e haziendoles justigia hasta que los di(c)hos
pleitos y negogios cesen”.*”

También se indica que la tarea de los alcaldes no era iniciar procedimientos judiciales,

ya que éstos debian evitarse en la medida de lo posible. Mds bien, la tarea de los alcaldes

era tomar una decisién sin recurrir a la via judicial.

#1 Véase Ramirez 1986: 86. La institucion de los corregimientos —inicialmente para la jurisdiccién de las

ciudades espariolas— fue introducida por La Gasca. Véase cap. II.1. [“Die gesellschaftliche Situation
des Vizekonigreiches bis zum Ende der 60er Jahre des 16. Jahrhunderts anhand der visitas der Nor-
dregion Perus” en el original, en castellano: “La situacién social del Virreinato hasta finales de los
afos 60 del siglo XVI a partir de las visitas a la regién norte del Perti”; la traduccién es nuestra].

452 Netherly 1977: 179.

453 Cuenca [1566] 1975: 4r.

454 Los casos que implicaban disputas sobre cacicazgos y la afiliacién de indios a los dominios individuales
de los caciques debian presentarse ante la audiencia real. Véase Cuenca [1566] 1975: £. 3v. El niimero de
casos a resolver ante las audiencias ya se habia reducido durante la época del Marqués de Cariete. Este
virrey dio “facultad a los Cabildos para que conozcan las apelaciones hasta ciento cincuenta pesos y
a los corregidores para proveer los alguacilazgos.” Sdnchez Bella 1991, Tomo 2: 371.

455 Cuenca [1566] 1975: 5v.

456 En las ordenanzas, la caja de comunidad también se denomina casa de comunidad, véase ibid.: 6r, 8r-9v.

47 Ibid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 138



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] los d(ic)hos alcaldes por causas liuianas no hagan progesos syno que
sumariamente ynformen de la uerdad y sabida probean justi¢ia syn mas
progeso ynformandose para ello de ofigio de los yndios que pudieren tener

noticia del negocio syn dar lugar que los litigantes hagan probangas”.**

El acuerdo también debe entenderse en este contexto,

“que los yndios mas libremente hagan justigia se manda que por ninguna
via ellos ny su escriuano alguaziles juez de aguas ni alguazil ni carcelero
[...] (h)an de lleuar derechos a los yndios por los negocios que conosgieren y

juzgaren sino que libremente y sin derechos (h)an de hazer justigia”.*°

Esto significa que no se puede exigir ningtin pago a los funcionarios para la resolucién
de litigios entre los indios, con el fin de resolver las respectivas disputas lo mds rapida-
mente posible y sin incurrir en costas.

Queda el problema de saber de qué grupo de personas se recluté a esta clase politica
y legisladora dentro de las reducciones, si es que no habia relacién con los cargos del
cacique. En la sociedad andina prehispéanica, eran principalmente los sacerdotes quie-
nes conocian la historia del cacicazgo respectivo, quienes estaban familiarizados con las
disputas y quienes debian ocuparse de ellas.* Sin embargo, la jerarquia social indi-
gena, incluido el sacerdocio, quedé parcialmente destruida y su complejidad se redujo
enormemente como consecuencia de la conquista espafiola. Se puede suponer que el
circulo de personas involucradas en la administracién de justicia durante el periodo
colonial era més extenso que en la época prehispanica. Segtin un documento del siglo
XVIII, en Virt sélo podian ser elegidos alcaldes los “yndios naturales” y no los yanaconas,
ya que estos tltimos

“no podian justificar costumbre antiquada”.*!

2.2.3.3. Derecho penal en el derecho indiano

El Dr. Cuenca enumer6 una serie de delitos que debian castigarse. Las primeras y mds
importantes eran las “ydolatrias” y las “hechizerias”.*? En el memorandum que dirigié
al Consejo de Obispos de Lima en 1567, el Dr. Cuenca criticaba, entre otras cosas, la
orden de que los “hechizeros” vivieran en las inmediaciones de la iglesia para que los
sacerdotes pudieran ejercer un control mds eficaz sobre ellos. Sin embargo, este control
estaba asociado a abuso, ya que los “hechizeros”, también conocidos como “alcos”, eran
practicamente utilizados por los sacerdotes como esclavos

458 Cuenca [1566] 1975: 6v.

459 Tbid.: 3r.

460 Spalding 1984: 66.

41 ADL, Leg. 269, Exp. 3267 [1724].
462 Cuenca [1566] 1975: 4r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 139



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“en el seruicio de sus casas y labores de sus huertas y guarda de sus ganados
” 463

sin se los pagar”.
El hecho de que las “ydolatrias” fueran mencionadas en primer lugar entre los delitos
y al mismo tiempo se cuestionara la funcién de los curas en el conflicto esclarece la
relacion critica del poder politico hacia la iglesia, como ya se expresaba en las ordenanzas
de corregidores de Castro.

Sin embargo, la mayoria de los delitos se enumeran en relacién con la forma cristiana
del matrimonio. Se castigaba el adulterio y cualquier delito contra esta forma de ma-
trimonio. Entre ellos figuraban el concubinato de un indio bautizado con una o maés
mujeres sin estar casado, el concubinato con una mujer no bautizada, el incesto y la
homosexualidad.

Para evitar el incesto, que los indios cometerian por su escasa “comprensién” del mismo,
habria que modificar incluso los grados de parentesco.

“[...] para que menos pecasen / de cortar y moderar entrellos los grados de
consanguinydad y afinydad”.4¢*

Los azotes puiblicos y el rapado del cabello en la plaza del mercado, tanto para la mujer
como para el hombre, figuraban entre los castigos por estos delitos. Los padres de una
mujer que viviera con un hombre sin estar casada con él también podian ser castiga-
dos.*> Obviamente, este tema era prioritario en el derecho penal, ya que era la forma
mas sencilla de identificar los delitos contra la religion cristiana.

Se mencionan otros dos “delitos” que no debian ser tolerados por los espafioles: la cos-
tumbre de pintarse la cara y el cuerpo. También se menciona el canibalismo. El primero
debia ser castigado por el alcalde, el segundo por el corregidor de Safia.**® El hecho de que
se mencione aqui el canibalismo es un indicio interesante de hasta qué punto ciertas
ideas sobre la poblacién indigena americana ya habian sido incorporadas al imaginario
de los funcionarios espafioles y reproducidas constantemente; asimismo, el detalle de
que el canibalismo debia ser castigado por el corregidor es un indicio del estatus que
ocupaba en la jerarquia de las ofensas contra las normas cristianas.*”

Las restricciones impuestas por el Dr. Cuenca a la vestimenta y el peinado de los indios
también pueden verse en este contexto. Se les prohibia vestir ropa espafiola por el coste

463 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

%64 Tbid. Lamentablemente, no es posible determinar qué ideas concretas se propusieron.

465 Cuenca [1566] 1975: 4r-4v.

466 Tbid.: 5r.

467 Tbid.: 4v-5r. Esta idea de penalizar el canibalismo reaparece también en la obra de Toledo, véase Toledo
1989, Tomo 2: 228.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 140



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

que suponia. En su lugar, debian presentarse “en su abito y traje acostumbrados”, pero
sin todas las “cosas superfluas”, tales como

“medallas ni plumas de castilla ni seda ni guarniciones de oro ni seda ni
sillas guarnecidas con oro [...]”.468

El cabello debe llevarse corto,

“por cima de la frente y por los lados debaxo de las orejas y las yndias por
7 469

la frente”.
Una forma especial de jurisdicciéon que recaia en los alcaldes era la de mercado. El cacique
también era responsable de la organizacién del mercado.*”?

2.2.3.4. El tributo y las normas matrimoniales

El lugar destacado que ocupan las normas matrimoniales en el derecho penal, al que
se ha hecho referencia anteriormente, debe situarse también en el contexto del sistema
tributario espafiol. El propio Dr. Cuenca llama la atencion sobre este aspecto.*”! Dentro
de la edad de tributar de los hombres, el Dr. Cuenca habia gravado menos a los solteros
que a los casados.*? Mas de un cuarto de siglo antes, Francisco Pizarro habia exigido
expresamente en su instruccion sobre la visita de la regién comprendida entre Chica-
ma y Tacume (1540) que, si bien los hogares eran las unidades sujetas al tributo, los
hombres solteros que vivieran en ellos debian tributar del mismo modo a partir de los
16 afios.*”? A pesar de este intento, en los afios sesenta se mantuvo la norma prehispé-
nica, segtin la cual la obligacién de pagar tributo estaba vinculada al matrimonio y al
establecimiento de un hogar.*”* Por esta razén, muchos encomenderos intentaron obligar
a los hombres menores de 18 afios a casarse para aumentar la tasa de tributo de la en-
comienda.*” El Dr. Cuenca se acomodo a los intereses de los encomenderos con la nueva
regulacion de gravar también a los hombres solteros, que habia implantado por prime-
ra vez. En el repartimiento de Guamachuco, el tributo pagado por los solteros suponia el
16 % del total.*’® El nuevo reglamento iba a provocar la resistencia de los caciques. Ha-
ciendo referencia al derecho prehispénico y a la costumbre, exigieron a través de Falcon
que

468 Cuenca [1566] 1975: 17v-18r.

469 Tbid.: 20r-20v.

470 Tbid.: 20r.

471 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a, 151.

472 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

473 Levillier (ed.) 1921, Tomo 1: 21.

474 Assadourian 1987: 399.

475 Puente Brunke 1992: 216. Hasta 1581 no se prohibié que los encomenderos fueran obligados a contraer
matrimonio por una real cédula. Ibid.

476 Assadourian 1987: 399-400.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 141



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“se han de quitar [...] todos los hijos que estdn en poder de sus padres, hasta
tanto que se casen, pues conforme a derecho y a la costumbre del Inga, [...] se
ha de contar por un tributario un vecino con su mujer y hijos no casados.”*””

El Dr. Cuenca justific6 su decisién de gravar a los solteros con la mitad (y no la totalidad)
del tributo en el hecho de que los tejidos de algodén eran la principal forma de tributo
y que éstos eran producidos por mujeres.*”® Toledo habia incluido la regulacién del Dr.
Cuenca en sus ordenanzas generales de 1575 y la modificé estipulando que los solteros a
partir de los 18 afios debian pagar la mitad del tributo, pero si tenfan 20 afios debian
pagar el tributo completo. Sin embargo, en la instruccion y ordenanzas de los corregidores de
naturales de 30 de mayo de 1580, Toledo derogé esta norma y dispuso que los hombres
solteros debian pagar el mismo tributo que los casados. La razén esgrimida fue que la
regulacion existente no animaba a los hombres a casarse.*”” Este argumento también
fue utilizado por el Dr. Cuenca. Assadourian sefiala que “muchos documentos sefialan
la resistencia masculina a contraer matrimonio para eludir la incorporacién al grupo
tributario”.*® El Dr. Cuenca subraya que, para evitar la condicién de tributario, las
relaciones ilegitimas solian entablarse con mujeres solteras y viudas. Falcon se refiere a
este argumento en nombre de los “sefiores étnicos” en su “Representacién”.

“Y alo que algunos dicen, que los indios no se querrén casar por no tributar,
y estan amancebados, digo que me parece que muy pocos harén esto.”*!

Sin embargo, la razén mencionada por el Dr. Cuenca habra sido la verdadera razén por
la que los delitos contra la forma cristiana del matrimonio figuraban entre los delitos
penales mds importantes.

En relacién con el derecho penal en la practica, se ha mencionado que las ordenanzas
también contienen normas relativas a la regulaciéon del tributo en caso de matrimo-
nio. Aqui se trata especificamente de casos en los que los contrayentes procedian de
repartimientos diferentes, pero también de parcialidades distintas.*®? Evidentemente, a los
caciques les interesaba impedir los matrimonios entre conyuges de dos repartimientos di-
terentes; los caciques de las parcialidades a las que pertenecian las potenciales esposas se
mostraban reacios a ello:

477 Falcén [1567] 1918: 161.

478 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; véase Toledo 1989, Tomo 2: 256.

479 Tbid.: 427.

480 Assadourian 1989: 421

481 Falcon [1567] 1918: 161.

482 El hecho de que estas normas matrimoniales se apliquen tanto a contrayentes de diferentes reparti-
mientos como de diferentes parcialidades es particularmente notable, pues es un dato revelador de la
organizacién social andina.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 142



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“no consyenten [los caciques y caciques - K.N.] que las y®s de sus pargiali-
dades se casen con y°s de otra pargialidad”.**?

El Dr. Cuenca observé que en estos casos los caciques solian aceptar plata u otras cosas
del hombre que queria casarse. La institucién subyacente, que segtin el Dr. Cuenca iba
dirigida contra “la libertad del matrimonyo”,** era el “precio de la novia” como com-
pensacion por la pérdida de mano de obra y a cambio de la capacidad de la mujer para
tener hijos. Esto fue descrito por Trimborn como una “compra de la novia”, a través
de la cual se conclufa un matrimonio. Segtn Trimborn, antes del matrimonio se entre-
gaba plata, ganado o incluso chicha al cacique de la unidad social a la que pertenecia la
mujer, asf como al padre de ésta.*® Como el Dr. Cuenca desconocia evidentemente esta

institucién, calificé lo que habia visto de “tributo”.

“[...] porque quando alguna yndia de un repartimiento se casa con yndio de
otro repartimiento o yndia de un principal se casa con yndio de otro princi-
pal [...] el cagique o principal de cuyo repartimiento o parcialidad hera la yn-
dia antes que se casase suelen pedir y llevar tributo de la tal yndia/despues
de casada por manera que paga dos tributos uno con su marido y otro a tal

cacique o pringipal de cuyo repartimiento o ayllo hera antes que se casase
[...]7. 486

El Dr. Cuenca estableci6 en las ordenanzas,

“que la yndia de un repartimiento o pargialidad que se casare con yndio de
otro repartimiento o parcialidad no tribute en cosa alguna al cagique pringi-

pal cuya hera antes que se casase [...]”.*¥

Detras del intento de la administraciéon colonial de impedir el “doble tributo” estaba,

por lo tanto, la eliminacién de la institucién del “precio de la novia” y, con ello, una
fuerte intervencién en las normas matrimoniales.

En las ordenanzas generales de Toledo hay una orden similar de cardcter méas general y
categorizada bajo la prohibicién de obligar a las mujeres a pagar tributo. Segtin ésta, los
caciques no podian exigir tributo a las mujeres casadas con hombres obligados al pago
de tributo.*%®

483 Véase AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
484 Tbid.

485 Trimborn 1927: 364.

486 Cuenca [1566] 1975: 17r-17v.

487 Tbid.

488 Toledo 1989, Tomo 2: 243

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 143



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

En las ordenanzas de Jayanca, la ley colonial también tenia que regular el destino de la
esposa y los hijos tras la muerte del marido en los matrimonios que atravesaban las
fronteras de dos repartimientos o parcialidades.

“[...] porque entre los yndios se acostunbra que quando la yndia de un re-
partimiento se oviere casado con yndio de otro repartimiento y el marido
se muriere dexando hijos e hijas los caciques y principales cuya hera la yn-
dia antes que se casase la conpelen a boluer al repartimiento e ayllo donde
antes hera y llevan consigo las que huuo del marido dexando los hijos [...]
se hordena y manda que la yndia de un repartimiento o parcialidad no sea
compelida a bolver ella ni sus hijos e hijas al repartimiento o pargialidad
donde antes era la madre”.*¥
Zavala coincide con Rostworowski en que se trataba de una modificacién de la “antigua
costumbre indigena”, segtn la cual la mujer abandonaba el repartimiento del marido
con sus hijas cuando éste moria, pero dejaba a los hijos en el repartimiento del marido.**
Esta forma de organizacién del parentesco se denomina “descendencia paralela”, ya
que coexisten grupos de parentesco patrilineales y matrilineales.*! De acuerdo con las
normas de parentesco prehispanicas, las mujeres casadas seguian perteneciendo social,
politica y juridicamente a su grupo de origen después del matrimonio. Asi, las mujeres
generalmente se unian al repartimiento o a la parcialidad (la lineage o moiety) de su marido
después del matrimonio, pero conservaban la plena pertenencia a su grupo de origen y
heredaban de é1.42

La orden del Dr. Cuenca equivalia a un intento de abolir la regla de la matrilineali-
dad.*”® Segtin la norma colonial establecida por el Dr. Cuenca, la mujer ya no podia
ser obligada por el cacique de su repartimiento de origen a regresar a éste con sus hijas
(los hijos permanecian de todos modos en el repartimiento del hombre); en adelante, la
mujer, los hijos y las hijas debian pertenecer al repartimiento del hombre al contraer ma-
trimonio, donde también debian pagarse los tributos correspondientes.*** Sin embargo,
hacer cumplir esto en contra de los intereses del cacique resulté problemdtico. Durante
la visita, el Dr. Cuenca se encontré en 1567 con un caso que demostraba que la regula-
cién tradicional segtin la cual la esposa regresaba a su lugar de origen tras la muerte del
marido seguia existiendo.

“Ilustre sefior don hernando cacique de / olmos encomendado en Joan cor-
tez / terminos e Jurisdicion de la ciudad / de piura digo que teniendo yo en
my rrepar/timyento como mis antepasados / an tenido vn yndio llamado

489 Cuenca [1566] 1975: 17v.

490 7avala 1978, Tomo 1: 144; Rostworowski 1975a: 124.

#1 Rostworowski 1983: 159; Espinoza Soriano 1987: 125-126.
42 Moseley 1992: 49-50.

493 Assadourian 1987: 403.

494 Cuenca [1566] 1975: 17v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 144



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

tocta/le qual siendo casado durante su matrimonio obo quatro hijos hom-
bres / los quales ansymismo poseo el qu.al / dho yndio murio y su muger

por ser / de catacabs se fue a su tierra [...]"”. 4

De las ordenanzas generales para la vida comiin en los pueblos de indios (Arequipa, 6 de no-
viembre de 1575) de Toledo, se desprende que para entonces ya se habia renunciado a la
regulacién pretendida por el Dr. Cuenca. Como en el caso del Dr. Cuenca (“se acostun-
bra”, véase arriba), el término costumbre también se utiliza en Toledo para la regulacién
tradicional que no se podia anular. Curiosamente, esta disposicién se unia a la norma
tradicional ya existente como condicién de que los hijos nacidos del matrimonio debian
permanecer en el repartimiento o la parcialidad de su padre.

“los hijos sigan y reconozcan el ayllu o parcialidad de sus padres y no de la
madre” 4%

Esto nos devolvié al punto de partida, a la “antigua costumbre indigena”.

2.2.3.5. Las otras funciones del cabildo

Ademads de la jurisdiccion, los alcaldes debian supervisar los tambos, los trabajos y ser-
vicios que alli debian realizar los indios para los viajeros, el control de los caminos y
puentes, asi como los campos del cacicazgo.*” Las funciones del juez de aguas incluian la
distribucion del agua y la limpieza de los canales. Debia tomar decisiones en las dispu-
tas sobre el agua.**®

2.2.3.6. La caja de comunidad

Una de las instituciones mds importantes creadas en relaciéon con la formacién de las
reducciones fue la caja de comunidad o casa de comunidad, que en el caso de Jayanca de-
bia ubicarse en el pueblo de San Salvador. El establecimiento de esta institucion tuvo
su origen en el reinado del Marqués de Cafiete; se habia formado en relacién con las
retasas y reducciones de tributos.*” El Dr. Cuenca introdujo esta institucion en la pro-
vincia de Trujillo. Dedicé un subcapitulo aparte a las “Hordenangas de la casa y caxa
de comunidad”.>® Incluso se presté especial atencion a la construccion del edificio:

“[...] los yndios del repartimiento hareis una casa en el dicho pueblo de San
Saluador que por mi horden sea poblado que sea alta y de buenas paredes
cubierta de manyles o cafias y esteras.”*"!

495 AGI-] 458: f. 1854.

4% Toledo 1989, Tomo 2: 255.

497 Cuenca [1566] 1975: 5v-6r, 10r.
498 Thid.: 7v; Rischar 1984.

499 Levillier (ed.) 1922, Tomo 1: LXIL
500 Cuenca [1566] 1975: 8r-9v.

501 Thid.: 8r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 145



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

La caja de comunidad era una institucién central que combinaba varias funciones politi-
cas, juridicas y administrativas a nivel de los sistemas kuraq y de municipio: era la sede
del cabildo, como también se denominaba a la clase politica oficial indigena, y, por tan-
to, al mismo tiempo, el lugar de jurisdiccion, la prision, el almacén de los bienes de la
comunidad y la “tesoreria” en la que se recogian y almacenaban los fondos comunales
y la cosecha, incluidos los productos que debian pagarse como tributo (principalmente
cereales y tejidos). Ademas, alli se encontraba el libro del cabildo, que contenia la tasa
tijada por el Dr. Cuenca, los pagos del tributo, los ingresos por la venta de trigo y los
gastos de la comunidad.

Para aumentar los ingresos de la caja, las tierras que no eran trabajadas por los indios
de la comunidad debian ser arrendadas a indios de otros repartimientos, pero también a
espafioles. El dinero y los bienes recaudados en la caja se utilizaban para pagar el tributo
del cacique, el sueldo del sacerdote y los salarios de los miembros de la jerarquia politica,
asi como el tributo que debia pagarse al encomendero y otros gastos de la comunidad,
como el hospital.>?

Debe prestarse atencion a la diferente terminologia con respecto al pago de las personas
mencionadas.

“Yten pagados los tributos que (h)an de (h)auer el encomendero y cagique
y comida de sagerdotes y lo que se (h)a de dar al (h)ospital y los salarios de

los alcaldes y alguaziles y demas ofigiales contenidos en estas hordenancas
[...]7.>08

Encomendero y cacique recibian la pensién en reconocimiento de su dominio. A diferen-
cia de la época prehispanica, el cacique ya no la recibia en forma de trabajo y bienes en
especie, que se entregaban o intercambiaban en el marco de relaciones reciprocas “per-
sonales”, sino “anénimamente” de una institucion central. El sacerdote era mantenido
en parte por la comunidad. En su memorandum antes citado, el Dr. Cuenca subrayaba
que, en primer lugar, esto debia hacerse desde la caja de comunidad, para que la insti-
tucion del sacerdote siguiera siendo independiente del encomendero, a diferencia de la
préctica anterior, y en segundo lugar

“que se les pague [...] en / especie y no en plata porque gesen tratos y otros

ynconvinyentes”.”%

Los alcaldes y alguaziles no recibian un tributo vinculado a una posicién social especi-
fica; sus funciones eran labores administrativas remuneradas. El “salario” adoptaba la

502 Cuenca [1566] 1975: 8r-10r.
503 Tbid.: 9r.
504 AGI-Lima 92, R. 19.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 146



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

forma de recursos naturales, principalmente maiz. Se escalonaba segtn la posicién en
la jerarquia.>®

También se hacia hincapié en

“que en los afios prosperos e abundantes de comida hagan deposito de lo
q(ue) se cogiere y sobrare de la sementera de la comunidad para probeher

de comida en los afios esteriles a los yndios pobres del repartimiento [...]”.>%

El objetivo principal era garantizar que los indios no abandonaran el repartimiento ni

siquiera en tiempos de necesidad, restringiendo asf la emigracion:*"

“[...] por que en los afios esteriles y faltos de comida muchos yndios por falta
de mantenimiento se ausentan de los repartimientos.”>%

De esta forma, el Dr. Cuenca intentaba atajar el problema de la decreciente poblacion tri-
butaria, que cada vez abandonaba mas la region para establecerse en otras zonas como
yanaconas, mitimaes o lo que mads tarde se conocié como forasteros, eludiendo asf la obli-
gacion de pagar tributo. Assadourian se refiere a este proceso como la “deinscripciéon
de los indios tributarios”.”” Evitarlo fue una de las preocupaciones més importantes de
la administracién colonial. Ya habia sido objeto de instrucciones de la Corona a Vaca de
Castro. El problema aparecia repetidamente en un gran ntimero de érdenes dirigidas
contra la “vagancia”.

Las razones para abandonar los poblados sélo se desprenden parcialmente de las or-
denanzas. Las graves penurias causadas por las malas cosechas y los afios de sequia
no hicieron sino aumentar la carga de la “intensa explotacién que impone el sistema
mercantil colonial sobre la poblacién campesina” .1

Se considerd especialmente urgente evitar la migracion de la sierra a la costa, que se
consideraba la causa de la fuerte disminucién de la poblacion de indios serranos.>'! Si
observamos la tendencia general de los movimientos de refugiados documentados en
la visita, veremos que se han producido precisamente en esta direccién. Incluso se lla-
ma la atencién sobre el peligro de que la provincia de Cajamarca quede completamente

505 Cuenca [1566] 1975: 3r.

5% Tbid.: 10r.

%7 Ya se ha sefialado que el concepto de las dos «reptblicas», dentro del cual debia funcionar también
el sistema de asignacién de mano de obra controlado por el Estado, tuvo que ser trastocado como
consecuencia de la migracién. Véase cap. 11.2.3. [“Das Konzept von den zwei ,Republiken’” en el
original, en castellano: “El concepto de las dos ‘reptiblicas’”; la traduccién es nuestra].

508 Cuenca [1566] 1975: 10r.

99 Assadourian 1983: 16-17.

510 Tbid.: 17.

511 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 147



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

despoblada como consecuencia de aquello.”’? Una de las razones de esta tendencia a
la huida puede haber sido la alta proporcién de renta monetaria en las tasas de las en-
comiendas del altiplano, que, ademds de la pesada carga, obligaba a los que estaban
sometidos al pago del tributo a abandonar sus poblados para dirigirse a las ciudades y
plantaciones espafiolas.

También se documenta un gran ntmero de indios ausentes para la encomienda Cinto en
el valle de Lambayeque.”™ Las razones de este caso particular se encuentran en la poli-
tica espafola de dividir las unidades sociales indigenas en diferentes encomiendas. Con
la divisién de la encomienda Cinto, cuyo territorio habia correspondido al del cacicazgo
prehispénico Cinto, se formaron en 1540 las encomiendas Cinto en la parte montafiosa
del valle y Lambayeque —frente al mar-.>'* A partir de entonces, ambas encomiendas evo-
lucionaron de forma muy diferente. La favorable situacién geografica de Lambayeque,
junto al mar, fue el punto de partida de un dindmico desarrollo econémico, mientras
que los habitantes de Cinto se empobrecieron cada vez més y fueron abandonando sus
aldeas. Este desarrollo favorable para Lambayeque se vio reforzado por la formacién
de las reducciones del Dr. Cuenca. Las parcialidades mas pobladas se encontraban en la
reduccion de Lambayeque se fusionaron. Esto dio lugar a un “espléndido crecimiento
econémico que despuntaba ya en el industrioso pueblo de Lambayeque...: lo contrario
de lo que ocurria en el Cacicazgo de Cinto.”" Don Antonio Chumbi Huaman, cacique
principal de Cinto y, como hijo del lider del cacicazgo prehispdnico de Cinto, sucesor
“legitimo” segtin las normas prehispdnicas de sucesion, reclamé el dominio sobre los
indios ante la audiencia real de Lima entre 1562 y 1564, que ahora pertenecian al reparti-
miento de Lambayeque segtin la ley colonial y por lo tanto estaban sujetos a Don Martin
Farrochumbi, quien “no habia sido més que uno de los Pachacas menores o mandones
sujetos al difunto MOOCHCO CHUMBI”.*** Como Don Antonio no tuvo éxito de esta
manera, intent6é de otras maneras revertir la situacién creada con la ayuda del derecho
indiano. Estos intentos estan documentados en la visita del Dr. Cuenca.

“Ilustre sefior don martin cacique principal / de lambayeque [...] digo que
auia vn afio / poco mas o menos que del dho rrepar/timyento se salieron
ciertos principales / con sus yndios al valle de cinto yndu/zidos para ello
por don antonio / cacique de cinto [...] y por que me temo que el dho don /

512 AGI-] 458: f. 1872v-1873, f. 1907-1907v, {. 1910, f. 1911-1911v.

513 Tbid: f. 1964v y ss.

514 Ramirez 1981: 287; Zevallos Quifiones 1989: 13-14.

> Ibid.: 15, 14-15.

516 Tbid.: 14. Segun Vargas Ugarte, ‘goberné’ Don Martin Farrochumbi, “el viejo,... el Cacicazgo este por
Dia. Ana Cocras, y no porque le pertenecia por derecho de sangre”. Vargas Ugarte 1942: 480. Véase
Toro Montalvo 1989: 140-142. En el siglo XVII estall6 una larga disputa entre dos ramas de la fami-
lia Farrochumbi por el gobierno del cacicazgo Lambayeque, que duré hasta principios del siglo XIX.
Rostworowski 1961: 43-53. Véase Lohmann Villena 1969-70: 102-107.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 148



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

anton® trata de hazellos tornar a yn/quitar y salir del dho Repar/timyento
por me hazer mal y dafio [...]”.>"

Como se desprende de la visita, Don Martin debi6 de utilizar los mismos métodos para
atraer parcialidades a su territorio. Ambos caciques se vieron amenazados con la pérdi-
da del control sobre el cacicazgo.”'® Evidentemente, con el fin de poner término a estas
disputas, los habitantes que quedaban en Cinto fueron finalmente agrupados por el Dr.
Cuenca en una reduccién. Formaron asi el origen del asentamiento recién fundado de
Chiclayo.”"

Ni la disposicién del Dr. Cuenca en las ordenanzas,

“[...] que ninguna uia en tienpo de verano abajen a los llanos a trabajar ni a
otra cosa [...]”,>%

ni el establecimiento de una caja de comunidad para la época de malas cosechas —este
habia sido el punto de partida en las ordenanzas para la prohibicién de que los indios
salieran de los repartimientos— pudo evitar una ruptura de las formas de organizaciéon
indigena prehispanica provocada por estos movimientos migratorios.*?!

Aunque la caja de comunidad tenia similitudes con el tambo prehispanico, era esencial-
mente una nueva institucién econémica colonial. Esto se refleja en la conexién entre el
sistema de municipio y la administracion de justicia, pero también en el hecho de que
esta instituciéon ahora servia al cacigue como un equivalente para las relaciones recipro-
cas que habian sido destruidas, pero al mismo tiempo hizo posible la erradicaciéon de
estas relaciones en primer lugar.

2.2.4. El sistema kuragq

¢Qué responsabilidades y privilegios conservaban los caciques? ;Qué érdenes y normas
concretas habia para reducir la esfera de poder de los caciques y hacerla controlable?

Los privilegios concedidos por la administracién colonial incluian, en primer lugar, la
exencion del pago de tributos y mano de obra. Sin embargo, la concesion de este pri-
vilegio fue también el resultado de un proceso de desarrollo. En la “Representacién de
los dafios y molestias que se hacen a los indios” de 1567, Falcon se habia quejado de
que los caciques y principales de las guarangas hasta las pachacas no estuvieran exentos de

17 AGI-J 458: f. 1889-1889v.

318 Tbid: f. 1888-1889v.

519 Zevallos Quifiones 1989: 15; Huertas Vallejo 1985: 63; Gomez Cumpa 1989: 53-57.

520 Cuenca [1566] 1975: 11r.

521 Véase el texto siguiente sobre la importancia de las migraciones para los caciques y los principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 149



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

la obligacién de pagar tributo.”® El Dr. Cuenca ya lo habia establecido legalmente para
la costa nortena un afio antes, aunque, como se vera, con ciertas restricciones.

En las normas que regulaban la exencién del tributo, el Dr. Cuenca se apoy¢ en las
normas propias de la época prehispénica.

“[...] sean releuados de tributo las personas que en tienpo de los yngas no
pagaban tributo [...]”.>®

En las ordenanzas de Jayanca, el Dr. Cuenca habia establecido en un principio de forma
general que aquellos que estaban exentos de tributo en la época prehispanica también
lo estarian en la época colonial; sin embargo, a continuacién se introdujo una restricciéon
segtin la cual esto solo afectaria a los cacigues mayores™® y a sus hijos legitimos, asi como
al cacique de la guaranga y a sus hijos mientras vivieran los lideres de las guarangas,
ya que después de su muerte solo los hijos que ocuparan el cargo de cacique estarian
exentos de tributo.”® Esto correspondia con las normas incaicas recogidas por Polo de
Ondegardo, segtn la cual el lider de menor rango que estaba exento de la obligacion
tributaria era el principal o mandén de la guaranga."*® Sin embargo, como se verd, en
el transcurso de la visita este privilegio se amplié y se aplicé de forma general a los
principales, a sus hijos y nietos e incluso a los lideres conocidos como mandones. De
este modo, el Dr. Cuenca habia ido mas alla de las exigencias de los caciques, ya que la
exencion del tributo también para los hijos de los lideres de guarangas y pachacas habia
sido exigida en nombre de los caciques por Falcon. En este contexto, también se habia
diferenciado a los lideres exentos del tributo de los lideres sujetos al tributo.””

“y de estos [de los contribuyentes - K.N.] se han de sacar todos los sefiores
y caciques y principales, hasta los de pachacas, que son curacones de cien
indios; de manera que solo quedan los principales de cincuenta y diez y
menos indios y la gente comtin.”*?

El ejemplo de Don Diego Nuypsufu muestra que, como mandén de 30 indios en contra
de la voluntad de los principales de la encomienda, habia recibido los mismos privilegios
que los lideres de més de 100 indios.>*

522 Faleén [1567] 1918: 156; Zavala 1978, Tomo 1: 47.
523 Cuenca [1566] 1975: 21v.

524 Al parecer un sinénimo de principal.

525 Cuenca [1566] 1975: f. 21v.

526 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 138.

527 Falcén [1567] 1918: 156-157.

528 Ibid.: 157.

529 Véase también el ejemplo de Don Diego Acga.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 150



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Los titulares de los cargos politicos jerdrquicos indigenas también estaban exentos del
tributo.”®® Durante el gobierno del virrey Toledo, las excepciones a la obligacion de
pagar tributos se restringieron aiin mds de lo que habia regulado el Dr. Cuenca. A partir
de entonces, solo los hijos mayores de los cacigues quedaron exentos de la tasa o del pago
de tributos, mientras que los demads hijos solo quedaron exentos del servicio personal, es
decir, de las prestaciones laborales que debian realizarse en virtud de la tasa.”

La exencién del tributo estaba vinculada a un derecho legalmente justificado a recibir
prestaciones laborales del grupo correspondiente de estos lideres—trabajos que hasta
entonces se habian realizado al cacique en el marco de la reciprocidad y la redistribu-
cion.”® Asi, Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Tecapa, en
reconocimiento a su posicién como principal, habia exigido la explotacién de un campo
de maiz para su sustento, invocando la concesién de este privilegio a todos los princi-
pales por parte del Dr. Cuenca.”® Més adelante se trataran los detalles de como se habia
regulado la concesién de prestaciones laborales en el marco de la reciprocidad por parte
del Dr. Cuenca.

2.2.4.1. La restriccion de la jurisdiccién de los caciques

Con la transferencia de la jurisdiccién al corregidor y al cabildo de la reduccion, el cacique
vio como se le arrebataba otra gran parte de sus derechos, que pasaron a manos de las
autoridades virreinales. La limitacién de la jurisdiccién del cacique, que habia comen-
zado con el dominio inca,”* continu6 aqui. Una jurisdiccion especial para los cacigues,
que también podian presentar sus reclamaciones ante la audiencia real, signific6 ademas
una continuacion de la division de la sociedad indigena y una “alienacion” del cacique
de los habitantes de la reduccién.>®

La justificacién de una jurisdiccion limitada de los caciques —en particular, el derecho a
ejecutar la pena de muerte— se debe a la postura del Dr. Cuenca sobre la cuestiéon del
poder y la “tirania” de los lideres étnicos; esta postura también le llevé a abogar por
una tasa para los caciques, es decir, un tributo que les correspondia, pero que ahora ya
no estaba legitimado por las normas tradicionales, sino por el derecho indiano.

Durante su visita, el Dr. Cuenca habia investigado un caso en Collique en el que el
cacique principal de Collique, Don Juan, todavia ejercia la jurisdiccién al haber impuesto
la pena de muerte a dos hombres y una mujer que habian pertenecido a su parcialidad.>%
En su informe al rey, el Dr. Cuenca resumi6 el caso.

230 Cuenca [1566] 1975: 21v-22r.

531 Toledo 1989, Tomo 2: 241.

%32 Para el “rey Chimii” véase Cabero 1906: 187.

533 AGI-J 458: f. 1986; véase cap. 111.2.2.4.5.

53 Véase cap. 11.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-
namiento juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

5% Véase Golte 1973: 47.

5% AGI-] 461: ff. 859-867.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 151



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“Tenian los caciques tanto sefiorio sobre los yndios y tenian los tan opresos
que por cosas livianas mataban yndios y ansy en este Repartimiento donde
al presente estoy visitando que es el de collique he hallado y averiguado
que el cacique principal por sospecha que tuvo que dos yndios suyos havian
tenido acceso con una manceba suya los prendio y los quemo con tizones de
fuego sus miembros diziendoles lo podia hazer que yndios suyos heran y no
agenos y despues de haberlos quemado los mat6, a entrambos, con hachas
de partir lefia y ansi mismo mat6 con ellos a la muger del uno que hera

casado por que no lo descubriese y los enterr6 en un monte [...]”.>%

Queda claro que “el cacique principal de una entidad politica como Collique todavia
tenfa la autoridad y el poder de ordenar tal ejecucion y hacerla cumplir”.>® Ramirez
llama la atencién sobre la diferencia entre la jurisdiccion de los caciques de la costa norte,
que estaban autorizados a ejecutar la pena de muerte, y la jurisdiccién de los lideres de
otras zonas, que estaban bajo un control mas estricto de los incas y en las que solo el
Inca podia imponer la pena de muerte. En el caso concreto de Collique, la posicién de
poder de Don Juan estaba tan consolidada que la imposicién de la pena de muerte habia
sido aceptada por los miembros de la comunidad. “El curaca era realmente el ‘duefio de
indios’, con poder de vida y muerte sobre ellos”.>*

El texto de la visita aporta méas detalles. Segtn la visita, los indios a los que se habia
impuesto la pena de muerte pertenecian al repartimiento de Don Juan y a la parcialidad
del principal Don Gonzalo Nuquirref. Aunque la jurisdiccién la ejercia principalmente
Don Juan, el cacique principal, Don Gonzalo pudo, mediante una peticién, conseguir que
no se ejecutara la pena de muerte contra la hermana de uno de los muertos. Esto sugiere
que el principal también tenia cierta influencia en la jurisprudencia.”*

Otro ejemplo, en el que no se trata explicitamente de la jurisdiccion del cacique, sino de
la extralimitacién de las funciones y privilegios de los caciques (los demés casos no estan
documentados en la visita), es el del cacique principal de Chimo. Uno de sus mitayos lo

%% AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

538 Netherly 1977: 179-180; véase Ramirez 1986: 405-406, nota al pie. 27; Ramirez 1987: 578.

5% Ibid.: 593, 578. Esta autoridad ilimitada del cacique principal sobre la vida de sus sdbditos priva a
Ramirez de la autoridad sobre los recursos naturales de la comunidad, autoridad que no podia ejercer
sin restricciones si no queria perder su reputacién de cacique capaz y generoso. Ibid.: 593. Véase cap.
I1.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El ordenamiento
juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

240 “e vn dia la dha yn / yba a lleuar de comer al dho chinllo que / hera su hermano e quando ffue y
a lo hallo / muerto e fue por el Rastro auerlo donde lo / enteros el dho don Juan e lo hallo muerto
en / vna cueba mas adelante cubierta de vna / pared donde estauan el dho su hermano e / la dha
su muger juntos y el otro yndio muertos / a los pies dellos e luego la dha yndia dixo que / se boluio
llorando a su cassa e dixo a don gonzalo / fiuquirref como se les an hallado muertos y / que el dho
cacique don Juan queria matar / a la dha yndia porq. no lo descubriese e que / por rruego del dho
yndio no lo mato”, AGI-] 461: {. 861v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 152



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

acusa de disponer arbitrariamente de su fuerza de trabajo al obligarlo a trabajar mas
que los demds. Ademds, se le acusa de “mal tratamiento”.

“y me / tracta muy mal y me trae mas o/cupados que a todos los demas en
/ tanto grado que yo no tengo lugar / para poder trauajar para sus/tentar

my muger y hijos ny para / pagar el tributo que me esta rreparti/do”.>*!

Ademés, fue “entregado” a un espafiol como mano de obra. El cacique principal recau-
daba los tributos mediante medidas coercitivas. Como castigo se menciona el cercena-
miento de una oreja.>*?

2.2.4.2. La limitacién de la reciprocidad

El sistema de reciprocidad, que constituia la base del poder econémico y politico del
cacique, qued6 en gran medida anulado en su funcionamiento por las disposiciones del
Dr. Cuenca. Sin embargo, fueron precisamente estas normas restrictivas del derecho in-
diano las que incorporaron la mayoria de las normas prehispanicas. Las relaciones entre
el cacique y los miembros de su cacicazgo ya no debian basarse en la reciprocidad, sino
en las reglas formuladas por el Dr. Cuenca, que a partir de ese momento constituyeron
la base juridica de las relaciones sociales dentro de la reduccion.

El punto de partida para la reestructuraciéon de estas relaciones fue la disposicién de
que el cacique obtuviera los medios para su sustento de la caja de comunidad. Esto redujo
sus funciones a la distribucién de la mano de obra. Ya no tenia control ni disposicién
directa sobre ella. Ademas, en estas nuevas condiciones coloniales, una de las tareas del
cacique era la recaudacion de tributos

“de los yndios del repartimiento asi de su pargialidad como de las demas
[...]7.>%

La distribucién de las distintas tareas de trabajo se realiz6

“por sus ayllos y parcialidades del repartimiento conforme al numero que
” 544

cada pargialidad tuviere”.
Aqui queda claro que, en lo que respecta al tipo de distribucién de las tareas laborales
segln los “ayllus” o “parcialidades” (un término que aqui se utiliza como sinénimo de
“ayllu”), se ha recurrido conceptualmente a la época prehispédnica. Esto permite con-
cluir que, en este periodo, la propia organizaciéon del trabajo en el marco de la mita
también estaba determinada por las normas prehispénicas.

541 AGI-J 458: f. 1904v.

542 Thid.

543 Cuenca [1566] 1975: 10v.
544 Ibid.: 11r-11v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 153



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Una condicion para que los miembros del cacicazgo realizaran trabajos para el cacique
era que estos debian ser “pagados”. Este “pago”, que habia sido establecido por el Dr.
Cuenca, podia adoptar diversas formas, como se verd en los ejemplos. La base de la
relacion de intercambio entre el cacigue y los trabajadores era a partir de ahora la tasa y
ya no directamente las normas de reciprocidad heredadas de la época prehispénica.

El acceso a la mano de obra, su distribucién y el volumen de trabajo al que el cacigue
tenia derecho en virtud del principio de reciprocidad estaban sujetos a la normativa de
la administracién colonial espafiola, que consideraba este trabajo como trabajo para el
cacique.™®

En este sentido, el Dr. Cuenca justific ante el corregidor de Jequetepeque la reclamacién
del cacique sobre los textiles de algodén diciendo:

“[...] que los pringipales / e yndios del dho repartimiento / han estado siem-
pre en costum/bre de le dar como a su cagique y / sefior natural lana de la
tierra [...]".

A cambio, el cacique les daba “alguna cossa a manera / de paga”.**® Entregar tejidos
al lider politico en reconocimiento de su gobierno o intercambiarlos dentro de las re-
laciones de reciprocidad era un componente del ordenamiento juridico prehispédnico,
un derecho legitimado por el sistema normativo tradicional que se expresa en el tér-
mino costumbre. Desde el ensayo de Murra (1958) sobre la funcién de los textiles en los
distintos contextos sociales y politicos, se sabe que los textiles de algodén y lana eran
uno de los productos més importantes del Tawantinsuyu, que desempefiaban un papel
en el sistema de redistribucién y que se regalaban, ofrecidos, sacrificados o intercam-
biados en multitud de ocasiones politicas, sociales, militares y religiosas a nivel local y
estatal.>

Los alimentos que los cocineros reunian para su trabajo en la casa del cacique también
tenian que ser pagados por ¢1.>%

Las “mesas y banquetes” que los caciques ofrecian en honor de los espafioles habian sido
prohibidas debido a los elevados gastos que suponian.*® La prohibicion de las chicherias
se justifico ademds con el argumento de que fomentaban el alcoholismo, empleaban
demasiada mano de obra y suponian un gasto excesivo. Sin embargo, esta prohibicién
tenia una excepcion.

545 Golte 1973: 47.

546 AGI-J 458: f. 2046.

547 Murra 1975b: 145-170.

548 Cuenca [1566] 1975: 14r-14v.
549 Tbid.: 14v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 154



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] pero bien se permite que los dias que los yndios del repartimiento se
juntaren para hazer y beneficiar las sementeras de la comunidad que el cagi-

que y pringipales les puedan dar a beuer la chicha que ouieren menester
[...]7.>%

De esta forma, el derecho indiano subraya el objetivo de la administracién colonial de ha-
cer que las relaciones de reciprocidad o la ayuda mutua solo surtan efecto en el &mbito
del trabajo comunitario en los campos de la comunidad y legitimarlas aqui. Esta preo-
cupacién también se hace evidente en otras regulaciones. Parte de la ayuda mutua se
regula legalmente de tal manera que las relaciones de reciprocidad que surgen en ella
también se destruyen.

“Yten por que los yndios se ayuden unos a otros a las grangerias y labores
y entre ellos no cesen [...] y los yndios que tienen oficios puedan huzarlos y
hazer sus sementeras se manda que de aqui adelante quando algun yndio
o yndia quisiere alquilar algunos yndios para hazer sus sementeras [...] los
cacgiques y pringipales y alcaldes deste dicho repartimiento les hagan dar los
yndios que ovieren menester pagandoles su jornal y comida como los tales
yndios suelen ganar trabajando con espafioles del dicho repartimiento [...]
para este efecto an de dar yndios que no tengan labores propias y [...] no de

los que comunmente se suelen alquilar”.

La ayuda mutua entre los miembros de la comunidad, que iba més alld del trabajo co-
munitario en los campos de la comunidad, estaba regulada por el derecho indiano y debia
ser organizada y controlada por caciques, principales o alcaldes. De esta manera, “las Or-
denanzas ambicionan crear un mercado de trabajo en el seno mismo de la colectividad
indigena, antagoénico al sistema de la reciprocidad”.®? La ayuda vecinal “voluntaria”
o ayuda mutua en el marco de la reciprocidad se integré en el sistema de “alquiler”,
del que surgi6 la institucién de la mita de plaza. El trabajo debia pagarse como se habria
pagado el trabajo de los indios para los espafioles. Ademas, solo se podia contratar a
una mano de obra muy concreta para este fin, es decir, a aquellos que no tenian “labo-
res propias”. Entre ellos se encontraban los que no estaban dentro del sistema de mita
de plaza (“no de los que comunmente se suelen alquilar”), asi como los que no eran
artesanos o no tenfan “oficios”.

Toledo menciond el trabajo en la “chécara de comunidad”, que debia ser remunerado,
como uno de los casos en los que los caciques, pero también los alcaldes, podian distri-
buir la mano de obra. Otros trabajos en los que esto era posible eran los que en Toledo
también se describen con el término de servicios personales:

550 Cuenca [1566] 1975: 15r.
551 Tbid.: 19v.
%2 Assadourian 1987: 403.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 155



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“[...] para hacer y aderezar los caminos ptublicos y para aderezar las iglesias,
tambos y puentes y para el servicio de los dichos tambos [...] y para recoger
y guardar los ganados comunes” >
Esto significa que se trataba de trabajos en los que se mantenian los principios de la
organizacion del trabajo prehispénica. En cambio, en las nuevas formas de organizaciéon
del trabajo, que iban mads alla del repartimiento, el cacique solo era responsable de la
distribucion de la mano de obra, pero no de su control durante el tiempo que realizaban
el trabajo.™*

En general, los caciques tenian prohibido regentar chicherias o tabernas, ya que a través
del servicio de chicha, que permitia al lider mantener las relaciones de reciprocidad a

través de la hospitalidad, podia movilizar y emplear a una gran cantidad de mano de
obra.>®

Sin embargo, el cacique debia garantizar el mantenimiento de las relaciones de recipro-
cidad, al menos formalmente, ofreciendo comida a los trabajadores. Ya se ha sefialado
que el Dr. Cuenca incluy6 en las ordenanzas el suministro de comida y bebida a los traba-
jadores durante la época de trabajo agricola. Por ejemplo, dos de las personas asignadas
al principal de Jequetepeque trabajaban como chicheros.>® No obstante, esto no fue su-
ticiente, como demuestran las numerosas peticiones para la apertura de las llamadas
“tabernas”.® Es importante sefialar que la urgencia de los caciques para la creaciéon de
estas tabernas se ve reforzada por la costumbre. Don Gabriel, principal y sequnda persona,
y en nombre de Don Martin, cacique principal de Lambayeque:

“[...] algunos alguaziles / y otras justicias [...] / [...] nos ympiden que no ten-
gamos / taberna ny demos a beuer a nuestros yndios / como lo soliamos
hazer segun nuestra costum/bre [...] porque no auiendo las dhas taver/nas
no podemos juntar los yndios a / hazer nuestras sementeras y de la co-
mu/nidad de los dhos yndios [...]”.>*

553 Toledo 1989, Tomo 2: 240. Véase ibid.: 257.

% Véase cap. I11.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original, en castellano: “Las ordenanzas
de Chicama (1566)”; la traduccién es nuestra].

%% Ya en la visita del Dr. Cuenca a la costa norte de Perti se habfa descubierto que las chicherias no podian
prohibirse por completo si se queria mantener aunque fuera de forma rudimentaria la institucion de
la ayuda mutua. Asi, Toledo estableci6 en sus ordenanzas generales la cantidad de chicha que cada indio
podia consumir al dia. Esta era de 1 azumbre, es decir, unos 2 litros. Curiosamente, se menciona que los
indios que son demasiado pobres para comprar tal medida deberfan intercambiarla “por su antiguo
rescate un vaso de chicha por vaso de maiz”. Véase Toledo 1989, tomo 2: 265.

55 AGI-J 458: f. 1977.

557 Sobre estas peticiones, véase Rostworowski 1975b: 330-331.

%8 AGI-J 458: f. 1779-1779v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 156



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca dio su consentimiento para la creacién de estas tabernas, pero solo po-
dian utilizarse durante el tiempo que durara el trabajo comunitario en los campos de la
comunidad.

2.2.4.3. Los principios de distribucién de l1a mano de obra dentro del repartimiento

En la visita se reflejan los principios segun los cuales se distribuy6 la mano de obra
dentro del repartimiento o cacicazgo. La mano de obra de los repartimientos situados en
las regiones de las tierras altas (Cajamarca o Guamachuco) se distribuy6 a nivel de la
quaranga.>>

“proveays como / se le [al cacique principal - K.N.] den seys yndios e seys
” 560

yndias / de los deste Repartimyento / Repartidos entre las guarangas”.
Sin embargo, también se tiene en cuenta el nivel de la pachaca en la organizacién de la
mita, asi como la funcién de los lideres de las pachacas o unidades sociales de unos 100
hogares en la organizacién de la mita y en la recaudacién de tributos.

“[...] sefior Juan quispi pringip®l / de los yndios mytimas yungas [...] digo
que por los / comarcanos desta provingia nos / a molesta y maltrata man-

dando/nos seruir en las mytas que les / caben a otras pachacas”.>®!

Una comparacion de las visitas de Cajamarca (1540) y de los Chupachus (1549) con
otras fuentes muestra que, incluso en la época prehispénica, la demanda de mano de
obra solia afectar al nivel de las guarangas, mientras que la distribucién de las tareas
laborales se realizaba a nivel de las pachacas por parte de los lideres correspondientes.
Ademas, estd demostrado que las exigencias estatales centrales de mano de obra en el
Tawantinsuyu también podian abarcar el nivel del pachaca.**? El Dr. Cuenca tampoco ha
realizado cambios en este principio de organizacion de la mita.

5% Sobre el uso de los términos guaranga y pachaca para referirse a las tierras altas, cabe sefialar lo siguien-
te: los sistemas de clasificacion en guaranga y pachaca se transmitieron por primera vez en la visita de
Barrientos a Cajamarca (1540). El Dr. Cuenca también los utiliza en su visita, pero solo para las zonas
altas de Cajamarca y Guamachuco. En una fuente anterior sobre Cajamarca (1534/35) los dos térmi-
nos atin no aparecen. Netherly supone que estos sistemas de clasificacién atin no eran conocidos por
los espafioles en esa época temprana (Netherly 1977: 131). Ademads de los dos términos menciona-
dos, en la visita del Dr. Cuenca y en los demds documentos mencionados para el altiplano también
se menciona el ayllu como unidad social. Segtin Netherly, los incas del altiplano norte probablemente
intentaron hacer coincidir el ayllu con la pachaca (ibid.: 158). En los documentos del siglo XVI no apa-
rece en absoluto el término pachaca para referirse a la costa, pero las parcialidades de la costa parecen
corresponderse en tamafo con las pachacas del altiplano (ibid.: 160).
AGI-] 458: f. 1980. La distribucién de los mitayos de Guamachuco a nivel de la guaranga también es-
td acreditada en un documento de principios del siglo XVII. ADL, Leg. 273, Exp. 3396 [1616]. Para
Cajamarca y el siglo XVIII, la prueba se encuentra en ADL, Leg. 263, Exp. 3003 [1743].
1 AGI-] 458: f. 1999v; véase también: f. 1770v, f. 1979v-1980v, 1982-1982v; f. 1761.
%2 Para la guaranga: Visita de los Chupachu [1549], en: Ortiz de Zuiiga [1562] 1967, Tomo 1: 306-307;
Visita a Cajamarca [1540], en: Espinoza Soriano [1540] 1967: 40, 17; Santillan [1563] 1879: 74; Murra

560

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 157



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Este principio se mantuvo también en los casos en los que el Dr. Cuenca tuvo que regu-
lar por sf mismo la distribucién de la mano de obra, como en el caso de su asignacion al
cacique. El repartimiento de Chicama es un buen ejemplo de cémo el Dr. Cuenca repartia
la mano de obra a nivel de parcialidad. Don Juan de Mora, cacique principal de Chica-
ma, habia exigido 30 trabajadores més para sus tierras, ademés de los 15 que le habian
sido asignados en la tasa.°® Esto equivalia aproximadamente al cinco por ciento de la
poblacién en 1566.°%* El Dr. Cuenca concedi6 24 trabajadores; la parcialidad de don Juan
de Mora fue la que soport6 la mayor carga, ya que tuvo que ceder mds de la mitad, es
decir, un total de 17 mitayos. La distribucién de los 24 trabajadores adicionales que Don
Juan Mora debia poner a disposicion fue la siguiente:

parcialidad del cacique: 13 indios al afio
parcialidad de Don Pedro Mache, principal: 5 indios al afio
parcialidad de Alonso Chuchinamo: 4 indios al afio
parcialidad de Gongalo Sulpipnamo, principal: 2 indios al afo®®

No es posible decir si estas proporciones también se aplicaban en la época prehispanica.
Sin embargo, es seguro que en aquella época también se obligaba a la mano de obra de
otras parcialidades a prestar servicios al cacique principal en el marco de la mincca.”®® Esto
también se desprende de la visita de la Lupaqa.”®’

2.2.4.4. La tasa como base de las relaciones de intercambio entre el cacique y los
trabajadores

En el capitulo II1.2.2.3.6. ya se ha mencionado que una de las tareas de los caciques
y otros lideres era evitar los movimientos migratorios. Debian asegurarse de que los
indios no abandonaran el territorio de la encomienda y de que ningtn indio de otros lu-
gares de origen se estableciera o trabajara alli. Estaba prohibido asignar tierras a indios
de otras encomiendas.”*® Por esta razon, la visita del Dr. Cuenca en la costa norte de Pert
también contiene una gran cantidad de licencias individuales para artesanos y pescado-
res que les permitian moverse libremente y ejercer sus profesiones. El objetivo principal
de estas reglas era garantizar que los tributos y las obligaciones de mita se cumplieran
de acuerdo con la tasa de los distintos repartimientos. Los caciques y principales eran los
que consideraban més grave el problema de los tributarios fugitivos. Varios lideres soli-
citaron al Dr. Cuenca licencias que les permitieran recuperar a los indios que figuraban

1982: 285, nota al pie 6. Para la pachaca: Vista de los Chupachu, en: Ortiz de Zaiiga [1562] 1967: 305-
307; Murra 1967: 404-405.

563 AGI-] 458: f. 1946.

%64 Netherly 1977: 228; véase las cifras de poblacién, ibid.: 340-341.

%66 Tbid.: 227-229. Véase AGI-] 458: f. 1768v-1769.

%67 Murra 1975¢: 211-221. Las unidades sociales en el caso de los aymaras eran las hatha. A un nivel més
amplio, las unidades sociales en la visita se denominan “provincia”.

568 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 158



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

en la tasa pero que habian huido. Su argumentacion se puede ilustrar con el ejemplo de
un principal de Chepén.

“[...] V.m. / no a de dar lugar a que los yndios / questan visytados se buel-
tan a li/tigar sobre ello ny que los caciques ny en/comenderos donde se
huyen los defi/endan porque seria de ningon [sic] fruto / las hordenancas y
visytas por / Vuesa mrd. hechas si los yndios se / anduuiesen de vnas par-
tes a otras / sin asistir en sus pueblos donde que/dan visytados y asentados
y no a/bria pueblos ny comunidad [...] sino se conpeliese a los / yndios es-

tar siempre en sus pue/blos a casas como vuesa mrd. lo tie/ne hordenado
[ ]" 569

Para poder dar importancia a las ordenanzas y a la visita del Dr. Cuenca, era urgente
encontrar una solucién a este problema, ya que, de lo contrario, la tasa tampoco tenia
ningtn valor. Sin embargo, la evolucion posterior de la reforma de la sociedad colonial
habia demostrado que “el cambio estructural realizado por Toledo intensific6 notable-
mente los movimientos de desincripcion”.””? En el siglo XVII, esto también habia lle-
vado a que los forasteros —una categoria que se habia formado en el transcurso de este
proceso— constituyeran casi la mitad de la poblacién en la costa norte de Pert.””!

La tasa, y no un orden establecido por normas tradicionales como se habia fijado en las
ordenanzas de Jayanca, era a partir de ahora la base de la relacién de intercambio entre
el cacique y los trabajadores, como se ha puesto de manifiesto.

“[...] se hordena y manda que ningun cagique ni pringipal pida ni cobre so
color de tributo ni en otra cualquier manera de los yndios particulares a ellos
subjetos lo que asi ganaren y tuvieren sino tan solamente lo que les estuuiere

repartido [...] por la tasa [...]”.>7

Las dificultades que estos cambios podrian conllevar se ponen de manifiesto de forma
muy explicita en la visita del Dr. Cuenca. Citaremos un ejemplo: Don Alonso Chuplin-
gon, cacique principal de la “provingia de caxamarca”, se dirigi6é al Dr. Cuenca porque

%9 AGI-J 458: f. 1843v.

70 Assadourian 1983: 17.

71 Para la tipificacion de la poblacién indigena, que refleja los movimientos migratorios y la formacién de
nuevas categorias de poblacién indigena, véase “Memorial acerca de las mitas de los indios del Pert”
[1664], BN - B 516. Sobre los forasteros en las di6cesis de Chuquisaca, La Paz y Cuzco a mediados
del siglo XVII, véase Assadourian 1982a: 308. No existen estudios comparativos resumidos sobre la
region norte de Perdi. Sobre los forasteros en los valles de Trujillo, Chimo y Chicama, véase “Compulsa
de las cuentas de las retasas de los indios...” [1701], ADL, Leg. 131, Exp. 161. De ello se desprende
que en aquella época vivian en la regién més forasteros que “indios originarios”. Sobre el ntimero de
yanaconas en los “pueblos de indios” y en las explotaciones agricolas espafiolas del valle de Chicama,
véase “Autos de la visita hecha por Don Bartolomé de Villavicencio, Corregidor..., a las estancias,
ingenios, trapiches y pueblos del valle de Chicama” [1607], ADL, Leg. 266, Exp. 3074.

572 Cuenca [1566] 1975: 14r.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 159



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

tenia problemas para poder poner realmente a trabajar a los “yndios de seruicio” que
le habian sido asignados.

“[...] en la tassa q yo [el Dr. Cuenca - K.N.] he ffo. de los tri/butos que los
yndios desta provin/cia an de dar he sefialado giertos / yndios e yndias de
seruicio los / quales no se le pueden dar hasta / que la tassa del dho Repar-
timy.to / se escriva se Repartan los yn/dios de los cagiques y pringi/pales
desta provingia [...] y me / pidio le mandasse dar diez yndios / y diez yndias

[...] para que en el entre/tanto que la dha tassa se haze le / siruiessen”.””

Resulta evidente que los problemas se debian al vacio que se habia creado, ya que la
validez de las normas tradicionales de la mita en el hogar del cacique se veia limitada
por las ordenanzas de Jayanca y las nuevas regulaciones consagradas en la tasa atin no
se habian impuesto.

2.2.4.5. La regulacién de las relaciones de intercambio entre cacique y mano de obra

Como ya se ha mencionado anteriormente, las ordenanzas contienen un grupo de dis-
posiciones que regulaban el alcance de los servicios laborales a los que tenian derecho
los caciques y, por tanto, su acceso a la mano de obra.’”* En este contexto también se
incluyen las normas que establecian el niimero de monturas de los caciques y principales.
Los caballos con silla y brida, cuya posesién estaba incluida en los nuevos privilegios
de los caciques junto con la adquisicion de la correspondiente licencia, debian sustituir
el trabajo de los porteadores. El cacique principal podia poseer dos caballos, el principal
uno. Ya se ha hecho referencia al movimiento mesidnico de los afios sesenta del siglo
XVI, el taki ongoy. Debido al temor a las rebeliones abiertas, en 1565 se prohibi6 a los
caciques y principales poseer caballos o mulas mediante las ordenanzas de corregidores de
Garcia de Castro. La posesion de un animal de este tipo solo podia solicitarse con una
licencia especial expedida por el Dr. Cuenca, para lo cual la visita también ofrece ejem-
plos suficientes. Esta prohibicién también aparece dos afios después en el “Gobierno
del Pertt” de Matienzo.””

El siguiente caso, documentado en la visita, puede servir para demostrar cémo se de-
terminaban los trabajos agricolas que debian realizarse para el cacigue. Don Cristébal
Payco era el principal de una parcialidad que también pertenecia al repartimiento de Jeque-
tepeque y, al mismo tiempo, tercera persona. El nimero de habitantes de esta parcialidad
solo puede estimarse, ya que don Cristébal afirma que era el principal de varios man-
dones, que eran los jefes de grupos de entre 10 y 50 hogares. El encomendero era Pedro
Gonzélez de Ayala, vecino de Trujillo.

573 AGI-J 458: f. 1979v-1980.

574 Cuenca [1566] 1975: 13v.

575 Tbid.: 16r, 14v; véase la visita de Gregorio Gonzélez de Cuenca, segtn la cual el Dr. Cuenca concedi6
maés de 200 licencias de este tipo; AGI-] 456-458. Rostworowski 1975a: 122; Netherly 1977: 145; Garcia
de Castro [1565] 1957: 512; Matienzo [1567] 1967: 70.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 160



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca asigné a Don Cristébal Payco cuatro indios al afio para trabajar sus cam-
pos, que en la visita se denominan “haciendas, granjerias, sementeras”, términos que
son de suma importancia para la clasificacion del trabajo agricola. Ademads, se le asigné
un muchacho que atn no hab{a alcanzado la edad de tributar y que le servia de paje, asi
como dos mujeres mayores que debian trabajar en su casa. El principal era responsable
del mantenimiento de esta mano de obra y debia entregar a cada uno tres prendas de
algodoén al afio. Estas prendas debian ser iguales a las que se entregaban como tributo
al encomendero. Los trabajadores cambiaban anualmente “por sus mytas”. Ademads de
realizar otros trabajos, también le servian como chicheros, un servicio que, como hemos
visto, era indispensable para el cacique para mantener las relaciones de reciprocidad.
Aunque estos estaban muy limitados, exigian que se agasajara a los trabajadores con
chicha. Para ello, segtin estableci6 el Dr. Cuenca, el principal debia proporcionarles maiz,
mantas, los grandes recipientes de chicha y los demds utensilios para la elaboracion de
la chicha,

“sin que los dhos yndios / pongan otra cossa alguna mas que su trabajo”.”°
Esta norma se corresponde con la esencia de la sociedad inca y su orden tributario,
como han sefialado en repetidas ocasiones Polo de Ondegardo, Falcén y Santillan.””

Ademés, el Dr. Cuenca determiné que los trabajadores de la parcialidad de Don Cris-
tobal le cultiven anualmente un campo (chacara) con un rendimiento de 80 fanegas de
maiz; se dice que esta tierra debe ponerse a disposicién de los indios para que la culti-
ven,; durante el tiempo que trabajen, se les debe proporcionar comida y bebida. Aqui se
mencionan por segunda vez las prestaciones laborales agricolas, que deben considerar-
se independientes de las mencionadas anteriormente. Si se ha destacado anteriormente
que se trataba de haciendas y granjerias trabajadas por un ntimero determinado de traba-
jadores, aqui aparece el término chacara, y la limitacién del trabajo se indica en funcién
del rendimiento de la cosecha. Cabe suponer que existian diferentes relaciones de pro-
piedad y posesion de estas tierras. Mientras que en el primer caso parece tratarse de
una propiedad privada del principal, en la que la mano de obra correspondiente estaba
limitada en ntiimero y se remuneraba en especie, el campo denominado chacara pasa-
ba a ser propiedad comun, el campo trabajado por la comunidad en su conjunto y, por
tanto, pertenecia a la caja del pueblo, para ser destinado al mantenimiento del lider en
reconocimiento a su funcién de principal y tercera persona. La organizacion del trabajo en
este campo seguia estando en gran medida en manos de la parcialidad y parte de las re-
laciones reciprocas se compensaban, al menos simbdlicamente, con una “hospitalidad”.
Se trataba del producto al que el principal tenia derecho, no de la tierra.

576 AGI-J 458: f. 1977.
%77 Véase cap. I1.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-
namiento juridico incaico: un esbozo”; la traduccién es nuestra].

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 161



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Esta cantidad de 80 fanegas de cereales para el mantenimiento de un cacique se puede en-
contrar en otro ejemplo. Para el cacigue principal de Moro,””® Don Garcia Pilco Guaman,
también se ha establecido en la tasa que recibe anualmente 80 fanegas de cereales, de las
cuales 30 fanegas son de trigo y 50 fanegas de maiz. Justific6 su derecho, mucho mayor,
alegando que era el cacique principal de mas de 500 indios tributarios. Ciertamente, el Dr.
Cuenca tuvo en cuenta esta diferencia en la jerarquia social y ordené que don Garcia
recibiera 10 fanegas de trigo y 20 fanegas de maiz adicionales del campo de la comunidad,
aqui llamado sementera de la comunidad.

El siguiente ejemplo sobre la asignaciéon de mano de obra por parte del Dr. Cuenca,
que estaba vinculada a la concesién de una licencia para un caballo con silla y brida a
un principal, puede ilustrar la distribucién de la mano de obra por debajo del nivel del
cacique, es decir, dentro de la estructura de un cacicazgo. Don Francisco Fayo, del repar-
timiento de Cinto e hijo de don Alonso Taimixo,”” pidi6 al Dr. Cuenca, ademads de la
licencia para un caballo con silla y brida, la asignacién de dos cuidadores de caballos.
Estos fueron nombrados por él. Pertenecian a su parcialidad, “dos yndios de los a mi
subjetos”, y debian trabajar para él “por sus mitas”; él mismo les pagaria el trabajo y
también el tributo “a su cacique”, al que estaban obligados.”® Sin embargo, para conse-
guir realmente esta mano de obra, no se dirigi6 al cacique a través del Dr. Cuenca, sino
que enfatiz6

“que don diego ciccha segunda persona del cacique los dexe seruir sien/do
su voluntad de los dhos dos y°s / de me querer seruir y no los embie / por
mitayos a ningun cabo [...]”.%%

La sequnda persona del cacique era, por tanto, responsable de la distribucién de la mano
de obra y de la organizacion de la mita. También tenia autoridad sobre dénde se em-
pleaban los mitayos y para quién debian realizar su trabajo. Esta informacién es atin
mas importante si se tiene en cuenta que la solicitud de permiso para tener un caballo
demuestra que don Francisco también tenia una tarea relacionada con la mita, a saber,
supervisar su ejecucién por parte de los miembros de su parcialidad. El1 cumplimiento
de esta tarea de control se vincula a la tenencia de un caballo:

Ylustre sefior don fran.co fayo [...] paresco / ante vuesa merced y digo que
mi tie/rra es muy aspera y fragosa y para / y mitar los yn°s a mi subjetos

78 AGI-] 458: f. 1915v-1916.

7 Don Alonso Taimixo es, al parecer, el principal TAYMEXU, quien, segtn Zevallos Quifiones, ejerci6 el
dominio sobre el repartimiento de Cinto de forma transitoria hasta 1560, ya que don Antonio Chumbi
Huaman no habia alcanzado la edad correspondiente en ese momento. Zevallos Quifiones 1989: 14. El
rio y un canal, ambos llamados Taimi, irrigaban el valle de Lambayeque. Ibid.: 13; Ecologia e Historia
1987: 41-42; Briining [1922] 1989: 155 y ss.

580 AGI-J 458: f. 1763.

1 Ibid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 162



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

y pa/ra benefigiar mis haziendas tengo / necessidad de andar a cauallo con
silla / y freno 7o82

Sin embargo, esta funcién de control no implicaba ningtn poder de disposicion y deci-
sién sobre los trabajadores y su lugar de trabajo.

Don Francisco se refiri6 a las condiciones que habia mencionado el Dr. Cuenca para que
se le asignara mano de obra: la voluntariedad y la remuneracién.”®Es de suponer que
también en este caso la remuneracion se realizara en dinero, tal y como habf{a exigido el
Dr. Cuenca para el trabajo de los mitayos, que debian trabajar las tierras del encomendero
de Jequetepeque en lugar del tributo en especie.”® En este contexto, el Dr. Cuenca habia
establecido en Trujillo en 1566 el importe de estos “salarios diarios”.

“que por / la tasa se le manda dar lo puedan pa/gar en trigo e maiz tasado
confor/me a la tasacion dello hecha por my man/dado o en yndios para
sus semen/teras pagando a los yndios / su trauajo conforme a la tasa de
jornales pregonada en trugillo”.>%
El monto del pago segtn la “tasa de jornales” no se desprende de esta seccién de la
fuente. Sin embargo, segtin Ramirez, los mitayos recibian 3/4 de un tomin y una racién
de maiz al dia alrededor de 1563, después de haber recibido solo alimentos y ropa antes
de 1550 y en parte hasta 1560. Una de las razones por las que se les pagaba en dinero
era la escasez de mano de obra. En 1566, los pastores recibieron seis tomines y una fanega
de grano.>®

Si don Francisco “pag6” el tributo al cacigue (tampoco se especifica en la fuente de qué
forma lo hizo), entonces estos dos cuidadores de caballos ciertamente ya no estaban
obligados a realizar trabajos agricolas en el campo de la comunidad, cuyos ingresos ge-
neraban los pagos de tributos. Esto significa que de esta forma se desvincul6 a la mano
de obra de una forma de produccién que estructuralmente es la mds comparable con

82 AGI-J 458: f. 1763.

583 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

%84 Para el intercambio de trabajo por bienes en especie, véase el cap. 111.2.2.5.3.

585 AGI-J 458: f. 1866v.

286 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, vol. 1: 296-297, vol. 2: 6; Ramirez 1986: 408, nota al pie 12. Sin embargo,
el afio 1558 supuso un punto de inflexién en la fijacién del ’salario’, cuando el virrey Marqués de
Cariete envi6 al cabildo de Trujillo una lista de salarios fijos que este debia aceptar. Los miembros del
cabildo, que en aquella época estaba formado por los encomenderos de Trujillo y los de Saiia, Illimo,
Collique y Ttcume, elaboraron a su vez una lista que, sin embargo, establecia salarios méas bajos que
los del virrey. Segtn esta, los mitayos que trabajaban en la construccion y en la agricultura debian
recibir medio tomin y una racién de maiz al dia, mientras que los mitayos dedicados a la cria de ovejas
recibfan media fanega de maiz cada 20 dias y ropa o dos pesos corrientes. Ibid.: 40-41. En una fuente
de principios del siglo XVII se menciona la remuneracién del trabajo agricola, tanto del trabajo en el
campo como del pastoreo. Segtin esta fuente, a los chacareros se les pagaban 3 1/2 patacones por 20
dias, y a los pastores 5 1/2 patacones por dos meses. ADL, Exp. 3074 [1607]. 1 patacén = 1 peso de 8
reales. Ramirez 1986: 277.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 163



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

la organizacién de produccion prehispanica —el trabajo en el campo de la comunidad
en mita— y se introdujo en un nuevo ciclo de produccién surgido con la introduccién
del pago del trabajo, que s6lo es comparable formalmente con el primero a través de la
realizacién del trabajo “por mitas”. El hecho de que los dos cuidadores de caballos ya
no fueran utilizados para el trabajo agricola apoyaria la suposicién de que se les pagaba
con dinero.

Ademas, de este apartado se desprende que se trataba de mano de obra adicional a la
que don Francisco no tenia derecho por su posicién social o su funcién. Los mita, que se
asignaban al cacique o a los principales en funcién de su posicion social, se encontraban
en una relacién de reciprocidad con ellos. Esto queda demostrado en el ejemplo ya cita-
do de los trabajadores asignados a la tercera persona del repartimiento de Jequetepeque.
Don Cristébal Payco, la tercera persona, no tenia que “pagar” ni el trabajo de los mitayos
ni el tributo; en su lugar, distribuia textiles, comida y bebida a los mitayos.”®

En su carta al rey espafiol del 12 de noviembre de 1567, el Dr. Cuenca expuso de qué
manera habia cambiado las relaciones de los trabajadores que trabajaban para el cacique
como yanaconas. En primer lugar, explicé la naturaleza de estas relaciones durante el
periodo del dominio inca. La dimensién familiar en la distribucién de los yanaconas al
cacique es evidente aqui.

“[...] tenia / el cagique cierto numero de yndios e yndias para su seruigio Re-
partidos entre / las parcialidades del Repartimiento, y estos yndios seruian
al cacique con sus / mugeres perpetuamente [...] y en muriendo el yndio en-
traba / a seruir su hijo [...] y no dejando hijo la parcialidad proueya de otro
/ yndio [...]"”.>%

Para referirse a esta mano de obra también utilizaba el término “esclavos”. En este
contexto, queda claro que las condiciones anteriores a la conquista se describen con
el término costumbre.

“En algunas prouincias de las que he visitado los caciques tenian costumbre
y dizen que hera ansy en tiempo del ynga que de todo el Repartimiento tenia

el cacique cierto numero de yndios e yndias para su servicio”.”®

Estos “yndios e yndias” o “esclavos” eran mantenidos por el cacique con alimentos y
ropa, por lo que el Dr. Cuenca defini6 su trabajo como trabajo “no remunerado”.”
Durante la visita en Trujillo, el Dr. Cuenca limit6 el tiempo de trabajo de por vida de
estos indios “por sus mitas” e introdujo el pago del trabajo, que debia realizarse de

acuerdo con la tasa del tributo que recibia el cacique.

587 AGI-J 458: f. 1976-1977.

588 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
589 Tbid.

590 Thid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 164



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...]el ca/cique tiene tanto seruigio como antes tenia y los yndios de seruigio

no son / esclabos” .51

Con estos nuevos “atributos” de la categoria de los yanaconas, el Dr. Cuenca introdujo
al mismo tiempo la obligacion de tributar de esta mano de obra.” No obstante, los
caciques conservaron el privilegio de tener derecho a determinados servicios laborales.
Las relaciones de reciprocidad destruidas fueron sustituidas también en este caso por el
pago o la tasa, y se cumpli6 con las exigencias de la Corona espafiola de que los caciques
tampoco prestaran servicios no remunerados.

A partir de entonces, las normas de las ordenanzas del Dr. Cuenca impidieron a los caci-
ques emplear en sus hogares a mujeres solteras y viudas que no pertenecieran a la parte
de la poblacion sujeta al pago de tributos.”®® Esta norma también debe clasificarse en el
ambito de las normas matrimoniales, que ya se han tratado en el cap. I11.2.2.3.4., ya que
también estaba dirigida contra la poligamia encubierta que los espafioles sospechaban
en el hogar del cacique. El cacique debia proporcionar la materia prima a las tejedoras que
trabajaban en su casa y pagarles el trabajo. El Dr. Cuenca fij6 un precio de seis tomines
por prenda.®*

Esta disposicion tenia por objeto eliminar la contradiccién entre una produccion basada
en el principio de reciprocidad a nivel del cacicazgo y las transacciones lucrativas de los
caciques con los comerciantes esparfioles segun los principios del mercado colonial, en
los que los textiles se convertian en mercancia.” En el ejemplo anterior se trata de la
legitimacién para que el cacigue pueda aceptar ropa en general como “tributo”. El tipo
de ropa que siempre habia recibido segtn la “costumbre” se describe con exactitud en
la fuente:

“tefiyda de diferentes colores para / hazer las franjas con que guar/nege las
” 596

mantas y camysetas”.
El caciqgue también subray6 que “sus indios” le entregaban estos productos de forma
voluntaria, un aspecto que se menciona a menudo en las crénicas en relacién con el
“tributo” en la época prehispanica y que en todos los documentos reales y en las fuen-
tes de la administracion colonial —sobre el papel— se consideraba un requisito previo

1 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

%2 Véase cap. 111.2.2.5.2.

593 Cuenca [1566] 1975: 12v.

% Ibid.: 22v. A modo de comparacién, cabe sefialar que el precio de una prenda de vestir terminada en
Huénuco y en Chucuito en la época de las visitas, en los afios sesenta, era de 2 pesos. 1 peso equivale
a tomines. Spalding 1973: 587. Esto puede significar que el precio fijado por el Dr. Cuenca no tenfa
relacién con el precio de mercado. Véase Spalding 1982: 330-331.

% Spalding 1973: 581-600.

5% AGI-] 458: f. 2046.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 165



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

para poder obligar a los indios a pagar impuestos y prestar servicios.” Como se ha de-
mostrado, en la época prehispanica los servicios personales prestados dentro del cacicazgo
formaban parte de las relaciones reciprocas. Un documento del siglo XVIII muestra has-
ta qué punto la prestacion de servicios personales estaba arraigada para el cacique dentro
de la comunidad. En él, los indios de la localidad de Huanchaco, cerca de Trujillo, hacen
referencia a la

“costumbre immemorial de no estar obligados a darse seruicios personales

precisos, sino voluntarios”.”®

Si se cambiara algo, se produciria un motin.””

El carécter “voluntario” y la remuneracién del trabajo (tal y como se habia estableci-
do en la tasa), que debia realizarse ante el corregidor o el sacerdote, fueron finalmente
también para el Dr. Cuenca las condiciones para atender la peticién del cacigue de Je-
quetepeque.

El siguiente ejemplo, que también trata de la asignacién de mujeres, muestra contextos
diferentes a los que acabamos de presentar. Don Francisco Pisbil, principal del reparti-
miento de Chepén y Tecapa,®® pidi6 primero al Dr. Cuenca la exencién de los tributos
al encomendero. En primer lugar, hay que aclarar la posicién social de don Francisco,
ya que en la visita se describe como principal del repartimiento de Chepén, lo que, como
veremos, deja algunas dudas. En esta seccion de la fuente hay tres grafias diferentes de
su nombre: don Pisbis, Pixbil y Pisbil.®*! En la solicitud de asignacién de tejedoras, se
referia a las “yndias biudas y / solteras” de su parcialidad.®” Zevallos Quifiones, que se-
fiala que hay poca informacién sobre los lideres de Chepén, supone que “parece haber
sido el primer Cacique DON FRANCISCO CHEPEN”".*® Sin embargo, existen algunos
documentos de 1573 que lo mencionan como cacique principal “del pueblo de Chepén”,
con el nombre de “don Francisco PISBIL”.%** El pueblo de San Sebastian de Chepén
no se cre6 hasta la formacion de las reducciones por parte de Francisco de Toledo.®® Es
posible que la creacién de la reduccion de Chepén coincidiera con la nueva concesiéon

%7 Véase cap. 11.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traduccién
es nuestral.

598 ADL, Leg. 269, Exp. 3292 [1724].

5 Tbid.

600 Véase AGI-J 458: 2038. “El curacazgo prehispanico de Pacasmayo se dividi6 en 4 encomiendas: Che-
pén, Chérrepe, Jequetepeque y Moro.” Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12. La encomienda de
Chepén se llama “Chepén y Tecapa”. Ibid. Véase Ramirez 1981: 287, que asigna el pueblo de indios
Tecapa a la encomienda o al repartimiento de Jequetepeque.

601 AGI-] 458: f. 2036v-2037v.

602 Tbid: f. 2037.

603 Zevallos Quifiones 1989: 27.

604 Tbid.

695 Tbid. Véase Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12: “Los indios de la encomienda de Chepén estuvieron
reducidos en el pueblo del mismo nombre.”

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 166



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

del titulo de encomienda de Chepén a Diego de Galdo en 1572.%% Posiblemente, el titu-
lo de cacique principal para don Francisco Pisbil se introdujera solo en este contexto. El
Dr. Cuenca todavia lo habia incluido en la tasa como tributario en 1566. De la peticion
de Don Francisco de ser eximido del pago de tributos se deduce que en esta época, es
decir, en la época anterior a la formacién de la reduccién por Toledo, debié de haber
otro cacique y otros principales, por lo que Don Francisco no pudo haber sido el primer
cacique de Chepén:

“[...]1 yo soy pringip®l / y lo fue my padre y nunca yo ny / mys antepassados
pagaron / a nadie tributo [...] pido y suplico [...] me de / su mandamyento
para que yo / sea Releuado de tributo y no me / lo pida nyngun pringipal /
ny el cacique 7607

Don Francisco no solo exige la exencion del tributo que se le deberia haber pagado al
encomendero, sino también de las obligaciones para con el cacique. Otros ejemplos de la
visita también demuestran la obligacién tributaria de los principales con sus parcialidades
para con los caciques, que no fue anulada por el Dr. Cuenca, sino que se pretendia faci-
litar su cumplimiento mediante la concesién de una licencia para un caballo con silla y
riendas.%%®

Ademas de la exencién de tributos, que el Dr. Cuenca aprobd, exigié un requerimiento
(mandamiento) que obligara a las viudas y mujeres solteras, las tejedoras de su parciali-
dad, a trabajar para él.

“[...] en my parcialidad / ay ciertas yndias biudas y solteras y para que me
hagan / Ropa para me poder susten/tar tengo necessidad de vn man/da-
myento de vind para que / las pueda compeler a que hagan / pieca y media
de Ropa [...]”.5%”

Esta cita pone de manifiesto la diferencia con la peticién del cacique principal de Jequete-
peque que se ha expuesto anteriormente, ya que Don Francisco Pisbil no se refiere a una
“donacién voluntaria” de los indios, sino que hace hincapié en que las mujeres deberian
ser obligadas a tejer para éL

Existen tres posibilidades para explicar la necesidad de la coaccién para la obtencién
de los servicios laborales, a los que el cacique tenia derecho dentro de las relaciones de

6% Puente Brunke 1992: 455.

607 AGI-J 458: f. 2037.

608 #__don diego [?]caycaynamu / y sefior del pueblo de los y°s / questa junto a la boca del rrio deste
va/lle de chicama... y digo... que yo soy / hombre mayor y muy biejo y que hordinaria/mente sembro
mis chacaras con que dellas / me sustento yo y mi muger y hijos y fa/milia y con que pago mys
tributos mas de dos leguas / de aqui y el cacique mayor / deste valle esta ansymismo tres leguas /
de aqui adonde hordinariamente por fuer/ca he de acudir pa las mytas que el dho mi ca/cique me
manda a my y a todos los demas prin/cipales...”. Ibid: f. 1782v; véase f. 1801.

609 Tbid: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 167



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

reciprocidad legitimadas por las normas juridicas prehispanicas. En primer lugar, es
posible que don Francisco hubiera ido més alld de las normas arraigadas en la socie-
dad prehispdnica que existian para su posicion social como principal en relacion con los
servicios laborales. Quizés, en segundo lugar, a pesar de su integracion en la jerarquia
social existente, no fue hasta el transcurso del desarrollo colonial cuando se le concedié
el derecho a reclamar estos servicios, y en tercer lugar, los cambios que se produjeron en
el transcurso de la divisién del cacicazgo de Pacasmayo en cuatro encomiendas podrian
haber llevado a la denegacion de estos trabajos, como se vera en otros ejemplos.®!°

Responder a estas preguntas se hace mas dificil por el hecho de que en las fuentes
espafiolas se ha perdido rdpidamente la diferenciaciéon de los lideres étnicos en los dis-
tintos niveles de la jerarquia y, por tanto, la complejidad de la jerarquia social que se
documentaria en las fuentes. Sin embargo, las diferencias en si se mantuvieron, “como
lo atestiguan los largos procesos judiciales sobre jurisdiccién politica y privilegios” !

como puede verse también en este ejemplo.

Don Francisco indica la magnitud del trabajo que las mujeres tendrian que realizar para
él en “piegia y media de Ropa”, “como / vimd lo tiene hordenado”.®*? Don Francisco
conocia exactamente la medida del trabajo que tenia derecho a exigir, ya que se referfa

a las ordenanzas de Jayanca, donde se dice:

“[...] sus cagiques ni principales no [...] las puedan conpeler a hazer mas de
pieca y media de ropa en un afio cada quatro meses media pieca del tamafio
y medida de la que por la tasa se manda y no mas [...]”.5"
Se basé en las disposiciones que el Dr. Cuenca habia anunciado en Jayanca, ya que no
existian ordenanzas correspondientes para el repartimiento de Chepén y Tecapa

“ny a llegado a notigia / de las dhas yndias lo que vind / tiene hordena-
do”.tM

Don Francisco basé su derecho a la mano de obra expresamente en las normas del
derecho indiano y no en las reglas tradicionales de reciprocidad.

El Dr. Cuenca determiné entonces,

610 Ademads del trabajo de las mujeres como tejedoras, don Francisco Pisbil exigia también: “que los
yn/dios de mi parcialidad me hagan / en cada vn afio vha sementera / de mayz... ¢ vind a man-
dado de que / a los pringipales que tienen / yndios le hagan vna sementera / de mayz en cada vn
afio__ ”.Ibid,, f. 1986; véase el ejemplo de los Chilchos en cap. [11.2.2.4.6.

611 Ramirez 1981: 289.

612 AGI-J 458: f. 2037.

613 Cuenca [1566] 1975: 22v.

614 AGI-] 458: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 168



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“que las yndias / biudas y solteras de la pargialidad / del dho don fran.co

pisbil le hagan / Ropa conforme a como la hazen / las demas yndias biudas

y solte/ras de otros Repartimyentos / a sus pringipales”.®"®
La decisién del Dr. Cuenca representd, por tanto, una ampliacién de la validez de las
ordenanzas de Jayanca al repartimiento de Chepén y Tecapa, una generalizacién que solo
fue posible gracias a la realizacién de la visita. Por lo tanto, se concluye que la aplicaciéon
de las ordenanzas de Jayanca como “el corpus legislativo mas importante en materia de
derecho indigena para el norte del virreynato”¢'® solo pudo adquirir la calidad de tal en
unidad con la visita. Esto subraya su importancia como instrumento politico y juridico
de la administraciéon virreinal.

El Dr. Cuenca aplic6 a las relaciones socioeconémicas que existian entre las viudas y
las mujeres solteras de la parcialidad y Don Francisco, y que, al estar reguladas por las
ordenanzas de Jayanca y obligar a las mujeres a realizar este trabajo, obviamente no se
caracterizaban por la reciprocidad, las normas que, segtn las ordenanzas, habia intro-
ducido precisamente para configurar las relaciones de reciprocidad y, por tanto, para
la produccion de la renta campesina dentro de una parcialidad o un cacicazgo.®"” Esto
incluia que el principal debia proporcionar el algodén. El pago por pieza debia ser de
un ducado.®® El valor de un ducado de castilla equivalia a seis tomines, el precio por pieza
que ya debia pagarse segtn la visita de La Gasca y que el Dr. Cuenca también habia
fijado en las ordenanzas de Jayanca.®’® Ademads de fijar el precio, se regul6 la cantidad de
textiles por afio, como puede verse en el fragmento de la fuente citado anteriormente.

El trabajo de las mujeres para don Francisco Pisbil apenas puede considerarse en el
contexto de las relaciones caracterizadas por la reciprocidad, ya que su base, el derecho
indiano, y el “caracter voluntario” que se suele destacar en estos casos, han sido susti-
tuidos abiertamente por la coaccién.

Don Diego Nuypsufu habia solicitado al Dr. Cuenca el reconocimiento de su cargo de
principal en el pueblo de Nuyepen del repartimiento de Jequetepeque.®®® Cuatro meses
después del reconocimiento como principal confirmado por el Dr. Cuenca, en julio de
1566, don Diego Nuypsufu pidi6 al Dr. Cuenca tres trabajadores para cuidar su ganado.

“[...] yo tengo cantidad / de ganados de obejas de castilla / y para guardallas

tengo necessidad / de tres yndios para que me guarden / el dho ganado
[...]7.52

615 AGI-J 458: f. 2037v.

616 Peralta Ruiz 1986: 124.

617 Cuenca [1566] 1975: 12v, 20r.

618 AGI-J 458: f. 2037v-2038.

619 Ramirez 1986, Apéndice 1: 277; Cuenca [1566] 1975: 20r.
620 Véase cap. 111.2.2.4.6.

621 AGI-] 458: f. 1979.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 169



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

El Dr. Cuenca hizo que los alcaldes le asignaran la mano de obra. La fuente no especifica
si esta procedia o no de su parcialidad. En cuanto al pago, el Dr. Cuenca se remiti6 a
las ordenanzas de Trujillo.*?> Con toda probabilidad se trata de las ordenanzas de Chica-
ma, que habian sido promulgadas el 17 de junio de 1566 ante el cabildo de Trujillo.?*
En ellas habia fijado el salario en seis fomines “En plata E una hanega de mays para
sustentacion”.®** Esta categoria de mano de obra debe compararse estructuralmente
con la mano de obra remunerada en dinero que se ha tratado anteriormente. Se tra-
taba de mano de obra adicional, es decir, no confirmada por las normas tradicionales,
que también se habia separado del proceso de produccién caracterizado por relaciones
socioecondmicas de reciprocidad.

2.2.4.6. La negativa a reconocer el dominio del cacique y el trabajo realizado

Ademas de la disposicién sobre mano de obra legitimada por la administracion colonial
espafiola que se describe aqui, la visita documenta una gran cantidad de ejemplos en
los que se le neg6 al cacique el reconocimiento de su dominio y, por lo tanto, también
el trabajo. Lamentablemente, las razones de esto no pueden ser rastreadas en detalle,
como en el caso de los chilchos en Chachapoyas.

Don Hernando Chilcho, el cacique principal de la provincia de Chilchos en Chachapoyas,
disponia de una comisién real que le daba derecho a reclamar un nidmero determina-
do de trabajadores de su parcialidad. Sin embargo, los principales no se lo concedieron.
Don Hernando Chilcho exigi6 al Dr. Cuenca fuertes multas para estos principales. Aqui
queda claro que el cacique principal de la “provincia” de Chilchos, como se denomina
aqui a la unidad sociopolitica, reclamaba mano de obra que solo pertenecia a la par-
cialidad, de la que también era lider, al igual que de toda la unidad.®® Esta parcialidad
estaba compuesta por otras subunidades, cada una de las cuales estaba dirigida por un
cacique principal. Por razones que no se pueden reconstruir aqui, al cacique principal se le
nego la aceptacién en su cargo, lo que se tradujo en la negativa a proporcionar mano de
obra. Esto significa que las normas juridicas prehispanicas ya habian quedado en gran
medida derogadas o que la jurisdiccién del cacique principal se habia visto tan limitada
que ya no podia ejecutar él mismo las penas, sino que se vio obligado a recurrir al de-
recho indiano y a los métodos de la burocracia espafiola para hacer valer sus derechos,
que le estaban garantizados por las normas prehispanicas. Sin embargo, esto no podia
hacerse de forma directa; el cacique principal no podia hacer del derecho indiano parte de
su jurisdiccion. Esto solo podia lograrse a través del Dr. Cuenca, a quien Don Hernando
Chilcho le pidi6 que aplicara las “graues penas”.®* En otro caso, al cacique de Ttcume,

622 AGI-J 458: f. 1979v.

623 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 2-7.
624 Tbid.: 6.

625 Véase Netherly 1977.

626 AGI-J 458: f. 1856-1856V.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 170



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

don Francisco Nyncha®® —segtn la fuente, cacique principal- un principal subordinado

le nego la asignacion de 16 trabajadores “por fuerca y contra my / voluntad”.®® Es
posible que don Francisco Nyncha se hubiera excedido en sus pretensiones de distri-
bucién de mano de obra legitimadas por normas prehispdanicas, ya que este conflicto
tiene antecedentes. En 1564, uno de los principales de Tacume, don Fernando Efquic,
habia denunciado ante el corregidor de Trujillo al cacique (el predecesor del mencionado
don Francisco) por usurpar por la fuerza sus tierras y apoderarse de los servicios de
70 miembros de su parcialidad. Ademads, se dice que obligé al padre de este principal, a
quien los indios habian pagado tributo “por costumbre inmemorial”, a abandonar este
repartimiento.®® Se desconoce el resultado de esta peticion y en qué medida el Dr. Cuen-
ca estaba al tanto del caso. En 1566 apareci6 en las fuentes el mencionado Don Francisco
Nyncha como lider de un cacicazgo que ahora unia a los habitantes de las dos unidades
sociales de Ttcume y Mochumi como resultado de la formacién de la reduccion por
el Dr. Cuenca. Es importante que el Dr. Cuenca, aparentemente por consideraciones
politicas, decidiera el caso en interés de este nuevo cacique, y lo hizo estableciendo un
vinculo con la época inca:

“hiziessen como lo so/lian hazer y obedeger en tiempo de / los yngas”.®*

Esto puede interpretarse igualmente como un intento de hacer retroceder la legitimidad
del nuevo cacique, cuyo cargo es resultado de la historia colonial, precisamente a la
época prehispdnica.

En otro caso, el Dr. Cuenca se habia saltado aparentemente la jerarquia social asociada
a ciertos privilegios. El ya mencionado principal Don Diego Nuypsufu, que en un prin-
cipio se habia designado a si mismo como principal de Moérrope en el repartimiento de
Jequetepeque, se describié mds adelante en el texto como principal de la aldea de Nuye-
pen, a cuya parcialidad pertenecen 30 indios.®! Los indios no respetan a este Don Diego
Nuypsufu como principal, sino como mandén, que no tiene derecho a la asignacién de
mano de obra.*? Los espafioles han llamado mandén a un lider de rango inferior con
hasta 50 indios. Este tampoco tenia derecho a ser transportado en una litera.®® Don Die-
go justificé su pretension alegando que habia heredado la mano de obra de su padre,

627 En el caso de Zevallos Quifiones, aparece como Don Francisco Mincha Malca. Zevallos Quifiones 1989:

135.

628 AGI-] 458: f. 2015.

629 Zevallos Quifiones 1989: 133-134.

630 AGI-J 458: f. 2015v.

631 Se desconoce la ubicacién y la pertenencia administrativa de este pueblo. No aparece en la lista de Ra-
mirez, en la que nombra los “curacazgos prehispdnicos, encomiendas espafiolas y pueblos de indios”
entre Pacasmayo en el sur y Jayanca en el norte antes de las reducciones de 1566 y 1572. Ramirez 1981:
286-287.

632 AGI-J 458: f. 1859-1861.

633 Netherly 1977: 155.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 171



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

a quien design6 como cacique principal de Pomape.®** Asi pues, don Diego intent, con
la ayuda de los espafioles, convertir su estatus real en el de principal, y lo consiguid.
Reclamo los siguientes derechos:

“de aqui a / delante no se me pida ny cobre de my / tributo alguno atento
a que soy / tal principal antes Vuesa merced / mande que los dichos mys
yndios / en rreconoscimyento de senorio / me den algun tributo y seruicio
/ 0 me hagan sementera de maiz / con que me pueda sustentar / dandome
Vuesa mrd sobre todo”.*%
El Dr. Cuenca tenia, por tanto, un manddén que se encontraba en el escalén més bajo de
la jerarquia y cuya parcialidad estaba formada por treinta hogares, exentos de tributa-
cién y con derecho a mano de obra, algo que le habia sido denegado inicialmente por
su parcialidad y por los demads principales de Jequetepeque.®®® Al parecer, don Diego era
un ejemplo de lo que Ramirez denominaba un cacigue de “nuevo estilo”. El Dr. Cuen-
ca habia ido mds alla de los privilegios de los caciques y principales legitimados por las
normas prehispdnicas, asi como de la opinién de los representantes del rey como San-
tilldn, quien habia abogado por que se limitara el nimero de principales pertenecientes
a la élite y que, por lo tanto, no hubiera principales que fueran lideres de menos de 100
hogares. Sin embargo, para aquellos principales con mas de 100 hogares o mas, segtn
Santillan, debia mantenerse la jurisdiccion tal y como existia en la época inca.®?’

La visita también ofrece ejemplos de casos en los que se disputé la posicion y los pri-
vilegios de los lideres en los niveles inferiores de la jerarquia social. Por ejemplo, Don
Diego Acga, que vivia en el pueblo de Pomape, fue declarado por Don Juan Puemape,
la sequnda persona del repartimiento de Jequetepeque en la tasa, como un “yndio particu-
lar” que no ocupaba ningtin cargo y no tenia “yndios que manda”. Sin embargo, en la
revision del caso, don Juan Puemape confirmé ante el Dr. Cuenca que Don Diego Acca
era un mandon.

“don juan / dixo quel dicho don diego acga es su / mandon y tiene a su

cargo hasta / doze yndios”.%%®

El Dr. Cuenca confirm¢é a don Diego como mandén, con la condicién de que don Juan
Puemape no le quitara este cargo ni los indios.®** Aunque don Diego Acga fue confirma-

63 Ramirez atribuye “Puemape” al repartimiento Moro, con la observacién de que no estd claro a qué
repartimiento pertenecia realmente este pueblo. Ramirez 1981: 287-288. Segtin la visita del Dr. Cuenca,
Pomape pertenecia al repartimiento de Jequetepeque.

635 AGI-J 458: f. 1861.

636 Para un ejemplo similar, véase ibid: f. 1859-1859v.

637 Santillan [1563] 1950: 57, 103.

638 AGI-] 458: f. 1971.

639 Tbid.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 172



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

do como mandén por el Dr. Cuenca, esto no implicaba la exencién del pago de tributos,
como en el caso de don Diego Nuypsufu descrito anteriormente.

“yo [Don Diego Acca] soy mandon Reconos/ciendo por pringipal y pa/gar
” 640

my tributo”.
Esto es un indicio de la importancia del ntimero de indios pertenecientes a la parcialidad
para la concesién de privilegios en el derecho indiano. Estos ejemplos muestran que, para
poder disponer de mano de obra en un grupo social, primero era necesario que el cacique
estuviera anclado en dicho grupo.

2.2.5. El tributo dentro de la encomienda

2.2.5.1. El tributo por cabezas y el tributo “por comunidad”

La pregunta formulada en las instrucciones de la corona dirigidas a Antonio de Men-
doza en 1551, “que la tazagion que se ha de hazer de los dichos tributos sea por ca-
becas”, fue calificada por Polo de Ondegardo como el mas controvertido de todos los
problemas planteados en las instrucciones.®! Un afio después, la Corona ya exigio a la
audiencia de Lima que abandonara el sistema colectivo de reparto del tributo que se ha-
bia mantenido hasta entonces y que introdujera el sistema individual, para que “cada
indio sepa lo que le cabe”. Se preveia que los indios pagaran tributo en funcién de sus
posesiones, “que el indio rico pagase y tributase como rico y el pobre como pobre”.%*
Sin embargo, el tributo por cabezas no se introdujo en la regién norte de Perti hasta la
visita del Dr. Cuenca. El trasfondo de esta situacion fue la crisis de los afios 60, ya descri-
ta, en la que los intereses fiscales de la Corona comenzaron a dominar la politica india.
El consentimiento a este cambio, otorgado por el gobernador Castro, se refleja en sus
ordenanzas de corregidores; sin embargo, la misma actitud también se puede encontrar en
las observaciones criticas de las ordenanzas, que segiin Assadourian reflejan la actitud
del arzobispo Loayza. Sin embargo, Castro habia abandonado la idea de la corona de
gravar a los indios de forma diferente en funcién de su riqueza.

“que lo que mas ganaren o tuuieren, sera suyo propio de cada uno, porque
” 643

entendiendo que no les han de llevar sus haziendas”.
El Dr. Cuenca, por su parte, habia renunciado a una diferenciacién de las tasas de tri-
butacion con el argumento de que no existian diferencias de riqueza entre los indios.®*
Sin embargo, la introduccién por parte del Dr. Cuenca de la distribucién del tributo per

640 AGI-J 458: f. 1971.

641 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 173.

642 Assadourian 1987: 398.

643 Garcfa de Castro [1565] 1957: 513.

64 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151. Véase las explicaciones en las paginas siguientes.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 173



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

capita supuso “una poderosa cufia tendente a descentrar a las organizaciones indige-
” 645

nas”.
Polo de Ondegardo fue, junto con Falcén y Santo Tomads, uno de los pocos que se opu-
sieron a un tributo por cabezas. Justificé su postura en una amplia respuesta en la que
abord¢ las condiciones sociales incas. Desde hacia 300 afios no existia ninguna obliga-
cién fiscal individual. Polo consideraba que la causa principal de ello era la falta de
propiedad privada de tierras, ganado y materias primas.

“[...] porque su propia chécara no era en su mano dexalla de hazer, porque
la tierra que a cada vno se sefialava cada vn afio para su negeszidad [...]/[...]
todo el ganado y la lana, y Ropa que dello se saca se posée en comunidad
hasta el dia de oy” .54
El orden prehispanico de pagar impuestos incluia la distribucion del trabajo por parte
de los caciques.

“Repartiéndose por comunidad por su orden enbia el pueblo los que son
menester y los demds entienden cada uno en su hazienda. Y en esto son tan
delicados en el Repartir el trabajo para que sea ygual [...]”.**

Precisamente la distribucion del trabajo por parte de los cacigues fue uno de los argu-
mentos de los opositores al tributo “por comunidad”, como Santilldn y Matienzo, segtin
los cuales los cacigues aumentarian arbitrariamente el importe de las tasas y prestacio-
nes.*® El Dr. Cuenca también destac6é que con la introduccion del tributo por cabezas
habfa disminuido la tasa tributaria de cada individuo.®* Los caciques vieron la mayor
restriccion de sus privilegios y funciones tradicionales que debian aceptar con la intro-
duccién del tributo por cabezas en las posibilidades limitadas de distribuir el trabajo
entre sus stibditos. En la “Representacion” de Falcén, los caciques se opusieron al tribu-
to por cabezas porque ya no garantizaba la libre capacidad de decisién de los caciques

de “repartir entre los indios lo que cabe a cada uno de pagar de tributo”.®

Polo asegur6 que la forma prehispdnica de repartir el trabajo y los tributos no suponia
ninguna desventaja para los indios, y describié por si mismo la forma en que los caci-
ques y principales repartian el tributo “por comunidad” en el “repartimiento de Pava”
(Charcas), que debia pagar un tributo de 11.000 pesos “de plata ensayada y marcada”.

645 Assadourian 1987: 398. Véase las explicaciones sobre la introduccién de la obligacion tributaria para
los hombres solteros, que apoy6 esta tendencia.

646 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 176, 178.

647 Tbid: 177, 176.

648 Santilldn [1563] 1950: 72-74, 95; Matienzo [1567] 1967: 52, 59-60.

649 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

650 Falcén [1567] 1918: 161; Assadourian 1987: 390.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 174



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“para dividir estos once mil pesos, se juntan de todos como treinta indios
principales y quipocamayos, que son sus contadores y marcamayos, y pues-
to caso que dan sus voces con sus piedras y machices lafrisoles puestos en el
suelo con que hacen sus cuentas por la orden acostumbrada. Finalmente, en
menos de tres horas supo delante de mi cada parcialidad lo que le cabia, y
en este general repartimiento, porque se vaya entendiendo el fraude de los
caciques, entendidas sus platicas y cuenta, no hay duda sin6 que ninguno
consiente agraviar a su parcialidad”.®!

Ademads de la distribucién de tareas entre las distintas parcialidades que se describen
aqui, Polo describié cémo se llevé a cabo dentro de la parcialidad.

“Manda la tasa que se den cient pesos y cient pares de alpargatas, y veinte
mantas; tasan ellos desta manera: que diez indios que vayan a las minas
con su granjeria traerdn los cient pesos, y estos diez indios rreparten entre
si y rreparten otros tantos que vayan por la cabuya y otros que hagan los
alpargatas; y rreparten la lana para que cada parcialidad hile su parte; y
sacan quatro indios que las texan y asi cunplan con su tributo. Y para pagar
el maiz haze la comunidad vna sementera, y de aqui sale lo que dan [...]
Y en quanto el trabajo, tanbién tienen quenta en el Repartirle, [...] y que si
uno trabaja este afio, no lo haga el que viene, avnque en esto se crehe que

Reseruard algunos deudos o amigos pero en esto fégil es el rremedio”.®>

En el capitulo II.1.5. [véase nota 534] se ha explicado cémo funcionaba el principio de
ayuda mutua a nivel de la comunidad en la época prehispdnica. La descripcién de Polo
de Ondegardo deja claro que, incluso después de la conquista espafiola, el tributo se
pagaba al encomendero sobre la base de los mismos principios.

Otra justificaciéon de los detractores del tributo “por comunidad” para el tributo por
cabezas —como Santillan— es la idea de

“que despues de empadronados los tributarios [...] y los curacas del tributo
que 4 cada uno cabe [...], se dé & cada curaca cargo de hacer juntar y recabar
de sus cient indios el tributo que les cabe”.®>
Esto significa que, a pesar del tributo por cabezas, el cacique seguiria siendo responsable
de la distribucién del trabajo. En este sentido, la idea también se encuentra formulada
por el Dr. Cuenca.

651 Polo de Ondegardo [1571] 1990: 150-151.

652 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 150-151, 149; véase también Polo de Ondegardo [1571] 1990: 115-116,
121-122, 146-147.

653 Santillan [1563] 1950: 103.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 175



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

“[...] se cobrare de cada yndio en particular para la paga de lo q(ue) por la

tasa esta repartido [...]/[...] y se repartan por sus ayllos y parcialidades del

repartimiento conforme al numero que cada pargialidad tuviere”.®*
Sin embargo, también hubo declaraciones en las que los defensores del tributo por cabe-
zas seguian los mismos argumentos que Polo de Ondegardo, quien habia previsto para
el sistema tributario espafiol una aproximacién al “orden” incaico con las costumbres co-
rrespondientes. En su justificacion de haber introducido el tributo por cabezas durante
su visita, el Dr. Cuenca también se refiri6 a las condiciones prehispdnicas, aunque con
un discurso diferente.

“El tributo se les ha repartido por cabecas por que por la mayor parte los yn-
dios no tienen haziendas [...] y por las ynformaciones de la visita paresce que
en tiempo de los yngas todo el tributo que los yndios daban hera personal
[...] por manera que no se halla que los yndios tributasen por haziendas [...]
y por que los caciques hasta aqui despues que los espafioles entraron en la
tierra han cobrado y Repartido entre los yndios el tributo por cabezas guar-
dé esta orden [...] y con echar tributo moderado a los yndios abra ygualdad
entre ellos [...]”.%%
Polo ya habia criticado anteriormente consideraciones similares, segtin las cuales los
indios aparecen individualmente en la tasa como sujetos pasivos, pero la distribucién de
las tasas como “Regla general” debe permanecer en la comunidad. Esto no puede funcio-
nar, ya que con una regla universal no es posible compensar las diferentes condiciones
de vida de los individuos, que pueden darse incluso dentro de una parcialidad. Los que
hacen este tipo de propuestas “hablan sin spiriengia, a lo menos sin conocimiento destos

naturales” .95

2.2.5.2. El tributo por cabezas en la visita del Dr. Cuenca

Durante la visita, el Dr. Cuenca solicit6 la asignaciéon de un pastor a un mitayo, “natur®l
del rrepartimiento de guamachuco”,*” que poseia algunas ovejas. Dijo que tenia seis
hermanos, cuatro de los cuales eran tributarios. Pidié que uno de los hermanos pagara
su tributo trabajando como pastor en su propia familia y que los cacigues no le diesen
otro empleo. El Dr. Cuenca concedi6 la licencia correspondiente.®®® Para los cacigues,
que inicialmente no habian aceptado esta regulacién, el nivel de todo el repartimiento
debia ser decisivo debido a la normativa tributaria vigente, segtin la cual se imponia un
impuesto “por comunidad” al repartimiento, a partir del cual se transmitfa la distribu-

cién del trabajo y las contribuciones a entregar de acuerdo con las normas tradicionales

654 Cuenca [1566] 1975: £. 8v, 11,

055 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

6% Polo de Ondegardo [1561] 1940: 179.
657 AGI-] 458: f. 1879,

6%8 Tbid: f. 1879-1880.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 176



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

a los principales de las unidades de organizacion social. El propésito del mitayo de em-
plear a un hermano en su propio hogar como tributario iba en contra de las normas
tradicionales segtin las cuales se habia organizado la mita. Por esta razén, los principales
tuvieron que rechazar la peticiéon del mitayo. El Dr. Cuenca, por el contrario, que en la
visita habia apoyado el tributo por cabezas, procedi6 a distribuir las cuotas entre los dis-
tintos hogares. En este contexto se enmarca también su consentimiento a la peticién del
mitayo. De esta manera, la introduccién del tributo por cabezas favorecié igualmente el
surgimiento de economias privadas, en este caso la ganaderia, de los mitayos.

2.2.5.3. La obligacién tributaria

El Dr. Cuenca estableci6 el limite de edad de los contribuyentes entre los 17 y los 47
anos.® De lo expuesto hasta ahora sobre la menor tributaciéon de los hombres solteros
se deduce que, al introducir un limite de edad, el Dr. Cuenca pudo prescindir de la
distincién entre hombres casados y no casados. La disposicion sobre el limite de edad
se remonta a una auto de la audiencia de Lima.*® Distinguia a la costa de los demas
limites de edad habituales, que iban de los 18 a los 50 afios. Con la introduccién de
un limite de edad y la imposicién de los hombres solteros por parte del Dr. Cuenca, la
norma de clasificacién de los habitantes vigente en el Tawantinsuyu quedé derogada
para la realizacién del censo de contribuyentes. En la época inca, la edad se describia en
términos que explicaban la capacidad de trabajo de las personas.®®! Una primera razén
para la tributacién de los hombres solteros se ha mencionado anteriormente en relacién
con las normas matrimoniales. Con una segunda razén, que el Dr. Cuenca menciond,
incluso se refirié a una norma inca:

“Hasta aqui y en tiempo de los yngas, los yndios en siendo hombres y te-
niendo fuerzas para trabajar [...]”.%6

Se trata, como dice Assadourian, de una reinterpretacion intencionada de las estructu-
ras incas, “dejando de considerar los ritos y ceremonias con que el Ynga realizaba y
justificaba la transformacion de los jovenes en atun runa: la distribucién de mujeres, la
dotacion de tierra y la construccién de una casa para si.”®? Una tercera razon para este
impuesto es que los cacigues también exigian el tributo a los solteros.®®*

Cada afio se debia revisar el “quipo y memoria de los tales yndios” para conocer el
namero exacto de habitantes. Matienzo habia establecido en el “Gobierno del Perd”
una forma especifica para este fin, segtin la cual el recuento debia realizarse cada seis

6% Cuenca [1566] 1975: 11v. Indios mayores de 47 afios tenian que realizar tareas para la comunidad. Véase
también AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

660 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

661 Guaman Poma de Ayala [1613] 1980, Tomo 1: 173-183.

662 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

663 Assadourian 1987: 399.

664 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151; Assadourian 1987: 399.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 177



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

meses. Ademads, el encomendero y ambos corregidores, el “Corregidor de la ciudad” y
el “Corregidor de los pueblos de indios”, debian ser informados sobre el ntimero de
habitantes.®®

Ademés, el Dr. Cuenca ordené la obligacién tributaria para los yanaconas. Esto encaja
en los esfuerzos de la administraciéon colonial descritos anteriormente para restringir
las migraciones de la poblacién sujeta a tributacién y su asentamiento como yanaconas
en otras zonas de asentamiento. Ademas, con la consagracién juridica de la obligacién
tributaria para los yanaconas se pretendia evitar que los caciques se apropiaran de los
yanaconas de otros repartimientos como mano de obra barata y adicional. Esto significaba
dejar que la categoria de los yanaconas se diluyera en la poblacién sujeta a tributacion.%6
Esta orden del Dr. Cuenca también se oponia a la exigencia de los cacigues de Yauyos de
eximir a los yanaconas de la obligacién tributaria.

“[...] los [...] caciques y pringipales suelen recoger y traer de otras partes
yndios que llaman yanaconas y a estos tales dan tierras [...] y los [...] reserban
de pagar tributo y por que en la tasa se le sefiala el seruicio que an de tener
para siy para sus mugeres e sementeras e guardas de ganados se manda que
los [...] yanaconas contribuyan con los demas yndios en la paga del tributo
[...] 0 salgan del repartimiento [...]”.%¢’

Lope Garcia de Castro ya habia exigido un tributo a los yanaconas un afio antes, en
septiembre de 1565.°8 El contenido de la demanda del Dr. Cuenca coincide plenamente
con el de Castro.

En referencia a la época inca, el Dr. Cuenca también eximi6 a las viudas y a las mujeres
solteras de la obligacién de pagar tributos.

“Reserbe de / tributo y [...] paresge que las tales en tiempo del ynga”.%®°

El privilegio de los caciques y principales de estar exentos del pago de tributos ya se ha
tratado en el capitulo I11.2.2.4.

2.2.5.4. La transformacion del tributo en renta monetaria

Assadourian también ha caracterizado al Dr. Cuenca como un precursor de Toledo en lo
que respecta a la monetizacion del tributo.®” En general, durante la segunda mitad del

665 Matienzo [1567] 1967: 52, 67. “por escrito si supiere leer, y no lo sabiendo, por quipo, de cuantos indios
hay en el repartimiento, y de la edad de cada uno, por casas, diciendo: Juan Coca, indio casado; su
muger, Juana; tienen cuatro hijos, etc. Poner los que son cristianos, y los que no lo son.” ibid.: 52.

666 Assadourian 1989: 427.

667 Cuenca [1566] 1975: 14r.

668 Garcia de Castro [1565] 1957: 517.

669 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

670 Assadourian 1987: 401.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 178



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

siglo XVI, el nimero de productos y tributos en especie exigidos en las diferentes tasas
se redujo gradualmente, hasta que al final del siglo predominé la renta monetaria.®”* En
la elaboracioén de la tasa para la costa, el Dr. Cuenca atin cumplia con las exigencias de
la Corona, segtin las cuales el tributo debia pagarse en especie o en forma de productos.

“[...] en los llanos se tasaron en ropa de algodon, trigo y maiz y aves, que
” 672

todo lo cogen y crian”.
Assadourian también menciona las razones por las que el Dr. Cuenca acat6 las 6rde-
nes de la Corona en la zona costera. La drastica disminucién de la poblacién, especial-
mente en esta region, habia provocado una crisis en la produccién y el procesamiento
del algod6n, que requeria mucha mano de obra. A pesar de la produccién en grandes
cantidades, seguia habiendo una gran demanda de textiles de algodén, como ya se ha
demostrado con la tasa de La Gasca, que era la principal forma de tributo en la costa.’”
Como parte del tributo que se pagaba dentro de la encomienda, los espafioles tenian asi
acceso directo a estos productos. Las razones para incluir los textiles de algodén en la
tasa eran principalmente de naturaleza comercial, ya que estos productos se vendian en
el mercado.*”

A diferencia de la costa, la tasa del repartimiento Guamachuco, en las tierras altas, con-
sistia en su mayor parte en una renta monetaria. El 81 % del tributo se fij6 en pesos
de plata.’” Los productos que el repartimiento Guamachuco podia pagar como tributo
—trigo, maiz, fibras de cabuya y “comidas de los yndios”®®*— no podian venderse en
el mercado de la misma manera directa que los textiles de algodén, debido a que la
demanda era menor en comparacién con el algodén. Segin el Dr. Cuenca, el namero
de ovejas era demasiado reducido para poder suministrar suficiente lana como tribu-
t0.5”7 Puente Brunke sospecha que detrés de esta normativa del Dr. Cuenca se escondia
una mayor necesidad de mano de obra para trabajar en los campos de los espafioles
o en otros servicios, ya que los indios debian cumplir con la renta monetaria exigida

671 Puente Brunke 1992: 206.

672 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

673 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206; Zevallos Quifiones 1973: 116-117.

674 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206, 203. En su ensayo sobre los textiles exigidos por
las tasas de las encomiendas de Trujillo, Zevallos se pregunta quiénes demandaban estas prendas y
para quiénes estaban destinadas. Llegé a la conclusién de que eran los miembros de los hogares
tributarios quienes compraban este tipo de ropa, tal y como se describe en la visita de La Gasca, asi
como los esparioles, que debian proporcionar ropa a los indios cuando les exigian servicios. Zevallos
Quifiones 1973: 108-109. Sin embargo, los textiles también formaban parte del pago de los trabajadores
que los espafioles obligaban a trabajar en los llamados asientos de trabajo, independientemente de la
encomienda, entre los que se encontraban negros, mulatos, mestizos y espafioles. Jara 1987: 33 y ss.

675 Assadourian 1987: 402; Puente Brunke 1992: 206. Sobre los mecanismos del comercio y el mercado,
véase Spalding 1982: 330-331.

676 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

677 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 179



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

mediante “rescates y contrataciones”, asi como “en alquilarse y cargarse”.*”® Esto iba
abiertamente en contra de las 6rdenes de la Corona y de la abolicion legalmente funda-
mentada de las “cargas” desde la visita general de La Gasca, asi como de la eliminacién
de esta forma de trabajo exigida de nuevo por los caciques en la “Representaciéon” de
Falcon.

2.2.5.5. La transformacion del tributo en renta monetaria mediante la visita: el
intercambio de trabajo

Los ejemplos citados hasta ahora de la visita del Dr. Cuenca han demostrado que el
“pago” del trabajo agricola para el cacique se realizaba en forma de bienes en especie;
sin embargo, a las tejedoras y a los cuidadores de caballos, cuyas relaciones laborales
habian sido reorganizadas por el Dr. Cuenca, se les pagaba en dinero. Ademas, se esta-
blecieron tributos a los encomenderos en forma de dinero cuando los productos exigidos
no se ajustaban a las condiciones naturales en las que vivian los tributarios. Asi, los in-
dios que vivian en las montafias de Chachapoyas estaban obligados por el encomendero a
entregar ropa de algodén como tributo, aunque en esa regién no se cultivaba algodén:
“no tiene algod6n como es notorio” .57

Otro ejemplo es el de una parcialidad de pescadores de Ttcume, que tenian que pagar
tributos en forma de textiles. Su principal insisti6 en que intercambiarian y venderian
pescado para obtener lana, algodoén, chaquira, entre otros, y asi poder entregar al en-
comendero el tributo en forma de textiles.®® Otra parcialidad de pescadores de Tucume
debia entregar maiz como tributo, pero como no poseian tierras, tenian que pagar todo
con plata, incluso los alimentos para su propio consumo.®! En este contexto también
hay que situar el hecho de que los pescadores fueran obligados por su principal a rea-
lizar trabajos agricolas.®® A esto se suma que los trabajos agricolas se consideraban
“oficios baxos”.5%

En los dos casos citados de los repartimientos de Ticume y Chachapoyas, se ha desta-
cado que la propuesta de pagar el tributo en dinero provino de los propios principales.
El Dr. Cuenca lo ha confirmado. Las relaciones entre mercancia-dinero de los distintos
repartimientos con la repiiblica de los espafioles habian avanzado tanto desde la introduc-
cién parcial de la renta monetaria con la tasa de La Gasca, que ya no interesaba a los
principales pagar el tributo en forma de los productos locales de los repartimientos o en
especie, como habia exigido la Corona. Esto, a su vez, debia coincidir con las intencio-

678 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Puente Brunke 1992: 206.
679 AGI-] 458: . 1849.

680 Tbid: f. 1931-1931v.

681 Tbid: f. 2016.

682 Thid: f. 1898v.

683 Thid: f. 1931-1931v

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 180



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

nes del Dr. Cuenca de aumentar los ingresos tributarios de los repartimientos mediante
la monetizacion del tributo.t®*

Sin embargo, es posible que los indios también tuvieran interés en mantener las rela-
ciones econdmicas naturales dentro y entre los repartimientos y, para ello, retener los
productos naturales. Este motivo también se corresponde con el interés de los caciques
en mantener las prestaciones laborales en la tasa, como se explicard mds adelante en el
texto. Esta tiltima posibilidad se ve respaldada por el siguiente ejemplo de los indios de
Arica. Puente Brunke ha denominado “monetizacién prematura” a la monetizacién en
determinados repartimientos, que se produjo por iniciativa de los propios indios y que
también se observo en otras regiones del virreinato.%®> Cita el ejemplo de Trelles (1978),
que menciona la tasa de los indios de Arica, quienes pagaban la mayor parte del tributo
en dinero en lugar de la cantidad exigida de ganado. Hay dos posibles interpretaciones:
los indios de Arica no disponian de suficiente ganado o —esta es la interpretacion que
tavorece Trelles— la gran utilidad del ganado para los propios indios justificaba el pago
de dinero a cambio.®%

Se trata de formas de intercambio por trabajo comparables a estos ejemplos cuando,
en lugar de trigo, que debia pagarse al encomendero como tributo, se enviaban mitayos
para trabajar sus campos. Por razones que no podemos reconstruir aqui con detalle,
los campos del repartimiento de Jequetepeque, las sementeras de comunidad, no podian
trabajarse para suministrar al encomendero el trigo exigido.

“[...] en lugar del dho trigo / demos mitayos al dho nuestro enco/mendero
por que la caben de hazer su / chacara y sementera que haze en el dho
Repartimyento tasando y moderando / el trigo que auemos de dar a un
prescio / onesto y lo que en ello montare se /lo paguemos [...] en los dhos
y°s mitayos”.%%
El Dr. Cuenca aceptd, pero nuevamente con la condicién de que el trabajo de los mitayos
también debia ser remunerado en este caso. En primer lugar, cabe sefialar que el hecho
de ofrecer trabajo a cambio de granos estd en consonancia con las condiciones sociales
prehispanicas, en las que los tributos se pagaban principalmente en forma de trabajo
sobre la base de la reciprocidad dentro de la comunidad. La integracién del trabajo indi-
gena en las condiciones coloniales queda patente en la decisiéon del Dr. Cuenca de que
este trabajo debia remunerarse, y no en forma de productos naturales, como en el caso
del trabajo prestado al cacique, sino en forma de dinero,

“conforme a la tasa / de jornales pregonada En trugillo”®%®

684 Assadourian 1987: 400, 402.

685 Puente Brunke 1992: 206.

68 Tbid. [Citando a Trelles Arestegui 1978].
687 AGIJ 458: . 1866-1866v.

638 AGLJ 458: f. 1866v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 181



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

por el trabajo en la agricultura, que los espafioles tenfan que pagar a los mitayos.

Asi, la visita del Dr. Cuenca demuestra que no solo los encomenderos, como demuestran
la mayoria de las fuentes, sino también los caciques tenian interés en mantener la exis-
tencia de los servicios personales en la tasa. Este interés ya se habia puesto de manifiesto
en las demandas de los caciques, reflejadas en la “Representacion” de Falcon. La visita
confirma la suposiciéon de Assadourian, basada en un “conocimiento muy pobre”, de
que, debido a la identidad que existia entre la categoria espafiola de servicios persona-
les y los servicios laborales exigidos en el Tawantinsuyu, “las jefaturas étnicas también
asumieron una posicion de resistencia contra los cambios promovidos por el Estado
colonial”.®® Que el intercambio de tributos fijos por trabajo era una préctica habitual
desde hacia tiempo se desprende de una real cédula de 1549, dirigida por segunda vez
en 1562 a la audiencia de Lima, que prohibia esta forma de intercambio, “aunque sea de
voluntad de los caciques e yndios de los tales pueblos”.*® Con la condiciéon de que se
pagaran los servicios personales por este intercambio, el Dr. Cuenca consideraba eviden-
temente que habia cumplido con las exigencias de la Corona.

Apenas diez afios después, Falcon se quejoé ante el rey de que los encomenderos utilizaban
esta practica para enriquecerse. Destaco que, de esta manera, los encomenderos obtenian
ganancias ain mayores de las que habrian podido obtener con la renta de los productos.

“[...] aunque se mand¢ en las prouisiones quel tributo personal no se conmu-
tase a otra cosa, y en lugar dello dieron a los encomenderos gran cantidad de
yndios, a tan baxo precio, que ganaron mas que valia el seruicio personal”.**!

2.2.6. Mita y mita de plaza

Se ha explicado como, mediante las regulaciones del Dr. Cuenca, se pretendia introducir
en las comunidades la institucion de la mita de plaza o relaciones que ya no funcionaban
Gnicamente sobre la base de la reciprocidad. Las prestaciones laborales (“tribute la-
bor”%? para los encomenderos) siguieron formando parte de la tasa, aunque se redujeron
desde la visita de La Gasca. A ello se sumaron, con el establecimiento de la mita colonial
a partir de la década de 1550, con cuya ayuda también los no-encomenderos podian re-
clamar mano de obra, otras prestaciones laborales que debian realizar los indios. En este
punto se abordaran algunos aspectos de la regulacién de la forma colonial de la mita.*

689 Assadourian 1988: 134.

690 Segtin ibid.: 135.

691 Falc6n [1575] 1970: 59.

692 Ramirez 1986: 40.

093 Ademds de la visita del Dr. Cuenca, también se consultan fuentes del siglo XVII. Esto parece justifi-
cado, ya que la institucién de la mita (mita de plaza) se mantuvo sin cambios en sus rasgos esenciales
hasta bien entrado el siglo XVIIL.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 182



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

En la costa se podia reclutar a la sexta parte de la poblacion tributaria y en las tierras
altas a la séptima.®* Los caciques y, en algunos casos, los mayordomos®> eran respon-
sables de distribuir las cuotas correspondientes de mano de obra que se enviaban a
Trujillo para realizar obras publicas (por ejemplo, en la construcciéon o la limpieza de
los canales de riego). Otros se dedicaban a la reparacién de carreteras y caminos o a
la construccion de iglesias, y otros trabajaban en las tierras y en los hogares privados
de los espafioles.®”® Una vez que los mitayos llegaban a Trujillo, un alcalde o, més tar-
de, el corregidor los asignaba a los aspirantes —encomenderos y no-encomenderos, segin
sus provisiones, que debian ser confirmadas por el virrey—. Los mitayos solo podian ser
empleados para los trabajos para los que se habian expedido las provisiones.®”

En la literatura existen diferentes opiniones sobre la duracién de la mita.”® Lo que es

seguro es que las fechas en las que se cambiaba a la mano de obra se fijaban de manera
diferente segtin el tipo de trabajo que se debia realizar. Las normas sobre la duracién de
un turno estaban sujetas a cambios constantes. Segtn la visita del Dr. Cuenca, un turno
de mita en Trujillo duraba diez dias; los pastores cambiaban cada mes. En relacién con
las ordenanzas de Chicama, ya se ha sefialado que el Dr. Cuenca habia prolongado este
turno de 10 dias a un mes.*” Toledo habia fijado la duracién de una mita ganadera en
seis meses, pero es poco probable que esto se hubiera regulado de manera general. En
una fuente de principios del siglo XVII se mencionan dos meses para la mita ganadera,
pero también 48 dias (con diferentes remuneraciones), y en un documento de finales
del siglo XVII se mencionan 20 dias y una jornada laboral diaria de 5:00 a 18:00 horas
para la mita chacarera.”® Por el contrario, para los trabajadores asignados a los cacigues
en el marco de la mincca se preveia un periodo de un afio.””! La remuneracion de estos
trabajos también se regulaba de forma muy diferente. Se dispone de datos sobre dife-
rentes periodos de tiempo. En algunos casos, la distancia a recorrer (que también estaba

094 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. Esta proporcién sigui6 vigente en los siglos XVII y XVIII, véase ADL,
Leg. 197, Exp. 1327 [1664] para la costa; Leg. 209, Exp. 1564 [1707] para las tierras altas. Sin embargo,
en la época de la conquista espafiola del Perd existia otra proporcién. “Francisco Pizarro fij6 la primera
mita en 1/5 de los indios tributarios”. Loredo 1940: 84.

09 ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607].

6% Ramirez 1986: 40.

%7 ADL, Leg. 209, Exp. 1564 [1707]; Leg. 267, Exp. 3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp.

3112 [1626], Exp. 3135 [1641]; Leg. 266, Exp. 3058; “Testimonio real de las provisiones de mitayos y

estancia de carne”, Trujillo [1585], BN - A 262.

Segtin Ramirez, en el siglo XVI un turno en Trujillo solia durar tres meses, mientras que en el siglo

XVII, en la agricultura costera, duraba dos meses. Ramirez 1986: 40, 407-408, nota al pie 9. Ganster

informa de un turno de seis meses en la agricultura y la ganaderia, al que estaban obligados los indios

de Moche. Segtin ibid.: 407, nota al pie 9. Tomas Ricarte, de Sanlticar de Barrameda, declar6 que, como
alguacil mayor en Chachapoyas y San Juan de la Frontera, habia sido responsable de la “reparticién de

los indios mitayos que se reparten por semanas [énfasis de K.N.]”. Zavala 1978, vol. 1: 110.

699 AGI-J 458: £.1991-1992, f. 1979. Véase cap. I11.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original,
en castellano: “Las ordenanzas de Chicama (1566)”; la traduccién es nuestra].

700 Toledo 1989, vol. 2: 346; ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607]; Leg. 205, Exp. 1465 [1683].

701 AGI-] 458: f. 1977-1977v.

698

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 183



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

sujeta a normas fijas) se incluia en la remuneracién, en otros no. Cabe mencionar aqui
especialmente el “salario” de la mita de plaza en la ciudad. En 1585, en Trujillo, ascendia
a un real y un quartillo de alimentos al dfa.” El importe de la remuneracion habia sido
tijado por Toledo, aunque con tres quartillos de alimentos al dia. En el caso de la mita
en la construccién de edificios, se afiadian sacos y mantas, asi como un quartillo mds de
alimentos como compensacion por la dureza del trabajo.”

Las cargas que la mita de plaza suponia para los indios se desprenden de la visita del
Dr. Cuenca. El cacique del repartimiento de Chao afirma que, ademads de los indios de su
repartimiento para la “mita ordinaria” a Santa, debe enviar a Trujillo a 14 indios més de
lo establecido en la tasa. Sin embargo, segtn la tasa, su repartimiento solo cuenta con 175
indios tributarios. Para poder pagar la mita en las ciudades, se necesita el doble de mano
de obra,

“la / mytad q van a la myta y la otra / mytad que vienen porque ay quin/ze
leguas desde nuestras tierras / a la ciudad de truxillo [...] y de alli a Santa ay
siete leguas de camyno / despoblado y arenales [...]”.”*

Asi, los mitayos estan veinte dias fuera del repartimiento para realizar diez dias de mita.
Ademiés, los indios tributarios de Chao trabajan en el tambo y se encargan de guiar a los
viajeros a través del desierto.

“como / estamos en el camyno rreal / por donde passan todos los ca/my-
7 705

nantes”.
Por esta razén, a veces todos los indios tributarios se encontraban al mismo tiempo fuera
del repartimiento.

“[...] somos muy be/xados [...] e no po/demos hazer nuestros labores / ny
” 706

sementeras”.
La provision de Martin Enriquez sobre la asignacion de indios mitayos ilustra muy clara-
mente la importancia de la mita de plaza para la supervivencia de la ciudad de Trujillo.
Trujillo habia quedado muy destruida en 1578, el afio de la catéstrofe de El Nifio.”"”

702 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. 1 peso ensayado = 1 peso de oro de plata ensayada (de 1586) = 13,25 reales.
1 quartillo = 1/4 de un celemin = 1/48 de una fanega. Ramirez 1986: 277-279.

703 Toledo 1989, vol. 2: 346.

704 AGI-J 458: f. 1991v.

705 Tbid.

706 Tbid.: 1991-1991v.

707 ADL, Leg. 266, Exp. 3058. Provision... sobre los indios mitayos que han de acudir de la sierra y llanos
de la ciudad de Truxillo a fabricar el edificio de dicha ciudad y servicios de la plaza, asi como para
la guarda de ganados y de beneficios de tierras..., que se reparten a los vecinos y moradores de ella
y la orden que ha de haber en hacer el repartimiento que se acomete al Capitan Francisco de Ulloa y

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 184



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] por falta de los dhos yndios mitayos [Trujillo - K.N.] yua en gran di/mi-
nucion assi en los edifficios y poblacion della como en la lauor y benefficio
del campo sementeras y / ganados y no se hallauan mantenimientos oy por
su ffalta la hauia en la mayor parte deste reyno y que / si lo sussodicho
no se rremediase de pressente seria en gran perjuicio del y esta dha ciudad
se despoblaria / por que no se podrian sustentar los vezinos y moradores
della y se les perdian sus haziendas y seria dificul/toso [...] rremedio si se
tardase y me pidieron y suplicaron que atendiendo a las dichas caussas y
conseruacion / desta tierra les hizisse mrd. de mandarles dar y repartir suf-
ticiente numero de yndios mitayos que les / pudiesen seruir assi en la plaza
y seruicios de cassas como para la Rehedifficacion de los dhos edificios /
sementeras y Heredades y guardas de ganados [...]”.”®

A pesar de la falta de mano de obra, se debe prestar atencién a lo siguiente:

“que no exceda la rreparticion de la sesta parte y la septima en la sierra /
como esta mandado [...]”."%

Casi 1.000 mitayos trabajaban en Trujillo en la agricultura y en los hogares de los espafio-
les. La fuente indica que a los “vecinos y moradores” se les asignaron 238 mitayos para el
“seruicio de sus cassas”. De la lista, que recoge los nombres de los candidatos a mitayos
y el nimero de mitayos que se les asigné para la agricultura, se desprende un total de
740 indios que pagaban la mita ganadera o chacarera.”*° Segun los datos de Cabero (1925)
(segtin Cook, estos datos proceden de Felipe de Lazcano (1604), quien aparentemente
los recopil6 sobre la base de un censo de poblacién de 1575), en aquella época vivian
en Trujillo 654 espafioles y mestizos, hombres y mujeres, casados y solteros.”!! Ademds
de estos casi 1.000 mitayos asignados a la ciudad por la provision de Martin Enriquez,
456 indios (hombres y mujeres, nifios y nifias) vivian permanentemente en los hogares
de los espafioles, “la mayor parte ocupados en officios y aprovechamientos propios”.
Estos formaban parte del total de 1194 indios forasteros “de los pueblos de los llanos y
provincias de la sierra” que residian en Trujillo en ese momento, “ocupados en labran-
zas y oficios de su aprovechamiento”.”!? En total, durante la época del virrey Toledo, se
contabilizaron en Trujillo 925 espafioles y mestizos, 1.073 esclavos negros y 1.194 indios
forasteros (incluidos los nifios).”*?

asi mismo para la paga de los jornales de dichos indios. [1585]; Cabero 1906: 496; Ecologia e Historia
1987.

798 ADL, Leg. 266, Exp. 3058: f. 1.

709 Tbid.: f. 4v.

710 Thid.: . 1v, £. 4.

711 Cabero [1604] 1925: 91; Cook 1981: 140.

712 Cabero [1604] 1925: 93.

713 Tbid.: 92-93.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 185



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

El nimero de indios mencionado en la provisién para la mita de plaza también se docu-
menta en otro documento sobre la distribucién de los mitayos, que, al igual que en la
provision citada, se habfa vuelto a realizar tras una catastrofe natural.”!*

En 1619, Trujillo quedé casi completamente destruida por un terremoto. En la fuen-
te correspondiente se distingue entre la “mita ordinaria” y la “mita extraordinaria” o
“servicio particular”, que solo debia servir para la reconstruccién de la ciudad. Inicial-
mente se habian solicitado 1.000 indios para un periodo de diez afios. Esto fue rechazado
por los corregidores de Safia y Chiclayo con el argumento de que otras regiones del nor-
te habfan sufrido dafios similares. Finalmente, se enviaron a Trujillo 400 mitayos de los
repartimientos de la costa para los seis meses de verano y 400 mitayos de Cajamarca, Gua-
machuco y Conchucos para los seis meses de invierno.”*® Se hizo hincapié en que esta
mano de obra solo debia utilizarse para la reconstruccién. Sin embargo, como se pu-
do observar en la distribucién de los trabajadores entre los distintos repartimientos, esto
ya no era asi. La distribucién entre los distintos repartimientos correspondia a la sexta
o séptima parte del ntimero de tributarios.”*® Los corregidores eran responsables de que

714 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623].
715 # . la dha rreparticion / es en la forma y manera siguiente/
Del Repartimiento de Chimo /

y chicama y sus anejos 67 y°s
Del Repartimiento de gua/

nape y chao 12
Del Repartimiento de paijan 10

Del Repartimiento de S. /
Pedro de lloco y xequete/

peque 45
Del Repartimiento de Che/pen 13
Del rrepartimiento de yllimo 56
Del rrepartimiento de tucome 78
Del rrepartimiento de chiclayo

/ y Collique 33

Del Repartimiento de chocope 23
Del Repartimiento de /

ferrinafe 29
Del Repartimiento de mo/tupe 29
400

... se rreparten de la manera siguiente /
Serranos

De la Provincia de Caxamarca 180 yn°s

Del Repartimiento de Guama

chuco 83
Del Corregimiento de los
con/chuco 137
400
.7 Ibid., f. 3v-4.
716 Tbid.: f. 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 186



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

los mitayos llegaran a Trujillo; ademads, junto con un miembro del cabildo de la ciudad y
un representante de la Iglesia, eran responsables de la asignacién de la mano de obra:

“[...] los ynvieis puntualmente / a la placa publica de donde se an de / yr
entregando a las perssonas a / quien se ovieren sefialados conforme / al
rrepartimiento que para / hello se a de hazer por el corregidor / de la dha
ciudad y vn rregidor que / el cabildo disputare y [...] de la yglesia / quisiere
ynviar otro de sus capitulares [...]".7"

Sin embargo, esta carga era tan grande que no se podia enviar a mas indios a la mita.
La asignacion de 163 “yndios de mita”, que ademas se le habia garantizado a Trujillo
durante dos afios, durante 20 dias cada uno, procedentes del corregimiento de Trujillo
para las demads tareas de la “mita ordinaria”, no pudo cumplirse, al igual que la de 150
indios para la villa de Safia. Al respecto se dice:

“[...] y asimismo no / se dieron los 150 yndios que / entonges se le hizo md.
a la uilla de safia por / las mismas causas sin enbargo de estar / en este
distrito [..., ilegible] ocho leguas deste pueblo / por que con el terremoto
dho que daron los / pueblos de donde se les abian de enbiar / los yndios tan
arruinados como la dha / ciudad caidas sus yglesias, ¢iegas y des/truidas
sus agequias perdidas sus comidas / y sus mantas de bestir [..., ilegible] por
lo qual a el dho tienpo / de los dhos cuatro afios que no pueden enterar sus
tributos sin [..., ilegible] con mucho trabajo y siempre dexando rre/cagos de
vn tercio a otro [...] y siel / pueblo de yllimo se le sacasen / como se manda
¢inquenta y seis yn°s / y luego [..., ilegible] perder otros tan/tos para de alli
[Safia - K.N.] a veinte dias se queda/ua [...] ninguno por que de doscientos /
tributarios se dan ¢inquenta y tres de ses/ta parte y no abia con que enterar

es/tos para guardas de ganados ni para / beneficiar y coxer las sementeras
[ ]l/ 718

El salario también debia pagarse directamente a los indios en presencia de un represen-
tante de la Iglesia, “como se pagara la demas / mita hordinaria”. Al destacar que este
dinero no era suficiente para pagar los tributos,”” se subrayaba una vez ma4s la carga
que suponia la obligacién de trabajar en el marco de la mita de plaza, cuyo alcance no
se habia reducido a pesar de los graves dafios causados por la catdstrofe natural. Ade-
mas, aqui quedo claro hasta qué punto la sociedad espafiola dependia del trabajo de los
indios y en qué medida se les explotaba.

Estos dos documentos disponibles sobre la mita de plaza en Trujillo tienen en comun
que la redistribucién de los mitayos que documentan tuvo que llevarse a cabo como

717 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623]: £. 6v-7.
718 Thid.: f. 9-9v.
719 Thid.: f. 5v, 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 187



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

consecuencia de graves catastrofes naturales.”® La cuestion del nimero de mitayos em-
pleados en Trujillo en tiempos “normales” debe quedar abierta por el momento.

2.2.7. Las relaciones entre la repiiblica de los indios y 1a repiiblica de los
espaiioles

En el contexto de una aparente orientacion hacia las condiciones socioeconémicas pre-
hispanicas, en las ordenanzas se determino la creacion de un mercado.”?! Entre las nor-
mas que provenian de la época incaica se encontraba la de que los artesanos no podian
trabajar en la mita, como ya era practica habitual, sino solo en sus oficios. Esta norma
se adapto sin dificultad a las nuevas condiciones mercantiles coloniales, ya que solo asi
era posible que pudieran participar en las relaciones de intercambio en el mercado. El
hecho de que los artesanos continuaran con sus oficios, a lo que también podian ser obli-
gados por los alcaldes segin las ordenanzas, y vendieran sus productos en el mercado,
se definié de hecho como una norma juridica en las ordenanzas, cuyo incumplimiento
acarreaba una sancion. Si los artesanos abandonaban su oficio, se les amenazaba con
una pena de 50 latigazos y un corte de pelo.”? Entre los oficios se encontraban:

“plateros carpinteros pintores tintoreros sastres ¢apateros y huseros e otros
7 723

semejantes”, ademds “cunbicos alpargateros y cabestreros”.
El Dr. Cuenca mencioné que los artesanos vivian separados unos de otros segtn su
oficio:

“[...] y [...] tengan cargos los dichos cagiques y pringipales y alcaldes [...] y
117 724

dar horden como todos los yndios oficiales biuan en sus calles por si”.
El nuevo orden econémico colonial debia funcionar, por tanto, mediante la creacién
de un mercado. Una funcién esencial del mercado era el comercio del algodén.” El
mercado sustituyd practicamente a las relaciones de reciprocidad prehispdanicas, que
también habfan caracterizado las relaciones de intercambio de los artesanos. Al igual
que las relaciones de reciprocidad, que abarcaban diferentes niveles ecolégicos, permi-
tian obtener productos que no se podian cultivar en el propio territorio del grupo social

720 En otro caso, hubo que volver a distribuir los mitayos en Trujillo cuando se propagé la peste. ADL,
Leg. 266, Exp. 3064 [1589].

721 Assadourian 1987: 403.

722 Cuenca [1566] 1975: 19v.

72 Tbid.: 16v, 19v.

724 Tbid.: 16v; segun el “Aviso del modo que havia en el govierno de los indios en tiempo del Inga...”
sobre el valle de Chincha, los pescadores vivian alli separados del resto de habitantes en una “calle”.
Véase “Aviso...”, en: Rostworowski 1970: 170-171.

725 Cuenca [1566] 1975: 22v.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 188



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

correspondiente,726 ahora esto seria posible a través de las relaciones de mercado. Esto

y el orden segun el cual debia funcionar el mercado se establecieron en las ordenanzas.

“[...] se proueen de lo que no tienen en sus tierras y venden sus comidas
rropa lana y algodén ganados frutas y otras cosas que tienen se manda que
cada semana el jueves aya trianguez [sic] en la placa del dicho / pueblo de
San Saluador el qual trianguez [sic] se haga de sol a sol y en el los yndios
puedan conprar y vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras [...] y que una
vez el afio aya tianguez general al dicho pueblo [...] que dure seis dias [...] y
pasados los yndios se bueluan a sus pueblos y los alcaldes del repartimiento
[...] a de asistir [...] para hazer justigia [...]”.7%

Los equivalentes que se intercambiaron en el mercado no estuvieron sujetos a ninguna
otra restricciéon por parte del Dr. Cuenca.

“[...] los yndios puedan conprar vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras
y ouieren menester unos con otros como les paregiere [...]”.”?

Solo para los textiles, el Dr. Cuenca habia fijado el precio de fabricacién de seis tomines,
como ya se ha mencionado anteriormente. Sin embargo, impuso restricciones al comer-
cio de productos espafioles (“mercaderias de Castilla”), como por ejemplo el vino. Se
trataba, por tanto, de un mercado restringido en cierto modo, ya que, por temor a que
se aprovecharan de los indios, se prohibié a los comerciantes espafioles y a los miem-
bros de otros grupos étnicos como “mestizos [...] mulatos [...] negros” y a sus yanaconas
vender entre los indios.”*

No se haria justicia a las condiciones histéricas si se atribuyera el funcionamiento de
un mercado tnicamente a las regulaciones legales pertinentes. Segtn la visita del Dr.
Cuenca, ya existian relaciones de intercambio en la costa norte.”

El ejemplo anterior de Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Te-
capa, en el que se trataba de la asignacion de tejedoras, aunque de forma condicional,
pero dentro del marco de las relaciones de reciprocidad, puede verse igualmente en el
siguiente contexto, cuyas disposiciones también preveian el uso de la mano de obra de
las mujeres no tributarias.

726 Murra 1982.

727 Cuenca [1566] 1975: 19v-20r. Esta prueba demuestra que los espafioles, incluso en el contexto peruano,
solfan utilizar el término “tianguez”, procedente del ndhuatl, para referirse al “mercado”.

728 Tbid.: 20r.

72 Tbid.: 18v; véase el acta de la visita de Ferrenafe.

730 Véase, por ejemplo, AGI-J 457: f. 871, ] 458: f. 1917, f. 1830; véase Rostworowski 1991.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 189



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Como se ha mencionado anteriormente, el Dr. Cuenca habia eximido del pago de tribu-
tos a las viudas y a las mujeres solteras. Estas constituian una parte muy importante de
la poblacién:

“[...] son en tanto numero que ay Repartimiento donde ay dos y / tres mill
7 731

yndias solteras”.
Ademés, ya se ha sefialado la constante demanda de textiles de algodén, que fue el
motivo por el que el Dr. Cuenca mantuvo la elevada proporcién de la renta de los pro-
ductos, especialmente del algodon sin procesar y procesado, en las tasas de la costa.
El objetivo del Dr. Cuenca era aumentar atin més esta produccioén, aprovechando la
mano de obra de las mujeres, que no estaban obligadas a pagar tributos, y tratando de
mercantilizarlas de hecho. El Dr. Cuenca previé que las viudas y las mujeres solteras
procesaran la lana y el algodén almacenados en la tesoreria del pueblo y que se les
pagara por ello con fondos de la tesoreria del pueblo:

“[...] conforme a lo que ellas mismas dizen tienen por bastante paga, y a los

que le suelen dar los mercaderes”.”*?

Los ingresos obtenidos por la venta en el mercado debian ingresar en la caja del pueblo.
Es evidente que no se trata de relaciones de reciprocidad. Los precios de los textiles pro-
ducidos de esta manera ya no son fijados por el Dr. Cuenca, sino que son determinados
por las propias tejedoras o por los comerciantes, es decir, indirectamente a través del
mercado. Las tejedoras estan vinculadas a la produccién y al intercambio en el mercado
a través del precio de la mercancia, que ellas mismas fijan o negocian con los comer-
ciantes. Se paga el trabajo de las tejedoras; las ganancias se destinan en parte a la caja
del pueblo y en parte a los comerciantes.

Esta normativa del Dr. Cuenca establece, por tanto, una segunda forma de produccién
independiente de la renta agraria descrita anteriormente con el ejemplo de Jequetepe-
que. Esto supuso “un cierto grado de transformacién de la estructura productiva como

efecto de la demanda externa”.”33

Sin embargo, esta forma de produccién esta sujeta a ciertas restricciones y, por lo tanto,
a un control del proceso productivo derivado de la regulacién de la renta por parte del
Dr. Cuenca, como por ejemplo el suministro de la materia prima y la limitacion de la
jornada laboral, ya que

“lo que les manda hazer es Repartido de quatro en quatro meses y no se han

de ocupar en todo el afio mas que dos meses”.”3

731 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
732 Thid.

733 Assadourian 1982a: 116.

734 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 190



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Aqui se aprecia otra diferencia con respecto a la regulacién del trabajo de Don Francisco.
Mientras que para este se estableci6 una cantidad maxima de textiles que no debia
superarse, en este caso se trata de una limitacién del tiempo de trabajo. Esto dejaba
abierta la posibilidad de producir una mayor cantidad, siempre y cuando fueran las
propias tejedoras quienes fijaran el precio.

Estas regulaciones del Dr. Cuenca favorecieron la monetizacién y mercantilizacién de
la produccién de las comunidades. La visita contribuy6 asi a romper con el “sistema in-
digena primitivo” y apoyar la formacién del nuevo sistema econémico mercantil.”* El
trabajo de las tejedoras para el principal de Chepén y la regulacion del trabajo de las
viudas y las mujeres solteras por parte del Dr. Cuenca tienen en comun la coaccién
extraeconémica. Assadourian destaca que, en el Perti, en una manipulacién tnica, el
Estado ejercié control sobre la mano de obra campesina suprimiendo la renta de los
productos, monetizando el excedente de mano de obra y trasladdndola fuera de la acti-
vidad agricola clésica en forma de trabajo forzoso temporal.”®

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo General de Indias - Sevilla, Espafia (AGI)

Seccién Justicia (])
J 456-461:
Residencia tomada al doctor Gregorio Gonzélez de Cuenca, oidor de la Real
Audiencia de los Reyes y a sus oficiales, de la visita hecha a la provincia de
Trujillo, por el licenciado Pedro Sdnchez de Paredes, oidor de dicha Audiencia
[1573]

Seccién Audiencia de Lima (Lima)
Lima 92, Cartas y expedientes: Presidente y oidores de la audiencia (1549-
1567)
R. 18, No. 137: Carta de Dr. Cuenca al Rey [1566]
R. 19, Nos. 140, 140a: Traslado de los capitulos que el Dr. Cuenca embio al
concilio provincial de los Reyes [1567]
R. 19, No. 151: Carta del Dr. Cuenca al Rey [12 de noviembre de 1567]

Biblioteca Nacional del Pert - Lima, Pert (BN)
“Testimonio real de las provisiones de mitayos y estancia de carne”, Trujillo [1585]
(A 262)
“Memorial acerca de las mitas de los indios del Pera”, Buenos Aires [1664] (B 516)

735 Assadourian 1982b: 68-69.
736 Tbid.: 74.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 191



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Archivo Departamental de La Libertad - Trujillo, Pert (ADL)

Judicial - Corregimiento - Causas Ordinarias

Leg. 197, Exp. 1327 [1664], Leg. 205, Exp. 1465 [1683], Leg. 209, Exp. 1564 [1707]
- Asuntos de Gobierno

Leg. 266, Exp. 3058 [1585], Exp. 3064 [1589], Exp. 3074 [1607]; Leg. 267, Exp.

3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp. 3112 [1626], Exp. 3135

[1641]; Leg. 269, Exp. 3267 [1724], Exp. 3292 [1724]
- Juez Pesquisidor

Leg. 273, Exp. 3396 [1616]
- Compulsas

Leg. 263, Exp. 3003 [1743]

- Real Hacienda - Compulsas
Leg. 131, Exp. 161

Bibliografia

Actas del Cabildo de Trujillo
1969 Vol. 1: 1549-1560, Vol. 2: 1566-1571, Vol. 3: 1598-1604. Lima.

Angulo, Domingo de
1920 Fundacién y poblacién de la villa de Zafia (1563). Revista del Archivo Nacional 1
(Entrega II):280-301.

Assadourian, Carlos Sempat

1982a  El sistema de la economia colonial: el mercado interior, regiones y espacio econémico.
Lima.

1982b La relacion entre el campo y la ciudad en los sistemas econémicos latinoameri-
canos (ss. XVI-XIX). Cultura (Revista del Banco Central del Ecuador) 5(14):67-77.

1983 Dominio colonial y sefiores étnicos en el espacio andino. HISLA. Revista Latino-
americana de Historia Econdmica y Social 1:7-20.

1985 Las rentas reales, el buen gobierno y la hacienda de dios: el parecer de 1568 de
Fr. Francisco de Morales sobre la reformacién de las Indias temporal y espiritual.
Histérica 9(1):75-130.

1987 Los sefiores étnicos y los corregidores de indios en la conformacién del estado
colonial. Anuario de Estudios Americanos 44:325-410.

1988 La renta de la encomienda en la década de 1550: piedad cristiana y deconstruc-
cion. Revista de Indias XLVIII(182-183):109-139.

1989 La despoblacion indigena en Pert y Nueva Espafia durante el siglo XVI. Historia
Mexicana 38(3):419-453.

Briining, Enrique
[1922] 1989  Estudios monogrdficos del departamento de Lambayeque. Reimpr. Chiclayo.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 192



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Cabero, Marco A.

[1604] 1925 Fragmento de una historia de Trujillo. Revista Historica VIII:86-118.

1906 El corregimiento de Safia y el problema histérico de la fundacién de Trujillo.
Revista Historica 1:151-191, 337-373, 487-514.

Collier, George A., Renato I. Rosaldo y John D. Wirth
1982 (ed.) The Inca and Aztec States 1400-1800. Anthropology and History. Nueva York
y Londres.

Cook, Noble David
1981 Demographic Collapse. Indian Peru, 1520-1620. Cambridge.

Cuenca, Gregorio Gonzélez de
[1566] 1975 Ordenanzas de los yndios (Ordenanzas de Jayanca). En: Rostworowski
1975a, pp. 126-154.

Ecologia e Historia

1987  Probanzas de indios y espafioles referentes a las catastrdficas lluvias de 1578, en los
corregimientos de Trujillo y Safia. Version paleogréfica y comentarios de Lorenzo
Huertas Vallejo. Chiclayo.

Espinoza Soriano, Waldemar

[1540] 1967 El primer informe etnolégico sobre Cajamarca. Revista Peruana de Cultura
11-12:5-41.

1975 Elvalle de Jayanca y el reino de los Mochica. Siglos XV y XVI. Bulletin de I” Institut
Francaise d” Etudes Andines 4(3-4):243-274.

1987  Los Incas. Economia, sociedad y estado en la era del Tnhuantinsuyu. Lima.

Falcon, Francisco

[1567] 1918 Representacién hecha en concilio provincial, sobre los dafios y molestias
que se hacen a los indios. Col. de Lib. y Doc. ref. a la hist. del Perii 11:135-176.

[1575] 1970 Carta del lic. Falcén al Rey. En: Lohmann Villena 1970, Apéndice II,
pp. 187-190.

Garcia de Castro, Lope
[1565] 1957 Ordenanzas de corregidores. En: Lohmann Villena 1957, pp. 509-519.

Golte, Jiirgen
1973  Bauern in Peru. Entwicklungsfaktoren in der Wirtschafts- und Sozialgeschichte der in-
dianischen Landbevilkerung von der Inka-Zeit bis heute. Berlin.

Gomez Cumpa, José

1989 El oidor Gregorio Gonzélez de Cuenca y el origen de Chiclayo: un capitulo de
la politica urbana colonial del siglo XVI. Alternativa, Revista de andlisis del Norte
(12):53-68.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 193



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Guamén Poma de Ayala, Felipe
[1613] 1980 EI primer nueva corénica y buen gobierno. 3 vols. México.

Huertas Vallejo, Lorenzo
1985 Sintos originarios y colliques forasteros: antiguos pobladores de la provincia de
Chiclayo. Alternativa, Revista de andlisis del Norte 1(2):61-64.

Jara, Alvaro
1987  Trabajo y salario indigena, siglo XVI. Santiago de Chile.

Levillier, Roberto
1921 (ed.) Gobernantes del Peri. Vol. 1. Madrid.
1922 (ed.) Audiencia de Lima. Vol. 1 (1549-1564). Madrid.

Lisson Chéavez, Emilio

1944 (ed.) La iglesia de Espafia en el Perii. Coleccion de documentos para la historia de la
Iglesia en el Perii, que se encuentran en varios archivos. Vol. 2. 5 vols., publicados
1943-1947. Vols. 1-3: Siglo XVI. Sevilla.

Lohmann Villena, Guillermo

1957  El corregidor de indios en el Perii bajo los Austrias. Lima.

1969-70 Nuevos datos sobre los linajes de los caciques de Lambayeque y Ferrefiafe.
Revista del Museo Nacional 36:102-107.

1970 El licenciado Francisco Falcon (1521-1587): vida, escritos y actuacioén en el Pert
de un procurador de los indios. Anuario de Estudios Americanos XXVII:131-194.

Loredo, Rafael
1940 El reparto de Guaynarima [Introduccién]. Revista Histérica XII1:78-124.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perii. Lima y Parfs.

Moseley, Michael E.
1992 The Incas and their ancestors. The archaeology of Peru. Londres.

Murra, John V.

1967 La visita de los Chupachu como fuente etnolégica. En: Ortiz de Zuiiiga [1562]
1967 (ed.), pp. 383—406. Hudnuco.

1975a  Formaciones econdmicas y politicas del mundo andino. Lima.

1975b La funcién del tejido en varios contextos sociales y politicos (1958). En: Murra
1975a, pp. 145-170.

1975¢  Un reino aymara en 1567 (1968, 1970). En: Murra 1975a, pp. 193-221.

1982 The Mit’a Obligations of Ethnic Groups to the Inca State. En: Collier, Rosaldo
y Wirth 1982, pp. 237-262.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 194



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:
Cornell University.

Ortiz de Zuiiiga, Iiigo
[1562] 1967  Visita de la provincia de Leén de Hudnuco. Murra, John V. (ed.). Vol. 1. 2 vols.,
publicados 1967-1972. Huanuco.

Peralta Ruiz, Victor
1986 Guia bibliografica para el estudio de la region Lambayecana. En: Miguel Glave
Manuel Burga y Victor Peralta (eds.), La historia agraria, pp. 118-188. Chiclayo.

Polo de Ondegardo, Juan

[1561] 1940 Informe sobre la perpetuidad de las encomiendas del Perti. Revista Histo-
rica XIII:125-138.

[1571] 1990 Relacién de los fundamentos acerca del notable dafio que resulta de no
guardar a las indios sus fueros. En: Laura Gonzalez Pujana y Alicia Alonso (eds.),
Polo de Ondegardo. El mundo de los incas, pp. 40-171. Madrid.

Puente Brunke, José de la
1992  Encomienda y Encomenderos en el Perii. Sevilla.

Ramirez, Susan

1981 La organizaciéon econémica de la costa Norte: un andlisis preliminar del periodo
prehispénico tardio. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de Pease
(eds.), Etnohistoria y Antropologin Andina. Segunda Jornada del Museo Nacional de
Historia, pp. 281-298. Lima.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

1987 The “Duerfio de Indios”: Thoughts on the Consequences of the Shifting Bases of
Power of the “Curaca de los Viejos Antiguos” under the Spanish in Sixteenth-
Century Peru. Hispanic American Historical Review 67:575-610.

Rischar, Stefan
1984 Hydraulische Landwirtschaft im kolonialen Trujillo, Perii (16., 17. und 18. Jhd.): Was-
serverteilung und Wasserraub im soziookonomischen Kontext. Hamburg.

Rocca Torres, Luis
1985  La otra historia. Memoria colectiva y canto del pueblo de Zafia. Lima.

Rostworowski, Maria

1961 Curacas y sucesiones. Costa Norte. Lima.

1970 Mercaderes del valle de Chincha en la época prehispanica: un documento y unos
comentarios. Revista Espaiiola de Antropologia Americana 5:135-178.

1975a  Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-
tura 9:119-154.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 195



Karoline Noack, traduccién por Claudio Soltmann

Rostworowski, Maria

1975b  Pescadores, artesanos y mercaderes costefios en el Perti prehispanico. Revista
del Museo Nacional 34:311-349.

1983  Estructuras andinas del poder. Ideologia religiosa y politica. Lima.

1991 Los modelos econémicos. En: Heraclio Bonilla (ed.), El sistema colonial en la Amé-
rica Espafiola, pp. 7-16. Barcelona.

Sanchez Bella, Ismael

1991 (ed.) Derecho Indiano. Estudios. Vol. 1: Las visitas generales en la América espafiola
(ss. XVI-XVII). Vol. 2: Fuentes. Literatura Juridica. Derecho Publico. El gobierno
del Perti: 1556-1564. En: Vol. 2, ibid. Pamplona.

Santillan, Fernando de

[1563] 1879 Relacion del origen, descendencia, politica y gobierno de los Incas. En:
Tres relaciones de antigiiedades peruanas, Madrid.

[1563] 1950 Relacion del origen, descendencia, politica y gobierno de los Incas. En:
Tres relaciones de antigiiedades peruanas, Asuncion.

Spalding, Karen

1973  Kurakas and Commerce: A Chapter in the Evolution of Andean Society. Hispanic
American Historical Review 53(4):581-599.

1975 Hacienda - Village Relations in Andean Society to 1830. Latin American Perspec-
tives 2(1):107-121.

1982 Exploitation as an Economic System: The State and the Extraction of Surplus in
Colonial Peru. En: Collier, Rosaldo y Wirth (1982), pp. 321-342.

1984 Huarochiri. An Andean Society Under Inca and Spanish Rule. Stanford, California.

Toledo, Francisco de
1989  Disposiciones gubernativas para el virreinato del Perii. Vol. 2. 2 vols. Vol. 1 (1986):
1569-1574, Vol. 2 (1989): 1575-1580. Sevilla.

Toro Montalvo, César

1989 Informe sustancial sobre el cacicazgo de Lambayeque del que habla en posesion
Don Eugenio Victorio Temoche Farrochumbi Puicun Soli. En: Antologia de Lam-
bayeque, pp. 140-142. Lima.

Trelles Arestegui, Efrain

1978 Cambios en la tributacién en una encomienda en el sur peruano: comparacién de
las tasas de La Gasca y Toledo. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de
Pease (eds.), Etnohistoria y Antropologin Andina. Primera Jornada del Museo Nacional
de Historia, pp. 33-39. Lima.

Trimborn, Hermann
1927 Familien- und Erbrecht im prakolumbischen Peru. Zeitschrift fiir vergleichende
Rechtswissenschaft 42:352-392.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 196



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Trimborn, Hermann
1979  El reino de Lambayeque en el antiguo Peri. Collectanea Instituti Anthropos 19. St.
Augustin.

Vargas Ugarte, Rubén
1942 Los mochicas y el cacicazgo de Lambayeque. En: Actas y Trabajos Cientificos del
XXVII. Congreso Internacional de Americanistas, vol. 2, pp. 475-482. México.

Zavala, Silvio
1978  El servicio personal de los indios en el Perii. Vol. 1: Extractos del siglo XVI. 3 vols.
Meéxico.

Zevallos Quifiones, Jorge

1973 La ropa de tributo de las encomiendas trujillanas en el siglo XVI. Historia y Cul-
tura 7:107-127.

1989 Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo.

Zorraquin Becd, Ricardo
1986 Los derechos indigenas. Revista de Historia del Derecho 14:427-451.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 197



NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

RESENA DE LIBROS

Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis
Millones. 3 volimenes. Alejandro Malaga. 2024.
Lima: Universidad César Vallejo, 1356 pp.,
ISBN: 9786125114341, 240 soles.

Juan Carlos La Serna

Universidad Nacional Mayor de San Marcos (Lima, Pera)
ORCID: 0000-0002-0350-3709
juan.laserna@unmsm.edu.pe

Recibido: 4 de noviembre de 2025 / Received: November 4, 2025, Aceptado: 9 de diciembre 2025 /
Accepted: December 9, 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 198-203

ISSN: 2750-2902, DOLI: 10.71903 /naa.v4i.3304

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3304
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Qué soles se acercaban al pasado

Luis Millones Santa Gadea (Lima, 1940) es un destacado académico peruano, reconoci-
do por sus estudios sobre las sociedades andinas y la religiosidad popular contempo-
ranea. Formado como historiador en la Pontificia Universidad Catdlica del Perq, en la
década de 1960, posteriormente llevé estudios de posgrado en Chile y los Estados Uni-
dos, acercdndose a la antropologia y decantdndose por una de las 4reas de investigacion
que ha sido crucial para la comprensién del proceso histérico y cultural del Pert: la et-
nohistoria andina. Su fructifera y prolongada trayectoria académica, que supera los 50
afios dedicados a la pesquisa de archivo, el trabajo de campo, la catedra universitaria
y la divulgacién cientifica, lo convierte en uno de los més connotados referentes de las
Ciencias Sociales en nuestro pafs.

En los afios recientes, Millones ha sido objeto de diversos homenajes en los que se han
destacado los hechos maés significativos de su vida personal y trayectoria profesional.
De aqui que podamos identificar algunos episodios que, rescatados de su memoria,
marcaron su nifiez y juventud, circunstancias donde el barrio, el fatbol y la universi-
dad parecen alinearse como hitos que formaron su caracter y despertaron un temprano
interés por el conocimiento profundo de la realidad peruana.

Se cri6 en el barrio de Chacaritas, un conjunto de plazuelas y quintas donde, a media-
dos del siglo XX, se evidenciaba el crisol étnico que terminé por afirmar la identidad del
Centro de Lima, confluencia de diversas herencias: hispanica, africana, asidtica y andi-
na. Un medio no exento de conflicto y pugnas, donde el uso de los pufios, la criollada
y “la cultura del callején” definian la pertenencia a una comunidad, formaron el tem-
peramento de sus integrantes y expresaron la resistencia juvenil frente a una realidad
marcada por la precariedad.

Su encuentro con el mundo espiritual de los Andes terminé de decidirse en el Archivo
de Indias, a donde fue a realizar su primer trabajo de investigacion documental, con
23 afios a cuestas. Fue el azar y la pericia en la lectura paleogréfica, lo que le permi-
ti¢ identificar un expediente que, tras medio siglo de su hallazgo, sigue siendo uno de
los aportes cruciales de su obra académica: el caso del taki ongoy. En una época en la
que la valia del historiador se media por su capacidad de “encontrar el documento”,
este expediente del siglo XVI, que narra la existencia de un movimiento indigena de
resistencia al dominio espiritual de la iglesia catdlica, fue clave para su posterior posi-
cionamiento profesional. Con este hallazgo “qued6 mi carrera asegurada”, ha sefialado
en mas de una ocasion.! De aqui vendria su tesis de doctorado (1967) y sus primeros
articulos publicados en revistas especializadas. Y, pese a las criticas que con los afios
han surgido acerca de su interpretacion de este hecho, el taki ongoy de Millones ha sido
un importante referente en los estudios etnohistéricos en el Perd, logrando trascender
la discusién académica y posiciondndose fuertemente en los discursos identitarios de
los Andes centrales peruanos.

! Los testimonios incluidos en esta resefia provienen de una entrevista personal del autor al doctor Luis
Millones. Lima, 31 de julio del 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 199



Juan Carlos La Serna

Si bien fue tras su internamiento en los archivos en Sevilla donde Millones terminé
convertido en un especialista del fenémeno religioso andino, su acercamiento a la espi-
ritualidad popular es muy anterior. Y aqui se resaltan dos hechos. El primero de ellos,
producto de su propia experiencia familiar. La relacién con su abuela, migrante ancashi-
na y quechuahablante quien, ademds de ofrecerle el afecto y la compafiia en un hogar
disfuncional, lo acercé tempranamente al mundo de duendes, demonios y condenados,
seres propios del universo de creencias andinas. “Cuando ibamos a acostarnos, o en
cualquier momento que ella podia, nos contaba un cuento que era de la comunidad. Yo
aprendi mucho de eso”, recuerda Millones.

Y, en segundo lugar, su ingreso a la Pontificia Universidad Catdlica del Pert, donde
ademads de codearse con un conjunto de compafieros que lo cobijaron y cuya amistad
compartird a lo largo de su vida, pudo entablar una relacion directa con profesores co-
mo Honorio Ferrero, figura destacada en los estudios transdisciplinarios de la religiéon
en el pais. Fue a través del acompafiamiento académico de Ferrero que pudo nutrirse
de una novedosa bibliografia que integraria a sus reflexiones sobre la sociedad andina,
lecturas que lo formaron en la apertura intelectual y la curiosidad necesarias para su
acercamiento al dindmico mundo espiritual de los peruanos.

En su juventud, Millones tuvo la suerte de poder relacionarse a los dos centros de pro-
duccion cientifica méds importantes del Pert de la segunda mitad del siglo XX, los claus-
tros de la Catolica y San Marcos. Y, en el febril ecosistema cultural de la década de 1960,
integrarse a grupos de estudio y de debate promovidos por intelectuales de la talla de
Maria Rostorowski, Ratil Porras Barrenechea, Juan Mejia Baca o Luis E. Valcarcel. Fue
alli donde el interés por el mundo andino venia propiciando la apertura de espacios de
didlogo entre los consagrados profesores sanmarquinos y las nuevas generaciones de
docentes y estudiantes que se formaban en las aulas universitarias limefas.

Como historiador, Millones descubrié tempranamente que su formacién como andinis-
ta estaba incompleta sin un acercamiento a la antropologia. Entonces, la Universidad
Catolica no ofrecia una carrera profesional, solo un seminario que se ofrecia en el Insti-
tuto Riva-Agtiero. Por su propia curiosidad y bajo la guia de Honorio Ferrero fue intro-
duciéndose en esta disciplina, formacién autodidacta que, mds adelante, formalizaria
con un titulo de maestria en la Universidad de Illinois (1977).

El relato personal de Millones nos lleva a otra aventura. Una mds honesta y profana,
donde se reflexiona sobre el trabajo remunerado y las necesidades materiales. Asuntos
impostergables en un pais donde la vida académica exige sacrificios y la permanente
busqueda de recursos —siempre— escasos. A diferencia de sus compafieros de universi-
dad, nuestro etnohistoriador carecia del respaldo de una familia posicionada econémi-
camente por lo que, en sus afios de formacién, el asunto monetario fue una preocupa-
cién constante. Alli su voluntad de formarse paralelamente como profesor de educacién
secundaria. En este aspecto de su vida, destaca la solidaridad de maestros y amigos que

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 200



Qué soles se acercaban al pasado

le facilitaron oportunidades laborales y lo encaminaron a buscar las becas internaciona-
les que permitieron, ademds de su especializacién, la manutencién de una familia que,
con los afios, fue incluyendo a nuevos integrantes.

Millones ingres6 a la docencia universitaria en la década de 1970, destacando su paso
por la Universidad Nacional San Cristébal de Huamanga y la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos, donde hoy es profesor emérito. Ademads, ha sido profesor vi-
sitante en los Estados Unidos, Italia y Canada. Un episodio clave para la realizacion
de sus proyectos académicos ha sido su relacién con el Museo Etnolégico Nacional de
Osaka que, desde 1979 y por el lapso de 30 afios, le ofreci6 el respaldo institucional y
tinanciero para dedicarse a la investigaciéon de campo y los archivos.

Luego de tres décadas dedicadas al estudio de la historia y la espiritualidad de los pue-
blos indigenas y mestizos de los andes centrales, en los noventas Millones direccion6
su interés a la sociedad norcostefia. Fue el literato Miguel Gutiérrez quien le propuso
iniciar esta nueva aventura, viaje en el que, acompafnado de Renata Mayer, descenderia
de los cultos a las montafias sagradas en direccién al mundo espiritual de los pueblos
del mar. Millones recuerda que fue el literato piurano quien le dijo “ya déjate de ir a
la sierra, tienes que conocer la costa” y le ofreci6 los primeros contactos para iniciar
este trayecto que le permiti6 profundizar en el estudio de la tradicién de los tallanes, el
mundo del curanderismo costefio y la religiosidad festiva piurana.

No es posible reconstruir la trayectoria de Luis Millones sin resaltar el papel que ha
ocupado su esposa Renata Mayer en esta empresa. A lo largo de los afios, ella ha veni-
do acompafiando su trajin académico, como confidente, colega y entusiasta correctora.
Allf que muchos de los trabajos publicados reconozca la autoria de ambos especialistas.
Es ella quien también organiza la agenda diaria y la vida en el hogar, donde se ordenan
las actividades de lectura y escritura, asi como el didlogo con colegas y estudiantes que
llegan a la casa de la pareja Millones-Mayer en busca de asesoria o alguna recomenda-
cion.

Tras una larga vida dedicada al estudio del Perta andino, Luis Millones ha recibido
diversos homenajes y reconocimientos: entrevistas, compilaciones de ensayos y refle-
xiones personales y doctorados honoris causa. En este mismo afan, el Fondo Editorial
de la Universidad César Vallejo le ha dedicado una voluminosa obra conjunta donde
numerosos especialistas, amigos y colegas de tres continentes, reflexionan desde sus
propias experiencias y experticias, algunos de los tépicos que han despertado el interés
del ilustre etnohistoriador. La coordinacién de esta obra conjunta corri6 a cargo de los
historiadores Alejandro Mélaga, Claudia Rosas y Daniel Guzman.

La compilacién incluye 34 trabajos inéditos, ademads de cuatro textos misceldneos con
los que se abre la obra conjunta y ofrecen al lector una impresién de los circulos de
afectos y las redes de colaboracién académica que Millones ha trazado a lo largo de

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 201



Juan Carlos La Serna

su prolongada trayectoria. Los coordinadores decidieron organizar el repertorio de ar-
ticulos en tres voliumenes, cada uno dividido en tres secciones. La divisidon en secciones
responde al interés de exponer los tépicos trazados en su labor cientifica. Asi, el pri-
mer tomo inicia con una seccién que incluye tres textos sobre el taki ongoy, una segunda
seccion en la que los trabajos se centran en el estudio etnohistdrico de las comunidades
indigenas, y cierra con una seccion en la que se integran estudios sobre memorias e
imaginarios populares.

En el segundo volumen, la primera seccién ofrece escritos referidos al mundo prehispé-
nico en los Andes y Mesoamérica, la segunda —la mas numerosa de los tres volimenes—
dedicada a las fiestas, danzas y ritualidades andinas, y una tercera en la que los autores
reflexionan sobre el legado del amauta José Marfa Arguedas, maximo referente de la
antropologia andinista peruana.

El tercer volumen inicia con una seccién dedicada al estudio de las sociedades colonia-
les de los siglos XVI y XVII a través de las crénicas, continuando con trabajos dedicados
al impacto de las reformas borboénicas en la América espafiola del siglo XVIII, y cierra
con una seccién que lleva el rétulo de “Educaciéon y politica”, con trabajos de corte
histérico que se centran en los casos peruano y espafiol del siglo XX.

La obra conjunta lleva el titulo de Qué soles se acercaban al pasado, extracto de un poema
con el que Javier Heraud, compafiero en sus primeros afios de universidad, le expre-
saba su amistad y respeto. La iniciativa por publicar una obra conjunta en homenaje
a Luis Millones surgi6 hace més de una década y, tras asegurar la participaciéon de los
autores, logré finalmente recibir el apoyo financiero del fondo editorial universitario.
A recomendacién de sus colegas, Millones decidié no participar directamente de las
decisiones editoriales. Unicamente aporté un conjunto de fotografias personales que, a
manera de dossier, ilustran las paginas finales de cada volumen.

El lector podrd reconocer en esa obra el aprecio y admiracién que genera Millones entre
los académicos latinoamericanistas. La compilacién incluye los aportes de especialistas
en historia, antropologia y lingiiistica del Perd, Bolivia, Chile, Estados Unidos, Jap6n,
Espafia, Alemania, Chile y Argentina, quienes desde sus diversas disciplinas reflexio-
nan sobre los grandes temas e interrogantes que, en décadas pasadas, despertaron el
interés del ilustre investigador peruano.

La lectura del conjunto de trabajos presentados en este homenaje nos permite hacer un
trazado del devenir de los estudios andinistas, en el que se destaca el didlogo inter-
disciplinario entre la historia, la antropologia y la lingiiistica, la temprana valoracion
de las crénicas coloniales para el estudio de las sociedades indigenas americanas, asi
como el renovado interés por comprender el significado de los universos rituales y fes-
tivos en los Andes. La participaciéon de autores de diversas academias nacionales refleja
también el afdn de Millones por impulsar el trabajo interdisciplinario, asi como los es-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 202



Qué soles se acercaban al pasado

tudios comparativos que promuevan el didlogo -——poco usual en nuestro medio-— entre
especialistas de las dos areas culturales mas importantes del continente, los Andes y
Mesoamérica. Esfuerzo que, en los tltimos afios, se ve reflejado en las colaboraciones y
publicaciones en las que Millones sigue participando activamente.

Esta obra es un justo reconocimiento a una larga y denodada carrera de un investiga-
dor y maestro que, desde la década de 1960, se introdujo a las pesquisas de archivos,
recorri6 numerosas comunidades andinas y promovi6 el didlogo desde las aulas uni-
versitarias a fin de ampliar nuestro conocimiento sobre las sociedades del pasado y
problematizar los desafios de la sociedad peruana contemporanea. Labor y curiosidad
que le permitieron trazar una serie de tépicos que hoy siguen guiando la investigacion,
especialmente en el drea de los estudios andinistas.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 203



NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

RESENA DE LIBROS

Profundizando un corpus etnografico y repensan-
do los métodos de publicaciéon antropologica

Cafiaris 1. Arquitectura, organologia y tradicion oral en
Incahuasi y regiones circunvecinas. Juan Javier Rivera
Andia, ed. 2025. Buenos Aires: Rumbosur, 288 pp.,
ISBN: 978-987-4474-58-2

Walther Maradiegue

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitidt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-8235-8334
wmara@uni-bonn.de

Recibido: 9 de octubre de 2025 / Received: October 9, 2025, Aceptado: 30 de octubre de 2025 / Accepted:
October 30, 2025

Canaris Il

Arquitectura, organologia
y tradicion oral en Incahuasi
y regiones circunvecinas

ETHNQAEREALPFPRLEA

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4,2025, pp- 204-207

ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3314

This is an open access article, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://www.rumbosur.org/ethnographica/canaris2/?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3314
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Canaris 11

La antropologia peruana —y la que se puede denominar como antropologia andina- se
desarrolla histéricamente habitada por ausencias y olvidos, a menudo consecuencia de
las politicas raciales del pais y de las agendas impuestas por los grandes centros acadé-
micos del norte global. Dentro de este mapa de inclusiones y olvidos, mds de una region
y grupo social han permanecidos relegados de esta atencién académica. Aunque, como
es de suponer, esto no ha implicado que dichos grupos sociales no hayan persevera-
do en la defensa de sus culturas, lenguas y territorios. El norte del Perti —como regién,
como territorio histérico-cultural, y superando las divisiones entre costa y sierra que
aun permean en el imaginario nacional peruano- es sede de varios de estos grupos
relegados por la academia: investigaciones etnogréficas sobre comunidades Quechua,
Muchik, Talldn, afrodescendientes, Tusdn y Nikkei son escasas, salvo pocas aunque so-
bresalientes excepciones. En este panorama, es atin més llamativa la escasez de trabajo
etnografico en la zona altoandina de esta regién, que comprende en su mayor parte el
limite oriental de la regién Lambayeque y sus zonas limitrofes con las regiones Caja-
marca y Piura. Desde hace mas de una década, el antrop6logo Juan Javier Rivera Andia
ha venido trabajando y publicando etnografias y otras publicaciones de género diverso,
dedicados a lo que él denomina el drea Cafaris para contrarrestar dicho olvido acadé-
mico y para contrastar algunas generalizaciones construidas desde los andes del sur
peruano. Libros, articulos y otros materiales audiovisuales han venido construyendo
un robusto corpus que se constituye en fuente ineludible para los que nos interesamos
por conocer més de esta regién de los Andes.

Como su titulo explica, el libro Cariaris II. Arquitectura, organologia y tradicion oral en In-
cahuasi y regiones circunvecinas es el segundo volumen que recopila textos de su editor,
asi como incluye estudios y creaciones literarias de estudiosos y autores de la misma re-
gion Cafiaris. Asi, el volumen puede ser leido como un texto de multiples perspectivas
donde no prima una sola voz, sino que incluye el trabajo que autores nativos de esta re-
gién han publicado previamente en otros espacios, o que han producido expresamente
para este libro. Esto ya de por si suma una capa de valor a esta publicacién, en tanto
descentra la voz antropolégica y la pone al mismo nivel de investigaciones de expertos
locales que a lo largo de su vida han recopilado informaciones respecto a la cultura e
historia de esta region.

La lectora que requiera una introduccion sistematica a los estudios y debates sobre esta
region haria bien en aproximarse a la introducciéon que Rivera Andia desarrolla en el
primer volumen de esta serie, denominado Cariaris. Etnografias y documentos de la sie-
rra norte del Perii (Rivera Andia 2018). Mientras que aquel volumen resalta estudios
historicos y geogréficos, en el segundo prevalecen compilaciones de tradicién oral, es-
tudios sobre organologia y musica, asi como trabajos que discuten el rol de la Iglesia
de Incahuasi en el ordenamiento territorial y cosmolégico de esta regién de los Andes.
Sobre este tltimo punto —y volviendo al volumen Cafiaris II- es destacable el prélogo
de Catherine Allen, quien compila los argumentos desarrollados por mas de un autor
en este libro y ve en el rol de esta iglesia dentro de las territorialidades indigenas una

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 205



Walther Maradiegue

aproximacion a la orientacion ontolégica “en la que el mundo se experimenta en térmi-
nos de redes de relaciones” (p.14). Este tema es transversal al libro y es articulado por
el mismo Rivera Andia, asi como por Eloy Reyes Huamén y Alfredo Carrasco Lucero,
entre otros.

Un segundo tema transversal al libro tiene que ver con los instrumentos musicales tra-
dicionales y utilizados en Incahuasi, donde destaca el kinranpinkullu, que el editor ya
ha descrito y examinado en otros espacios (Rivera Andfa 2011, 2017). Al respecto, ma-
yores detalles estructurales y musicol6gicos son proporcionados en la segunda parte
del libro, que brinda mayores luces al estudio de este instrumento que, segtn el editor,
constituye un caso particular en la organologia andina. La tercera parte de este libro
incluye compilaciones de tradicién oral en el drea Cafiaris escritas por Alfredo Carras-
co Lucero, Joaquin Huaman Rinza y Ulises Gamonal Guevara. Esta seccion es valiosa
en tanto incluye historias orales provenientes no sélo de la misma drea Cafaris sino
de zonas aledafias y del alto Marafion. Entiendo que esta seleccién invita a vislumbrar
conexiones entre el drea Cafiaris y sus adyacentes regiones en el norte de la regién Ca-
jamarca. La proveniencia de motivos comunes, animales que circulan entre territorios
ecolégico-culturales, y topicos que se encuentran en mds de uno de estos espacios, su-
gieren que existen conexiones histéricas y culturales que deberan ser més analizadas en
el futuro.

El anexo del libro ofrece una muestra corta pero significativa de poesia contempora-
nea escrita por autores Cafiaris, lo que da cuenta de que en esta regién la produccién
literaria sigue buscando nuevas avenidas creativas a medio camino entre los motivos
tradicionales y las amenazas contemporéneas del extractivismo y la desidia del estado
peruano. Curiosamente, el texto del poeta Edwin Lucero Rinza es el tinico en todo el
volumen que ha sido escrito originalmente en Quechua y ha renunciado a la traduccién
en espafiol. Esto tiene que ver con la decisién de este autor respecto a su trabajo lite-
rario, aunque también llama la atencién sobre la ausencia de textos primarios en esta
lengua en el volumen. Junto a otros grupos indigenas de los Andes, la regién Cafaris
aun lucha por preservar su lengua en lo que concierne a servicios estatales, materiales
educativos, etc., por lo que futuros trabajos en, sobre y con autores indigenas debe-
rian replicar este interés. Una ausencia similar tiene que ver con la inclusion de autoras
mujeres en este tipo de compilaciones, reclamo que no se circunscribe a una inclusién
simbolica o discursiva, sino al conocimiento preservado por y entre mujeres en esta re-
gioén, informacioén etnogréfica que serd valiosa de recopilar respecto a —por ejemplo- el
aprendizaje y el uso de plantas medicinales y su relacién con el territorio y ecologias
regionales.

A pesar de estas observaciones, este libro contintia de manera destacada la linea inau-
gurada por su editor en el primer volumen de esta serie y constituye un gran aporte no
s6lo al conocimiento sobre esta region, sino a las metodologias de edicién y co-autoria
intelectual tan oportunas para la antropologia contemporénea. Asi, este libro no es sélo

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 206



Canaris 11

una contribucién para aprender sobre una regién andina que sigue siendo poco conoci-
da, sino también una novedad en el estilo de publicaciones colaborativas y horizontales
en las ciencias sociales.

Referencias

Rivera Andia, Juan Javier

2011 Una flauta traversa tafiida por intérpretes femeninos en la sierra norte peruana.
Estudios Latinoamericanos 31:127-144. DOI: 10.36447 /Estudios2011.v31.art8.

2017 Ritual, concursos folkléricos, mineria y estigmatizaciéon como “pobres” en el nor-
te peruano indigena: una perspectiva desde los cafiarenses quechuahablantes
contempordneos. Revista de Ciencia Politica (Santiago) 37(3):767-786. DOI: 10.4067 /
S0718-090X2017000300767.

2018 (ed.) Cafiaris. Etnografias y documentos de la sierra norte del Perii. Buenos Aires:
Ethnografica. 384 pags.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 207


https://doi.org/10.36447/Estudios2011.v31.art8
https://doi.org/10.4067/S0718-090X2017000300767
https://doi.org/10.4067/S0718-090X2017000300767

NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

VOCES

“Hacer hablar a los antepasados”

Udo Oberem, Catherine Julien y el trabajo con fuentes.
Una entrevista con Kerstin Nowack

Danitza Marquez Ramirez

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681

damarquezra@gmail.com

Sergio Bebin Ctineo

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-9627-8415

sergiobebin@gmail.com

Joaquin J. A. Molina M.

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0001-9130-447X

joaquinmolinam@gmail.com

Kerstin Nowack
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitiat Bonn (Bonn, Alemania)
kerstin_nowack@gmx.de

Recibido: 13 de octubre de 2025 / Received: October 13, 2025, Aceptado: 5 de diciembre de 2025 / Ac-
cepted: December 5, 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 208-217
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3313

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3313
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

“Hacer hablar a los antepasados”

Resumen

Esta contribucién presenta una entrevista con Kerstin Nowack que reconstruye,
desde la memoria intelectual y afectiva, la doble herencia de Udo Oberem y Cath-
erine Julien en la configuracion de los estudios andinos en Bonn. A partir de re-
cuerdos de formacién en los afios 1980, Nowack describe el papel de Oberem en
la consolidaciéon de una etnohistoria rigurosa, centrada en el trabajo directo con
fuentes primarias —crénicas, documentacién judicial y notarial— y en una ética de
lectura que rechaza las citas mediadas y las traducciones acriticas. La conversacion
recorre la génesis de la serie “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS), el lugar de
los estudios andinos dentro de la Altamerikanistik alemana y las tensiones institucio-
nales que marcaron la sucesién de Oberem. En paralelo, se examina la trayectoria
de Catherine Julien, su colaboracién con proyectos arqueoldgicos y etnohistéricos
en Bolivia, su trabajo exhaustivo en archivos como el de Sevilla y la importancia de
publicar en espafiol para dialogar con colegas latinoamericanos. La entrevista con-
cluye con una reflexién personal sobre el estado actual y los posibles futuros de los
estudios andinos en Bonn.

Palabras clave
Etnohistoria andina, Altamerikanistik, Investigaciéon de archivo, Udo Oberem,
Catherine Julien

Abstract

This contribution presents an interview with Kerstin Nowack that reconstructs,
from intellectual and emotional memory, the dual legacy of Udo Oberem and Cath-
erine Julien in shaping Andean studies in Bonn. Drawing on her formative experi-
ences in the 1980s, Nowack describes Oberem’s role in consolidating a rigorous eth-
nohistory, centered on direct engagement with primary sources—chronicles, judi-
cial and notarial documents—and on an ethic of reading that rejects mediated quo-
tations and uncritical translations. The conversation traces the genesis of the “Bon-
ner Amerikanistische Studien” (BAS) series, the place of Andean studies within
German Altamerikanistik, and the institutional tensions that marked Oberem’s suc-
cession. In parallel, the interview examines Catherine Julien’s career, her collabora-
tion on archaeological and ethnohistorical projects in Bolivia, her extensive work in
archives such as the one in Seville, and the importance of publishing in Spanish to
engage in dialogue with Latin American colleagues. The interview concludes with
a personal reflection on the current state and possible futures of Andean studies in
Bonn.

Keywords
Andean ethnohistory, Altamerikanistik, archival research, Udo Oberem, Catherine
Julien

La entrevista con Kerstin Nowack se realizé el 13 de octubre de 2025 en el Museo BASA
(Coleccion de las Américas de Bonn) del Departamento de Antropologia de las Américas de
la Universidad de Bonn.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 209



Danitza Marquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin Molina y Kerstin Nowack

Danitza Marquez Ramirez (DMR): Conversando con Karoline Noack sobre a qué cole-
gas incluir en este dosier, se mencion6 que una de las razones por las cuales Catherine
Julien vino a Bonn en ese tiempo fue, naturalmente, la figura de Udo Oberem y lo que
aqui se estaba discutiendo. De alli surgi6 la idea de incluir alguna contribucién sobre el
legado de Oberem al Departamento de Antropologia de las Américas (Noack 2018): no
solo el investigador, sino el profesor que motivaba a estudiantes y conversaba con ellos.
Ese lado no nos es tan cercano porque hoy accedemos a él principalmente a través de
sus escritos. Como parte del homenaje a Catherine Julien que constituye el presente do-
sier, buscamos rememorar a quienes pasaron por el Departamento de Antropologia de
las Américas y moldearon la forma de ensefiar historia andina aqui. Por eso nos alegra
estar en este conversatorio sobre Catherine Julien, el profesor Oberem y su época.

Kerstin Nowack (KN): Veré en qué medida puedo contribuir. Estudié aqui por primera
vez en 1981 y Oberem falleci6 cinco afios después. Mi experiencia con él fue importante;
aun recuerdo con nitidez sus pautas: como hacer historia, como usar las fuentes. Tenia
opiniones firmes y precisas; todavia recuerdo sus dichos. Ahora mismo estoy leyendo
un articulo de un historiador boliviano sobre ayllus y territorio, cuestiones complejas
entre los incas y las sociedades locales de ese tiempo. En un momento detecté algo
problematico en ese articulo, y su raiz estd en lo que Oberem me ensefi¢ hace tantos
afos: no citar fuentes (primarias ni secundarias) a través de otras fuentes secundarias.
Una regla simple que, sin embargo, se incumple a veces. El recalcaba que ese no era el
método apropiado y que siempre habia que consultar el material mds original. Salvo
que sea completamente inaccesible, algo mds frecuente hace 40 afios que hoy. Ahora
puedo sentarme con el ordenador y leer en linea revistas argentinas de 1937 o 1939
sin problema; entonces, si no estaban en la biblioteca Ibero-Amerikanisches Institut,
no eran accesibles. Es una de esas cosas que me hacen oir a Oberem “habldndome”
todavia. Resulta extrafio, porque no conservo tantos recuerdos de su método docente
o de seminarios concretos; muchas cosas se han diluido con los afios. Pero esas reglas
pequefias siguen muy presentes.

Sergio Bebin Ctineo (SBC): Usted mencioné que lleg6 al departamento en 1981. ;Qué
la motivé a estudiar estos temas? ;Como se interesé por los estudios andinos o latino-
americanos?

KN: Es una pregunta dificil. Tiene que ver con mi juventud y con una tradicion de lec-
turas en Alemania sobre pueblos indigenas norteamericanos. Por recomendacién de mi
padre lei libros sobre Tecumseh, conocido en Estados Unidos por organizar resistencias
contra los estadounidenses, con apoyo britanico, a comienzos del siglo XIX. Eso des-
pert6 mi interés por los indigenas de Norteamérica, al nivel de lecturas para jovenes:
novelas y textos serios. Al mismo tiempo, por influencia de mi madre y su interés por el
pasado, me interesé en la arqueologia. Al terminar la escuela pensé que no tenia sentido
estudiar América del Norte: alli hay mucha gente para estudiar sus propias culturas in-
digenas y, como alemana, probablemente nadie me necesitaba. Supe entonces de estos

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 210



“Hacer hablar a los antepasados”

estudios —entonces llamados Altamerikanistik— en tres lugares. Soy de Hamburgo; las
sedes eran Hamburgo, Berlin occidental y Bonn. Por razones personales queria irme a
otra ciudad. Berlin occidental no me atrajo debido a su ubicacién en el interior de la Re-
publica Democrética Alemana. Conoci a alguien del Museo de Etnologia de Hamburgo
(Museum fiir Volkerkunde, hoy MARKK); me pregunt6 si me interesaba la lingiiistica:
le dije que de ninguna manera, y eso descart6 Hamburgo, donde se trabajaba mucho
con lenguas y con Mesoamérica. Aquella persona me recomendé a Udo Oberem como
buen profesor, y por eso llegué aqui. No soy aventurera; me gusta “viajar” con la mente.

SBC: ;Qué lineas de investigacion o ensefianzas aqui la motivaron a continuar? ;Qué
hacia Oberem entonces que la cautivé?

KN: El Departamento de Antropologia de las Américas estaba separado de la antropo-
logia general. Tomé ambos, y también prehistoria, para tener algo de arqueologia. Por
eso me cuesta atribuir qué parte de lo que hice estaba directamente vinculada a Obe-
rem, sobre todo en los primeros afios. En los estudios avanzados —teniamos un sistema
distinto al de hoy— Oberem estuvo maés presente. Subrayaba el trabajo con fuentes y,
naturalmente, los incas en general (aunque sus intereses personales se vinculaban maés
con Ecuador). Distinguiamos entre seminarios y clases magistrales, y debiamos escribir
trabajos extensos; a veces eran casi primeras investigaciones a partir de fuentes. El resul-
tado fue mi interés duradero por los incas. Durante afios alguien me llamé “discipula
de Oberem” por lo incaico. Y, aunque él era excelente profesor —clases y seminarios
bien organizados, 16gicos, los temas seguian un hilo—, mantenia distancia: nunca tuve
impresién de su vida fuera de la universidad; la relacioén era distante.

Joaquin Molina (JM): ;Habia més profesores en ese momento?

KN: Si. En antropologia, Hans-Jiirgen Paproth. Y quisiera mencionar algo sobre la se-
rie “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS): fue impulsada por Oberem en los afios
setenta, cuando se introdujeron las tesis de maestria en humanidades. Esas tesis no se
publicaban; Oberem consideré que algunas eran muy buenas y se perdian, y asi naci6
la serie. Sin recursos, con estudiantes que no ganaban mucho, se alcanzaron mds de
cincuenta publicaciones: algo increible y motivo de orgullo institucional.

JM: ;Recuerda alguna ponencia o seminario de Oberem en particular? ; Algtn invitado?

KN: Antes de su muerte hubo, por ejemplo, una conferencia —creo que sobre Ecua-
dor— que luego se publico;! no participé, no me interes6 tanto en ese momento. No
recuerdo temas concretos de sus seminarios en los que estuve. Si recuerdo un semina-
rio sobre los incas en Ecuador: cada participante debia escribir un trabajo a partir de
preguntas guiadas y de grandes fuentes narrativas —las llamadas crénicas; prefiero lla-

! Las memorias de ese simposio celebrado en 1984 en Bonn fue publicado como “Libro jubilar en ho-
menaje a Udo Oberem, con motivo de su sexagésimo aniversario” (Moreno Yénez 1985).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 211



Danitza Marquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin Molina y Kerstin Nowack

marlas “fuentes narrativas”—. A mi me asignaron a Murda (1987); no fue una lectura
facil con mi espafiol de entonces. Me fasciné su informacién sobre la guerra incaica:
fue el tema de mi tesis de maestria (no de doctorado). Hoy estoy por publicar un libro
sobre la guerra civil entre los incas (Nowack en prensa); finalmente se ha concluido tras
muchos afios. El origen fue ese trabajo en el seminario avanzado.

DMR: ;Qué buscaba Oberem en los alumnos? ;En qué era mds incisivo?

KN: En ese tiempo él escribia sobre los incas en Ecuador y promovia el uso riguroso
de materiales. Mi tesis de maestria abord¢ la guerra de los incas con base en Cieza de
Leo6n (1880); otra colega, aunque no se interesaba por temas de guerra, escribié sobre
lo mismo basdndose en Felipe Guaman Poma de Ayala ([1615] 1987). Ambas tesis se
publicaron juntas en alemén. Alguien me sugiri6é intentar un gran libro sobre la guerra
entre los incas. Tras ese primer trabajo y la maestria, adquiri mejor el manejo de fuentes.
Hasta hoy, me resulta mas fécil leer textos del siglo XVI que estudios modernos sobre
el mundo andino; a veces el castellano moderno me cuesta, y en cambio los textos an-
tiguos me fluyen. Me gusta leer fuentes narrativas y también documentacién judicial y
notarial, repetitiva pero valiosa. Eso también se lo debo a Oberem, que publicé mate-
riales muy interesantes, y a su interés por las primeras décadas coloniales y el periodo
previo a la llegada espafiola.

JM: En ese contexto, ;se hablaba de “etnohistoria”? ;Usted se definia como etnohisto-
riadora?

KN: Antes si; ahora me considero historiadora. Con los desarrollos de la historia —la
incorporacién de ideas antropoldgicas desde los setenta y ochenta— esa diferencia se
diluy6. Trabajo con una mirada antropolégica, pero eso hoy es comun. En el mundo
andino es vital incorporar antropologia; estudiando a los incas, también arqueologia.
Hay que saber, al menos en lo basico, de varias disciplinas. Ademds, me interesa la
historia europea y alemana (desde el siglo XVI hasta la Segunda Guerra Mundial) para
comprender los fundamentos de ideas y prejuicios de los espafioles en sus escritos; sin
conocer el catolicismo, es imposible entender muchas cosas. Vengo de una familia atea;
llegar a Bonn —mds catdlica, con el carnaval— fue chocante. Tuve que aprender mucho
sobre catolicismo para entender mis fuentes.

Recuerdo un examen con un texto de Cieza donde aparecia la palabra “avestruz”; no
pude traducirlo al alemén en ese momento. Pero Oberem brome¢ diciendo que se tra-
ducia como “ave-StraufS”. Oberem a veces era muy amable y otras mostraba desilusién,
marcada por su experiencia en la guerra (fue herido en el pie y quedé con secuelas). Me
sorprendia que, pese a ello, hubiera trabajado en el Oriente ecuatoriano, un territorio
de dificil acceso. Creo que esas experiencias le dejaron huella. También lo decepcio-
naron las revueltas estudiantiles de los sesenta; a veces daba la impresiéon de que los
estudiantes lo molestaban y evitaba vinculos cercanos. Tardé en lograr la cétedra fija

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 212



“Hacer hablar a los antepasados”

(habilitacién a inicios de los sesenta; el puesto una década después) y fue problematico
suceder a su propio maestro Hermann Trimborn en la misma universidad. Mi impre-
sién es que no fue un hombre feliz, pese a su posicion.

En lo académico, su enfoque fue claro: etnohistoria, es decir, trabajo con documentos
como visitas y materiales notariales, testamentos, etc. Introdujo estos enfoques aqui en
paralelo a su desarrollo en América Latina y Estados Unidos. También sostuvo el com-
ponente lingtiistico (no su interés principal, pero apoy6 a quienes lo tenian) y supo
atraer personas para ensefiar aqui: por ejemplo, Peter Kaulicke, de quien aprendi ele-
mentos arqueoldgicos muy importantes. Habia variedad: arqueologia, México y Cen-
troamérica, incluso algo de antropologia europea; no nos encasilldbamos precozmente.

JM: Pasemos a Catherine Julien. ;Cémo fue su experiencia con ella? ;Cémo se conocie-
ron y c6mo surgio la publicacion en coautoria??

KN: Tras la muerte de Oberem, la situacién aqui se complicéd. Mi maestria no la aprob6
él, sino un profesor de Basilea, etn6logo amazénico sin interés en etnohistoria o arqueo-
logia. El profesor de antropologia se fue a Munich; la universidad fusioné Altamerika-
nistik con antropologia y se cerré antropologia general. No habia nadie en Alemania
que continuara la cdtedra andina de Oberem hasta 2009; en 1988 llegé Hanns J. Prem y
luego el foco viré a México y el d&rea maya. Tuve que hacer el doctorado con gente poco
interesada en los Andes; el resultado fue catastréfico para mi.

Catherine Julien atravesaba también dificultades personales. En Estados Unidos el sis-
tema de carrera universitaria es rigido; una estancia temporal Pert la sac6 de ese ca-
mino y le costé encontrar una posicién, trabajando en un museo regional en California
y con becas de corta duracién. Solicité una beca de la Fundacién Alexander von Hum-
boldt para venir a nuestro departamento, sin saber que aqui los estudios andinos esta-
ban ya en declive. En su primera estancia no tuve mucho contacto. Estaba también la
Dra. Roswith Hartmann, dedicada al quechua, a punto de jubilarse. La idea de Hanns
J. Prem fue emplear a Catherine unos afios hasta la jubilacién de Hartmann, para que
la sucediera; reconocia la excelencia de su trabajo.

En paralelo, Albert Meyers queria un proyecto para volver a los Andes, especialmente
Bolivia, y esas iniciativas confluyeron en el proyecto Samaipata. Fue uno de los prime-
ros proyectos de un investigador no boliviano en arqueologia boliviana tras el periodo
de Carlos Ponce Sanginés, que habia restringido la investigacién extranjera. El proyec-
to fue financiado por la DFG (Deutsche Forschungsgemeinschaft) durante afios, con
componentes arqueoldgicos e histéricos/etnohistéricos sobre las regiones orientales de
Bolivia. Catherine fue contratada —creo que tres afios— para la parte etnohistorica.
Catherine desapareci6 en el Archivo General de Indias en Sevilla, leyendo todo lo exis-

2 Publicaron un articulo juntas (Nowack y Julien 1999) y Kerstin Nowack tradujo el libro de Julien (1998)
al aleman.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 213



Danitza Marquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin Molina y Kerstin Nowack

tente. Trajo copias de documentos a Alemania; el acervo que dejé es impresionante.
Pero para el siglo XVI en Samaipata casi no hay documentacion; asi, sobre el objetivo
del proyecto especifico, no hall6 gran cosa. La visité en Sevilla: el volumen de su trabajo
era indescriptible. Muchas de sus publicaciones posteriores se basaron en ese corpus.?

Catherine Julien retorné a Estados Unidos y tom¢é una posicién en Kalamazoo, en el
medio oeste, un entorno retador; para mi, como alemana de una ciudad grande como
Hamburgo, ese mundo suburbano y dependiente del automoévil me resultaba mas ex-
trafio que Lima, Cusco o La Paz, donde se camina y hay transporte ptublico. Imagino
que a Catherine —californiana— tampoco le gust6 el clima general. En Kalamazoo eché
en falta el reconocimiento de sus colegas; con el tiempo eso ha cambiado.

Nuestra relacion fue la de amigas, pero no sencilla. Fue generosa; en la tinica publica-
cién conjunta puso mi nombre primero porque yo necesitaba més publicaciones. Apoy6
a varias personas aqui. Con la edad, una piensa en estas cosas: cuanto importan algu-
nas personas. Recuerdo una escena en la casa de Albert Meyers, en Bad Godesberg:
estdbamos en la biblioteca comentando libros, y yo pregunto a Catherine: “En la guerra
civil de los incas, ;de qué lado estds?” Y ella respondié: “Al lado de Guascar”, a lo que
dije “Yo al lado de Atagualpa”. Esa diferencia sintetizaba nuestras miradas: a ella le
interesaba la estructura y el orden del imperio inca, a mi me interesaban mas los acon-
tecimientos y las posibilidades politicas. Por mencionarlo, Atagualpa fue un individuo
terrible, pero méas habil que su hermano.

DMR: Antes del trabajo con Julien: el articulo que ustedes tienen estd en espafiol y
publicado en la revista Historia y Cultura del Museo de Arqueologia, Antropologia e
Historia. Me llam¢ la atencién, porque estamos aqui por Oberem, quien promovi6 la
serie para publicar trabajos, y siendo ella angloparlante y usted alemana —con facili-
dad para el inglés— decidieron publicarlo en espafiol para el ptiblico peruano primero.
¢Hay alli algo de Oberem? ;La idea de escribir en el idioma de las fuentes, de llegar
mas alla de la academia?

KN: No dirfa que fue por llegar a un ptuiblico hispanohablante mas amplio, sino por co-
herencia con el uso de materiales en castellano y por la regla de no usar traducciones: la
traduccion es siempre interpretacion; hay que trabajar con originales. Ese era el enfoque
de Oberem. Para Catherine, ademds, era importante la comunicacién con colegas lati-
noamericanos. A Oberem le molestaba que muchos norteamericanos no aprendieran
castellano: eso influye en el manejo de fuentes y en la comprensién de matices. Aqui
también tuvimos profesores invitados de Sudamérica por afios; era importante parti-
cipar. En cuanto al quechua: mis conocimientos son limitados, pero suficientes para
advertir los problemas cuando se fuerzan etimologias o sentidos.

3 Entre estas publicaciones se pueden mencionar los dos trabajos de Julien (1991, 1993) publicados en
la serie BAS.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 214



“Hacer hablar a los antepasados”

JM: Arguedas hizo buenas traducciones —por ejemplo, Huarochiri— (Arguedas 1966);
era escritor y su version es poética.

KN: Desde la historia, se recomienda la edicién de Gerald Taylor (1987). Pero entiendo
el aprecio literario por Arguedas.

SBC: En su articulo sobre la guerra civil usted incorpora un ejercicio contrafactico (qué
hubiese pasado si...). ;Qué valor le asigna a ese tipo de ejercicios? ;Qué desafios encon-
tr6? ;Su libro adoptara ese enfoque?

KN: La forma de ese articulo respondié al tema de una conferencia que me inspir6
a plantearlo asi. Mi libro (Nowack en prensa), en cambio, es una narracién histérica
tradicional: origenes, contexto del imperio inca en sus décadas finales —conquistas de
Guayna Capac en Ecuador, situacion familiar y sucesoria— y el desarrollo de la guerra,
apoyado en fuentes sobre circunstancias y participantes. Nadie habia escrito una sinte-
sis asi. En las palabras finales esbocé una idea: si no hubiese habido guerra interna, el
encuentro con un imperio en pleno funcionamiento y con un soberano con control pro-
bablemente habria prolongado y dramatizado la conquista; tal vez el descubrimiento
de Potosi se habria retrasado 15 a 25 afios, con efectos en la financiacién de las guerras
europeas de Espafia, lo que podria haber alterado la historia europea. Pero ese es so-
lo un cierre especulativo. El cuerpo del trabajo se concentra en cinco fuentes centrales,
sin mezclar afirmaciones de una con otra sin explicarlas, e integrando documentacién
cuando existe. Fue un esfuerzo enorme, acorde con mi gusto por las fuentes.

DMR: ;En qué idioma saldra el libro?

KN: En inglés. Sin embargo, escribir es una cosa; revisar y corregir, otra, y consume
muchisimo tiempo. Pero ya saldra pronto.

JM: Una cuestion final: sobre el término Altamerikanistik. Nuestro doctorado se denomi-
na asi oficialmente, pero internacionalmente no es usual. ; Tiene vigencia? ; Deberiamos
pensar en otro término?

KN: Amerikanistik en Alemania lo adoptaron los estudios literarios para la literatura
norteamericana; para distinguirnos surgié Altamerikanistik —para diferenciarlo de Ame-
rikanistik—, que no tiene que ver con literatura. Es una diferenciaciéon poco feliz y, al
final, nadie sabe bien qué abarca. Sin embargo, designa algo particular: estudios regio-
nales que integran varias disciplinas —arqueologia, antropologia, historia, lingiiistica—
en un mismo departamento. Hace 40 afios era novedoso. El problema es cémo llamarlo,
porque no es solo antropologia. Con la fusién de disciplinas, después de la muerte de
Oberem se mantuvo el rétulo como solucién de compromiso.

DMR: A modo de conclusién, ;cémo ve la evolucién de los estudios andinos en Bonn?
(Qué podria esperarse en la proxima década?

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 215



Danitza Marquez Ramirez, Sergio Bebin Ctineo, Joaquin Molina y Kerstin Nowack

KN: En las dltimas décadas, observo grandes esfuerzos de los integrantes del departa-
mento en Bonn para continuar los estudios sobre los Andes, en especial, los trabajos de
la profesora y codirectora Karoline Noack. Actualmente se desarrollan proyectos dedi-
cados a la zona andina, exhibiciones en el Museo BASA (Coleccién de las Américas de
Bonn) sobre tales temas, mientras que muchos estudiantes de los paises andinos llegan
a Bonn para empezar o finalizar sus estudios. Hay una nueva generacién de cientificos
en este campo.

Espero que estos esfuerzos contintien en los préximos afios. Los estudios sobre la region
andina en Alemania tienen una larga tradicion y serfa una pena si se abandonaran. Sin
embargo, parte de esta realidad es la necesidad de desarrollar nuevos enfoques y, como
resultado, por lo que veo en conferencias y tesis, los temas son més contemporaneos.
Entiendo los objetivos —investigaciones vinculadas con las comunidades actuales—,
pero espero que no se pierdan de vista los temas histéricos y arqueoldgicos que, en mi
opinién, también son valiosos.

Mi argumento, como alemana, es que nunca podemos olvidar la historia: reconstruir
aspectos del pasado andino y destacar los logros de esas culturas es importante para la
gente de hoy. Por ejemplo, la ignorancia sobre el imperio inca es enorme. He observado
que historiadores que trabajan sobre otras épocas y regiones, y que son personas muy
bien formadas, no comprenden cémo pudo existir un imperio en el cual no hubo comer-
cio ni dinero. De manera similar, los discursos sobre las culturas andinas, especialmente
las del pasado, se representan de modo exético en la esfera ptuiblica alemana, como en
los medios de comunicacién. Contribuir a cambiar esas miradas me parece esencial en
el futuro.

Referencias

Arguedas, José Maria

1966 Dioses y hombres de Huarochiri: narracion quechua recogida por Francisco de Avila
[1598?] Edicion bilingtie quechua—castellano. Lima: Instituto de Estudios Perua-
nos / Museo Nacional de Historia.

BAS, Bonner Amerikanistische Studien

1971- Bonner Amerikanistische Studien (BAS). Serie de monografias y volimenes edita-
dos sobre arqueologia, antropologia e historia de las Américas, editada inicial-
mente por el entonces Seminar fiir Volkerkunde de la Universidad de Bonn,
seguido por la asociacién “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS) y, desde
2016, su asociacion sucesora “Bonner Altamerika-Sammlung und Studien” e.V.
(BASS). URL: https:/ /www.bass-bonn.org/bas-schriftenreihe /publikationen/.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 216


https://www.bass-bonn.org/bas-schriftenreihe/publikationen/

“Hacer hablar a los antepasados”

Cieza de Le6n, Pedro de

1880 Segunda parte de la cronica del Perii, que trata del sefiorio de los Incas Yupanquis y
de sus grandes hechos y gobernacién. Espada, Marcos Jiménez de la (ed.). Madrid:
Imprenta de Manuel Ginés Hernandez.

Guaman Poma de Ayala, Felipe
[1615] 1987 EI Primer Nueva Coronica y Buen Gobierno. John V. Murra Rolena Adorno,
Jorge L. Urioste (ed.). 3 vols. Madrid: Historia 16.

Julien, Catherine

1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner
Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar fiir Vélkerkunde.

1993  Toledo y los Lupacas. Las tasas de 1574 y 1579. Bonner Amerikanistische Studien 23.
Bonn: Holos.

1998 Die Inka. Geschichte, Kultur, Religion. Trad. por Kerstin Nowack. Beck’sche Reihe.
Minich: C. H. Beck.

Moreno Yénez, Segundo E.

1985 (ed.) Memorias del Primer Simposio Europeo sobre Antropologia del Ecuador. Libro
jubilar en homenaje a Udo Oberem, con motivo de su sexagésimo aniversario.
Quito: Instituto de Antropologia Cultural de la Universidad de Bonn y Adiciones
Abya-Yala.

Murta, Martin de
1987 Historia general del Perii. Gaibrois, Manuel Ballesteros (ed.). Vol. 35. Crénicas de
América. Madrid: Historia 16.

Noack, Karoline

2018 Altamerikanistik. En: Thomas Becker y Philip Rosin (eds.), Die Buchwissenschaf-
ten. Geschichte der Universitit Bonn, vol. 3, pp. 706-711. Gottingen: Bonn Univer-
sity Press.

Nowack, Kerstin
en prensa The Inca Civil War. Biblioteca Antropolégica Americana 3. Berlin: Ibero-
Amerikanisches Institut.

Nowack, Kerstin y Catherine Julien
1999 La campana de Toledo contra los sefiores naturales andinos: el destierro de los
Incas de Vilcabamba y Cuzco. Historia y Cultura 23:15-81.

Taylor, Gerald

1987 (ed.) Ritos y tradiciones de Huarochiri: manuscrito quechua de comienzos del siglo X VII.
Version paleografica, interpretacion fonoldgica y traduccion al castellano. Lima:
Instituto Francés de Estudios Andinos e Instituto de Estudios Peruanos.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 217



NOTAS DE ANTROPOLOGIA IV
DE LAS AMERICAS

VOCES

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Tayna Tagliati
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0009-0008-5493-1739. tagliati@uni-bonn.de

Denise Y. Arnold

Instituto de Lengua y Cultura Aymara (La Paz, Bolivia); University College (London, United Kingdom)
ORCID: 0000-0002-5428-776X. deniseyarnold@yahoo.com

Miguel Astor-Aguilera
School of Historical, Philosophical, and Religious Studies, Arizona State University (Tempe, USA)
ORCID: 0009-0008-9247-0371. maaguile@asu.edu

Aliocha Maldavsky

Université Paris Nanterre, UMR Mondes américains-ESNA (Paris, France)
ORCID: 0000-0002-3218-1489. amaldavs@parisnanterre.fr

Ana Paula Motta

Christian-Albrechts-Universitédt zu Kiel (Kiel, Germany)
ORCID: 0000-0001-9149-1885. ana.motta.14@alumni.ucl.ac.uk

Marcy Norton
University of Pennsylvania (Philadelphia, USA)
marcy.norton@sas.upenn.edu

Gustavo G. Politis

Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires (Buenos Aires, Argentina);
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0000-0003-4161-9873. gpolitis@fcnym.unlp.edu.ar

Felipe F. Vander Velden

Universidade Federal de Sdo Carlos (Sao Carlos, Brazil)
ORCID: 0000-0002-5684-1250. fvander@ufscar.br

Carla Jaimes Betancourt
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0000-0001-5734-1373. cjaimes@uni-bonn.de

Recibido: 14 de julio de 2025 / Received: July 14, 2025, Aceptado: November 6, 2025/ Accepted: 6 de
noviembre de 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 218-240
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3312

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3312
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Abstract

The text presents excerpts from the roundtable “Rethinking Human-Animal Rela-
tions in the Americas,” which brought together researchers in history, anthropology,
and archaeology to explore the complex interdependence between people and an-
imals in the American continent. The discussion focused on three main themes:
first, the catastrophic impact of colonialism on human-animal relations, especially
in the practices of Andean camelid rearing and the imposition of colonial views
that treated animals as commodities; second, the need to critical engage with In-
digenous cosmologies of more-than-human worlds, questioning Western categories
such as “animal” and re-evaluating the widespread application of theoretical mod-
els like Perspectivism; and, third, the urgency to decolonize human-animal studies
through interdisciplinarity approaches and methodologies that prioritize Indige-
nous concepts, categories and epistemologies. Participants emphasized the impor-
tance of new types of evidence, such as colonial-period zooarchaeology and linguis-
tics data, to better understand the cultural transformations, negotiations, and form
of resistances that have shaped human-animals in the Americas.

Keywords
Human-animal relations, Colonialism in the Americas, Indigenous concepts,
Decolonization, Interdisciplinarity

Resumen

El texto presenta extractos de la mesa redonda “Repensar las relaciones entre huma-
nos y animales en las Américas”, que reuni6 a investigadores en historia, antropo-
logia y arqueologia para explorar la compleja interdependencia entre las personas y
los animales en el continente americano. El debate se centr6 en tres temas principa-
les: en primer lugar, el impacto catastrofico del colonialismo en las relaciones entre
humanos y animales, especialmente en las précticas de cria de camélidos andinos y
la imposicién de puntos de vista coloniales que trataban a los animales como mer-
cancias; en segundo lugar, la necesidad de abordar de forma critica las cosmologias
indigenas de mundos més allad de lo humano, cuestionando categorias occidenta-
les como “animal” y reevaluando la aplicacién generalizada de modelos tedricos
como el perspectivismo; y, en tercer lugar, la urgencia de descolonizar los estudios
sobre las relaciones entre humanos y animales mediante enfoques y metodologias
interdisciplinarios que den prioridad a los conceptos, categorias y epistemologias
indigenas. Los participantes destacaron la importancia de nuevos tipos de pruebas,
como los datos zooarqueoldgicos y lingiiisticos del periodo colonial, para compren-
der mejor las transformaciones culturales, las negociaciones y las formas de resis-
tencia que han dado forma a las relaciones entre humanos y animales en América.

Palabras clave
Relaciones entre humanos y animales, colonialismo en las Américas, conceptos
indigenas, descolonizacion, interdisciplinariedad

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 219



Tayna Tagliati et al.

Resumo

O texto apresenta trechos da mesa-redonda “Repensando as Rela¢gdes Humano-
Animal nas Américas”, que reuniu pesquisadores de histéria, antropologia e ar-
queologia para explorar a complexa interdependéncia entre pessoas e animais no
continente americano. A discussdo se concentrou em trés temas principais: pri-
meiro, o impacto catastréfico do colonialismo nas relagdes humano-animal, espe-
cialmente nas praticas de criagdo de camelideos andinos e na imposicdo de visdes
coloniais que tratavam os animais como mercadorias; segundo, a necessidade de se
engajar criticamente com as cosmologias indigenas de mundos mais-que-humanos,
questionando categorias ocidentais como “animal” e reavaliando a aplicagdo ge-
neralizada de modelos tedricos como o Perspectivismo; e, terceiro, a urgéncia em
descolonizar os estudos humano-animais por meio de abordagens interdisciplina-
res e metodologias que priorizem conceitos, categorias e epistemologias indigenas.
Os participantes enfatizaram a importancia de novos tipos de evidéncia, como a
zooarqueologia do periodo colonial e dados linguisticos, para melhor compreender
as transformacdes culturais, negocia¢des e formas de resisténcia que moldaram as
relacdes humano-animais nas Américas.

Palavras-chave
Relagdes humano-animal, colonialismo nas Américas, conceitos indigenas,
descolonizagao, interdisciplinaridade

ENTANGLED LIVES: EXPLORING'THE (INTERIDEPENDENCY
BETWEEN PEOPLE AND ANIMALS INTHE AMERIEAS

JUNE-17-18,2025
UNIVERSITY OF BONN

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 220



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Introduction

Throughout history and across geographies, humans have depended on animals for
survival and to build societies. Today, the inherent (inter)dependencies that charac-
terize human-animal relations and their broader implications for social, political, and
ecological systems are at the forefront of scholarly inquiry. In the context of accelerated
global ecological disruptions, often framed within, though also critically debated as An-
thropocene, it is imperative to incorporate ecological perspectives into the discussions
of asymmetrical dependencies, colonization, and slavery, thereby fostering dialogue on
human-animal interactions.

Focusing on processes of familiarization, embodied knowledge, and mutual depen-
dency, the workshop “Entangled Lives: Exploring the (Inter)Dependencies between
People and Animals in the Americas”, held in Bonn in June 2025, examined how In-
digenous relationships with animals, ranging from domesticated species to those often
framed as “wild,” both shaped and were shaped by broader dynamics of power, extrac-
tivism, and resistance.!

Bringing together interdisciplinary perspectives from history, anthropology, and ar-
chaeology, the workshop convened a group of researchers including Denise Arnold,
Miguel Astor-Aguilera, Aliocha Maldavsky, Ana Paula Motta, Marcy Norton, Gustavo
Politis, and Felipe Vander Velden. They participated in a roundtable discussion titled
“Rethinking Human-Animal Relations in the Americas,” moderated by Carla Jaimes
Betancourt and transcribed in full below. This publication presents their conversations
in an edited form, preserving the reflective and conversational tone of the original ex-
changes, and concludes with a reflective discussion by Tayna Tagliati and Carla J. Be-
tancourt.

Roundtable Discussion

Carla Jaimes Betancourt (CJB): Thank you again for your presence, energy, and thought-
tul contributions throughout this workshop. Now we move to the final roundtable dis-
cussion, “Rethinking human-animal relations in the Americas.”

Rather than concluding with a conventional open discussion, we’ve chosen to try out
an experimental format inspired by focus group dynamics. We designed this round-
table to be focused, dialogical, and concise, while still leaving room for spontaneity
and cross-cutting contributions. This is part of our broader goal to explore multimodal
forms of academic exchange and move beyond traditional formats such as edited vol-
umes.

! We gratefully acknowledge that this workshop was funded and held within the framework of the
Bonn Center for Dependency and Slavery Studies (Deutsche Forschungsgemeinschaft EXC 2036).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 221



Tayna Tagliati et al.

As moderator, I will pose targeted thematic questions to specific panelists, drawing on
the topics they addressed in their presentations and in their broader scholarship. The
tirst question concerns exploring the impact of the historical process of human-animal
relationships and is directed to Aliocha and Denise.

Impact of the Historical Process of Human-Animal Relationships

Q: How did colonial encounters reshape human-animal relationships, both from the
perspective of Indigenous populations and the colonizers?

Aliocha Maldavsky (AM): Well, it’s still hard for me to answer that question. I can dis-
cuss possible methods to understand these relationships, which is preferable to giving a
direct answer. The first step is to understand what that relationship actually was before
the conquest, which is nearly impossible for me as a historian. And just because we
observe certain practices today that seem deeply rooted, we cannot assume that they
were the same before the arrival of the Spaniards. I'm convinced of that.

I believe there are many anthropologists here, so we have numerous examples of prac-
tices described by anthropology that result from post-industrialization. So, how did it
change after the Conquest? It is hard to answer. I'm very cautious about that.

I think we can explore the linguistic avenue through the vocabulary of care, specifically
how it is being modified and reused in texts written in Indigenous languages. For
example, I've tried to explore this term uywa, which is also studied by anthropologists,
and refers to the animals, people, and some seeds that are taken care of by people.
However, we still lack a comprehensive inventory of vocabulary related to livestock
rearing techniques. It would be interesting —and still is— to look at old dictionaries
on this subject. For instance, the term uywa appears in a 1560 dictionary, where it is
defined as animal care and understood as domestication. But the term wasn’t used for
livestock by the 17th century in sermons, which clearly referred to that practice. So,
does that mean Spaniards didn’t want to use this term, or didn’t the Andean people
refer to livestock with the term uywa? It might mean that this term is only used for
alpacas and llamas, not for sheep, the imported livestock.

So, that’s one way. The market issue seems crucial to me for understanding these
changes because of the rise of commercial exchange and profit, which has contributed
to changing the status of farm animals, turning them into commodities. I also think An-
dean people adopted this viewpoint because it was necessary for their survival. That
would be the answer I can give to this particular issue.

But we also see —I will end with this— that there are plays and stories in which Euro-
pean animals are more than just integrated, such as the appearance of figures of bulls
on the tops of houses, expected to protect them. This means that these foreign an-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 222



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

imals were incorporated into a native way of understanding anthropozoological re-
lationships. This suggests that Catholic Christians did not necessarily systematically
prohibit these practices. That would be my concern with that.

Denise Arnold (DA): John Murra’s studies of pre-Conquest camelid herding practices
in the Andes (Murra 1965, 1975) indicate how Spanish arrival changed these. As a con-
sequence, the Inca practices of raising camelids in the Andes to produce special breeds
with fine fleece disappeared within years. Some precolonial llamas are said to have had
fleeces finer than those of alpacas today, and there’s evidence of that at the Chiribaya
site of El Yaral, in Moquegua, Peru, studied by Jane Wheeler etal. (1992, 1995). After
the Conquest, camelid herds suffered a reduction in size, and breeds crossed in the wild
to create hybrids. So, there’s a tremendous change in the production of cloth and fleece
in those early years of the Peruvian colonial period.

There must also have been tremendous changes in the complexity of long-standing
herding practices, because even under the Inca, they had special herds for the Sun, the
Moon, the Thunder, and so on, and these had different fleece colors. There was also
animal breeding for different purposes: sacrifice, weaving, meat, caravan trade, and
more. Certain animals were selected for sacrifice. The meat-producing animals had
been bred to be much larger. This knowledge, too, must have been lost early on. Also,
animals had been raised formerly in different environments and on different pastures
in preparation for those various activities —whether for meat, fiber, or sacrifice— and
were classified into different age groups and classes of fiber, among other distinctions.
So there were completely different modalities of herding post-Conquest.

Nowadays herding practices vary from region to region. But modern herders remember
how, in the Inca past, the males were separated out into high-walled enclosures up on
the hillsides, while females were kept in family corrals close to the houses to be herded
and taken to pasture every day.

There’s now evidence from coastal Chimd sites such as Huanchaquito or Las Llamas
in the Moche Valley, dating to around 1400-1450, of tremendous sacrifices of hundreds
of llamas together with children, probably during the El Nifio climate events (Cagnato
etal. 2021). The Spanish Church intervened during the colonial period to prevent these
practices, but sacrifices have continued to this day. Even during Bolivia’s first govern-
ment under the MAS (Movimiento al Socialismo) party, animal sacrifices were regularly
held at the archaeological site of Tiwanaku. So these rituals persisted, albeit in a more
controlled manner (Spedding and Arnold 2008: 328).

In relation to Andean weaving practices using animal fibres, the Spaniards demanded
a different kind of cloth, for example, the baize made from sheep’s wool. But there were
interesting moments during the colonial period, for example, when silk was introduced
to the Andes from China, via the Philippines, arriving in Lima, then being carried up

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 223



Tayna Tagliati et al.

from Cusco, then to Puno, and finally to La Paz. As a result, Andeans themselves be-
came very passionate about producing something similar to silk. For example, the Ay-
mara weavers around Lake Titicaca started to produce a very fine cloth, like silk, called
tornasol, where the warp and weft were of different colours and both could be seen at
once. It was a new venture, although it was based on the Andeans” own traditions
and techniques. This, in turn, was highly valued by Indigenous leaders and introduced
into their own dress, so it became something that the Andean people adopted (Arnold
2023).

There must also have been a significant change in the Colony’s number of llamas, gua-
nacos, and vicufias found in the lakeside area, as this area was gradually emptied of
llamas and taken over by sheep herding, often supported by the local monasteries.
However, I've noticed that this trend is gradually reversing in modern times, and more
camelids are now seen in this region, as compared to thirty years ago. Also, the distribu-
tion of animals between the coast and the highlands must have changed. In precolonial
times, there was camelid herding in both regions. But nowadays, what is left of camelid
herding occurs in the highlands. So those herding practices, too, have changed since the
Conquest.

Another important point is how the introduction of sheep and cattle herding in the
Colony has caused extensive ecological damage to Andean soils, and a general erosion
of extensive regions, because of the shape of their hooves, whereas camelid hooves do
not damage the soil surface in the same way. Camelids were also moved constantly as
they were herded to avoid these problems.

CJB: I once attended a lecture on Chim sacrificial practices in which the last meal of the
llamas was analysed and found to contain a notable amount of chili peppers (Cagnato
etal. 2021). This made me think how compelling it would be to compare those findings
with the final meals of the sacrificed children.

DA: At the Huanchaquito Chim1 site, the llamas seem to have been pastured on maize
fodder, but then, at the time of sacrifice, they were fed exotic foods such as manioc,
chili peppers, and cooked food (ibid.). We do not know yet about the children. But at
some capaccocha sacrifices at Inka high-altitude sites, the children had a special diet in
the period leading up to the sacrifice, then they were given alcohol and coca leaves at
the time of the sacrifice.

CJB: The presence of chili peppers (gj7) in the llamas” stomach contents prompts me
to wonder whether similar ingredients might have been included in the children’s last
diet—perhaps as a deliberate way to ritually bind human and animal offerings within
a shared act of transformation.

Building on this reflection, we now turn our attention to Indigenous Cosmologies. The
question is addressed to Felipe, Gustavo, and Miguel.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 224



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Indigenous Cosmologies

Q: How do we approach analysing ways Indigenous peoples understand animal agency,
incorporate animals into their cosmologies, and engage with them in daily life?

Felipe Vander Velden: I believe there is an initial, necessary, and prior task that must
be undertaken before we ask ourselves about animal agencies or engagements with an-
imals in the daily lives of Indigenous communities. This task involves asking, recalling
Tim Ingold (1998), “what is an animal” or what can count as an animal?”—within the
ethnographic contexts in which we conduct our research. This is because, as we know,
most, if not all, Amerindian (at least South American) languages lack the concept of
“animal” and a word to name it. So, how can we speak of animals if, so to speak,
animals do not exist?

This is an urgent task, I think, because the human sciences need to rethink their bor-
rowing of concepts from the biological sciences; in other words, we need ethnographic
concepts or ethnographic theories about the animal or animals. The ways to do this are
not yet very clear to me. But I believe we need to negotiate meanings with Indigenous
peoples: in my own work with cattle, I argue that “ox” and “cow” are already the prod-
ucts of a long negotiation —spanning centuries in some cases— and are creatures about
which some consensus seems to exist. Perhaps one proof of this is that neologisms cre-
ated by many Indigenous peoples in their own languages to name cattle have quickly
been and continue to be replaced by Portuguese or Spanish loanwords (boi or buey, vaca,
gado or ganado). The Karitiana themselves increasingly use the Portuguese term boi in
their native language, instead of the native opoko irip’, “the whiteman’s tapir” or “the
other’s tapir.” From monsters or game prey to livestock, and later to herd animals and a
form of wealth—it’s as if the “ox,” gradually, through the routinization of its presence,
becomes something else over time.

So, I believe that before we analyze what animals do in Native communities and how
Indigenous peoples relate to them, we need to rethink the very category of the animal
—the concept of the animal— and do so in each specific context. In order not to carry a
foreign category into Indigenous worlds.

Let us remember, in passing, that this category is unstable even among us, and its
boundaries may vary, as happened with Indigenous peoples themselves, who through-
out the colonial period —and even still today— have been considered animals or pests
whose only possible fate was extermination.

That said, I would like to focus on a point that has set the tone for ethnographic anal-
yses of relationships with animals —at least in Amazonia— and which affects how we
think about animal agency, engagements with animals, and the position of animals in
Amerindian cosmologies. This is the perspectivist theory, the perspectivism of Eduardo

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 225



Tayna Tagliati et al.

Viveiros de Castro (1998). I think many people have forgotten that perspectivism is a
model, an abstraction, meant to help us think about the various Amerindian worlds
—to think Amerindian thought— and not an explanation of all and each one of these
worlds.

But I believe —and I guess many other ethnologists would agree— that the perspec-
tivist model has been used as a faithful description of all Amerindian contexts, in every
situation involving encounters between humans and other-than-human beings called
animals. Take, for example, the basic perspectivist — or animist — claim, repeated like
a mantra: “in the Amazon, animals are people.” But my own ethnographic material
from the Karitiana, and many other ethnographies, seem to suggest that animals are or
can be people only on certain occasions or in specific contexts (Vander Velden 2012b).
They are not people all the time. And they are certainly not human people: even in
mythology, where this personal quality of animals appears more clearly, these “animal
people” are not exactly human people, but another kind of people. And there are many
other contexts in which animals are, as several Indigenous groups say, “just animals,”
“only animals” (these are Indigenous expressions), and not people or anything else.

I remember the first time I went to the field, in 2003 — the day when I was chatting with
some men at the back of a house, and a skinny, dirty dog appeared, one of those typical
village dogs, as we say in Brazil. Someone looked at the animal and said, “There goes
the jaguar’s manioc.” Everyone laughed, and I thought to myself: “Look, perspectivism
in action—he’s saying that, from the jaguar’s point of view, the dog is manioc!” But
years later, reflecting on this event, I think there was no perspectivism at all, just a
metaphorical joke: what my Karitiana friend was saying is that, since it is common for
jaguars to kill and devour many hunting dogs, they are the jaguar’s food, just as manioc
is human food. The dog, from the jaguar’s point of view, is food—which is not a strange
claim at all, either to us or to our zoology.

So I believe, once again, that ethnographies must, before addressing the animal or ani-
mals, ethnographically inquire what is or what can be or when something can be con-
sidered an animal. This is a necessary task if we are to understand the multifaceted
presence of “animals” in Indigenous practical and symbolic worlds, as well as the very
intellectual negotiation processes that allow us to handle the category “animal” in a
way that is intelligible both to our Indigenous interlocutors and to our academic audi-
ences.

Gustavo Politis (GP): Indeed, many Indigenous people don’t have a word for “ani-
mal,” but they do recognize a sense of otherness between humans and other beings
that don’t look human. It could be human, perhaps. The common response I get from
interlocutors is that some animals have a kind of human origin, or a human soul or
spirit. They never claim animals to be people. They always say they are like people,
and these “like people” mean that they distinguish between humans and others. 1

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 226



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

think it’s worth reflecting on how we can understand the relationship between these
non-Western ontologies of Indigenous peoples and the other beings they encounter.

One thing I learned from my own research is that, of course, not all animals are the
same. Some animals are truly embodied, superior, and strong spirits. But others are just
bodies of monkeys, deer, or other animals; they don’t embody anything meaningful,
they are just living creatures. For example, among the Nukak of Colombia, they have a
complex system of taboos (Politis 2007). Some animals are eaten, while others are not.
Some animals are associated with people who enter the water and become peccaries,
transforming their appearances. Other beings are simply animals —creatures that have
existed forever— without any particular ontological explanation, as, for example, the
sloth. Sloths are typical; they do not embody any specific subjectivity or agency—they
simply exist.

I think one of the first steps in addressing this is to recognize that different animals em-
body different things. Another point is that familiarizing animals involves integrating
them into the domestic sphere, socializing them, and ontologically making them part of
human life—a shared practice in the Americas. I don’t want to overgeneralize because
I haven't fully understood everything. Most Indigenous peoples in Amazonia tame an-
imals as pets—usually the offspring of the animals they hunt. They are brought to the
village or camp and become part of domestic life, becoming part of the society.

We have observed this in the Amazon, which is the typical example, but we also have
evidence of the same pattern in historical accounts and ethnographies in the Pampas
and Patagonia. So even in places where this perspective —or ontology— is not fully
developed in anthropological theory, we see it is a shared attitude, and we should ex-
plore it further.

Therefore, there are two points I want to make to finish addressing the question. One
issue is that similar approaches to understanding the relationship among people, an-
imals, and non-human entities often overrepresent Amazonian cases. Other parts of
South America, such as the Pampas, Patagonia, the Llanos in Venezuela, and many
others, each have their own nuances and differences. As I mentioned, this perspectivist
ontology has been dominant over the last decade or so and has been applied to various
contexts. Therefore, I believe we are now in the process of examining the similarities
and differences between these ontologies through specific case studies in South Amer-
ica.

And to conclude, I am always concerned with the chronology and the historical tra-
jectory of this relationship, which is why I call myself an archaeologist. I'm trying to
understand how far back these ontologies and cosmologies originated, and when they
developed in South America. Archaeology provides helpful examples. In my checklist,
one of the key things I consider when trying to visualize whether an animal was tamed

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 227



Tayna Tagliati et al.

or familiarized is whether it was buried. I believe the way the dead animal is treated can
provide clues to how this animal was considered in society when alive. For example,
in the Amazon, ethnography and sometimes archaeology show that some animals are
buried alone, not with a person. This suggests they were treated similarly to humans,
as part of the community. Conversely, many animals, such as llamas, are buried with
a person, often sacrificed to accompany the human. Exploring these differences can of-
fer crucial insights about how these animals were perceived in past societies across the
Amazon, the Andes, the Pampas, Patagonia, and other parts of South America.

CJB: I recalled that, some years ago, Jair Boro Munduruku, one of Bruna Rocha’s stu-
dents, presented a thesis on items left behind in villages by people, which archaeolo-
gists used to collect but are now no longer allowed to do (Munduruku 2019). These
include deer heads and skulls, among others, as well as those of other mammals. In
our own excavations in the Llanos de Mojos, we’ve never found deer skulls in domes-
tic contexts, despite the abundance of other faunal remains. Jair Munduruku’s thesis
offers an intriguing explanation: deer skulls were sometimes placed in trees as spiritual
protectors of the village. This reminds us that not all ritual gestures leave archaeological
traces—some remain suspended, quite literally, beyond the ground record.

GP: In many cases, within ethnography, the skull follows a different trajectory from the
rest of the body. They are handed over to protect or assist the spirit in finding a body, as
with the Hoti people in Venezuela. So, the trajectories of the different body parts vary
and relate to these people’s conception of the animal and its spirit.

Miguel Astor-Aguilera: This topic brings up very uncomfortable questions. I think
the first question is, who are our conversation partners? We study Indigenous peoples,
but the question is, do we really want to know what Indigenous peoples think (see
Astor-Aguilera 2010)?

And I think that has to do with the categories, right? There’s the idea that, for example,
there is no Mayan word for animal. Period. And it gets tricky because we’re interested
in categories and we define them, right? So, a toad or a frog, the Maya would say
“mooch”. They do not categorically differentiate between a toad and a frog. We do. The
same applies to how we scientifically differentiate between a tortoise and a turtle; they
do not, other than to conversationally contextualize them if needed.

They are not interested in those species types of differences. All this is very fluid and
very inclusive to them, whereas we are more interested in separating and making very
discrete differences, where this is not the case, and it is not just in the Indigenous Amer-
icas. So, one of the things I have gone through —and I am still going through— is
a catharsis and the pain of dealing with a world quite different from the three sister
Abrahamic religions.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 228



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

And if you look into the Indigenous Middle East during the ancient period of the three
religions, where most of us are socially conditioned, unless you come from a world
other than the one I come. It is similar to what you find in the Native Americas. If
you go back into the ancient Middle East, you find that it is not the way we think
now. Discretely classifying supernatural, natural, deities, gods, and other theological
categories becomes very, very muddy.

And that makes me, and I assume most of you, very uncomfortable, because what we
are trying to do is understand something from our point of view, and if it is that fluid
and messy, how do we deal with it? The idea again is that there is no polar binary
difference as we tend to make.

Most Indigenous societies in the Americas have very ethnocentric terms for themselves.
For instance, ““True people,” not the Zuni over there,” say the Hopi, and vice versa. We
have to realize that this is what created a great deal of animosity between these societies
and why the Maya would go to war with each other. It is not just that those people over
there, from Southern Mexico to Central Mexico, but also my neighbor— “they are not
the true people; we are the true people”. The evidence depends on what we choose to
do with it. So, I completely agree with Felipe about perspectivism. The issue is, again,
of what we do in trying to understand native worldviews.

The ontological turn, it has become a very fashionable concept, if you have not noticed.
The problem is that when I go to listen to conferences dealing with ontology, I do not
even hear where they are in terms of the subject. I go to hear talks about, or symposiums
on ontology, but nobody explains what ontology is. And so, over perspectivism, like
you mentioned. It is great that we are dealing with this. And I think it is necessary, but
not just this. “Oh, it’s a hot topic, I want to write a book on perspectivism, or I want to
write a book on ontology.”

But what exactly does that mean? Because the peoples that we are talking about do not
analyze in this way. So I say it is the unpacking of Indigenous Worlds on their terms
that is needed.

If we genuinely want to understand Indigenous peoples in the Americas, for example,
we need to stop talking theology. Because it is not there. This is imposed by colonial-
ism, by the friars; it is in their European dictionaries that we find the theology rather
than in actual Indigenous concepts. European colonizers were not interested in under-
standing the peoples they conquered; they were interested in administrating them and
exterminating their native traditions (see Graham 2011: 82).

Therefore, they were de facto considered to be worshipping false gods, and they had
false religion, etc. This is very uncomfortable, and I feel uncomfortable talking about it.
And I think slowly, it is going more and more with Eduardo Viveiros de Castro (1999),
Luis Costa and Carlos Fausto (2010), and my collaboration with Graham Harvey (see

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 229



Tayna Tagliati et al.

Astor-Aguilera and Harvey 2018), as we try to take Indigenous Worlds more seriously.
It is increasingly heading in this direction. It makes things more difficult for us, but I
personally think that the challenge makes it more exciting. It means more work and is
hard, but I believe it makes the work much more accurate.

CJB: Thank you. Let’s now address the important issue of decolonizing human-animal
studies. The question is addressed to Marcy and Ana Paula.

Decolonization of Human-Animal Studies

Q: What methodological approaches should be created and employed to decolonize
and/or de-Westernize human-animal studies?

Marcy Norton: To answer the question, I will make a few (somewhat grouchy) obser-
vations about the ever-growing interdisciplinary field of human-animal studies. And
then I will offer some prescriptions for de-Westernizing human-animal studies.

First, I think there’s a genealogy of the discovery of animal subjectivity rooted in both
scientific and philosophical traditions. For example, Derrida has a revelation standing
in his bathroom naked, and his cat looks at him, and he recognizes that cats are sub-
jects (Derrida 2002). Additionally, modern science has contributed through remarkable
studies showing the incredible capacities of different animals, leading scholars to de-
clare that other-than-human animals have subjectivity. Of course, we also know that
other cultures, including Indigenous cultures, have known about animal subjectivity
for a very long time. In other words, animal subjectivity didn’t need to be discovered
by modern philosophers or scientists. Rather, it was only a discovery because of the
particular trajectory of human-animal relationships within the West.

My second observation is that for a long time, the starting point for historians has been
to see animals as objects — for instance, this is the case in traditional studies of ranching
and agriculture, wherein animals are treated first and foremost as commodities. Since
the objectification of animals is so inscribed into the historiography, there’s still a lot
of work that needs to be done to go beyond that. My third observation concerns an-
thropology. Here, I'm often troubled by a lack of attention to historicity: as it relates to
animals, I think present-day ethnographers sometimes pay insufficient attention to the
effects of exposure to livestock husbandry in Indigenous communities.?

So, here are five prescriptions (many of which have already been articulated by the other
speakers).

2 There are important exceptions of course. See, in particular, Felipe Vander Velden (2012a) and Luiz
Costa (2012).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 230



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

First: Start with Indigenous categories, both in terms of practices and concepts. For me,
the concept of iegue (a Kalinago term that means a tamed or familiarized animal and
is also equivalent to an animal whom one feeds) was where I started with this. I pre-
fer this term to “pet,” because, as I discuss in my book, “pet” genealogically emerges
later than ieque (Norton 2015, 2024). And the term “pet” actually emerged because of
European interaction with people who practiced animal familiarization and therefore
had a different set of ideas about affective relationships with animals. Another exam-
ple of where it is really important to consider Indigenous categories rather than those
of outsiders, are practices often labeled as “sacrifice” (another theme I explore in my

book).

Second: Don’t universalize Western perspectives. Here I am thinking of all kinds of
questions that implicitly or even explicitly assume that the Western way of doing things
is the norm, and deviations from that need to be explained. An example of this kind
of question is “Why didn’t Indigenous people domesticate animals?” (Diamond 1997).
Such questions take a Western development as the yardstick by which another question
should be measured. This is one of the reasons that familiarization has been so absent
in historiography. In fact, we need to actually “provincialize” animal husbandry as the
oddity in the longue durée of human-animal relationships.> For animal husbandry is
actually a pretty recent development, and it didn’t occur everywhere.

Third: As others have pointed out, be cautious when using categories such as “ontol-
ogy” and “cosmovision.” I think these kinds of holistic categories don’t work very well
when looking at history. For instance, what happens when Indigenous people start
practicing animal husbandry? Are they still in the same ontology, or have they entered
a European ontology, or neither? My squeamishness about ontology is partly why I
developed the analytic of “mode of interaction” (Norton 2024: 2-3, 17-18). I thought
there was a need for a category that recognized that deep structures do organize cul-
tural activities, but that was less encompassing than “ontology” or “cosmovision.” I
also wanted a category that could align with emic perspectives. I think such intermedi-
ate structures are important in our efforts to understand cultural entanglements.

Four: This is sort of a corollary to number three: Do not essentialize either Indigenous
or Western cultures. Both Indigenous and Western cultures have changed as a result
of centuries of interaction. For instance, another thing I explore in my book is that
modern science itself owes a lot to its engagement with Indigenous perspectives during
the early modern period (Norton 2019, 2024: 302-327). Therefore, framing the West and
Indigenous worlds as fixed or static is problematic, as both are constantly changing.

Five: Decolonizing and de-Westernizing human-animal studies requires interdisciplinar-
ity. I think this workshop itself has been such a beautiful example of this with these

3 On provincialization, see Dipesh Chakrabarty (2000).

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 231



Tayna Tagliati et al.

conversations and cross-disciplinary exchanges. Archaeologists, ethnographers, and
historians can all learn from each other.

Ana Paula Motta (APM): I think I'm going to orient my answer specifically towards
methodologies for decolonization, but perhaps not focusing so much on Indigenous
cosmologies, as this has already been discussed quite extensively.

But to conclude with Marcy’s last point and begin from there, I think it’s important
to open conversations across different disciplines and identify commonalities among
fields like archaeology, anthropology, history, environmental humanities, ethology, and
conservation biology. We all deal with or study non-humans and also human popula-
tions, even though we do so in different ways.

I believe many of the debates we see today, especially in archaeology, have been raised
years ago in other disciplines. A common point of criticism concerns how data is gath-
ered. For example, in ethology, when studying the significance of animals for different
groups, we often rely heavily on ethological knowledge gathered from a positivist per-
spective.

There are ongoing debates about whether using ethological knowledge is actually valu-
able or not, because this is tied to a specific theoretical positioning on how people gather
data and relate to it. Different perspectives discuss how to approach this problem. It
is an internalistic versus externalistic debate, whereby externalistic approaches are pre-
sented as more positivistic and ‘objective” in understanding animals, while internalistic
approaches consider particular narratives, doing so through storytelling and recalling
specific encounters with animals or different species. There are different ways of con-
structing narratives, and how we apply these methods to our study.

And in that sense, I would really like to focus on the methodological developments
happening, particularly from environmental humanities, such as multispecies ethno-
graphies. I think it’s important to try to immerse ourselves in other ways of being and
knowing our surroundings. So, I try to highlight this different perspective from the
Enlightenment to humanism, regarding how we understand the centrality of humans
in the world and across different realities.

However, we are still humans. We study animals and non-humans from a human per-
spective. So, how can we truly overcome these limitations and think beyond our own
centrality and anthropocentrism? I believe it’s important to consider how, even in the
80s, we discussed cyborg theories—about how we can use technology as a way of merg-
ing human and non-human agencies.

Through technology, we can also develop a different understanding of other species.
Many anthropologists, for example, are experimenting with various technologies and
methodologies to study coral reefs in Australia by using underwater acoustics and

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 232



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

recording different sounds to understand how disturbances affect fish communication.
I think it’s important that we experiment more with the methodological tools available
to us.

So, different tools could be, for example, to use sound recordings to create multispecies
soundscapes to understand human-animal communication and what type of distur-
bances, or even sound contamination we can perceive. For example, in the Pantanal,
there is a lot of noise disturbance from various boats traveling through the area. Other
researchers are experimenting with various cameras, such as those installed on dogs’
collars in dog parks, to try to understand the landscape from a dog’s perspective.

And that’s something that could be done, using camera traps and other technology, to
observe how different multispecies come together. So, I think there are many oppor-
tunities to experiment and really push the boundaries of how we sense multispecies
encounters, for example.

CJB: I recently read in EI Pais that Bolivia is currently one of the main hotspots for jaguar
hunting. This is quite surprising, especially considering that jaguars had not been a
major concern on the Red List for a while. However, with the growing presence of
extractive industries —including some operated by Chinese companies— the demand
for jaguar parts has increased significantly. This has led to a noticeable rise in illegal
hunting, with reports of dozens of jaguars being killed annually.

These changes reveal how external economic interests can influence local dynamics.
When we worked in Indigenous territories —among the Tacana, Tsimane’, and Mosetén—
jaguars were traditionally not hunted. On the contrary, people regarded them with re-
spect and associated them with shamanic power. If members of these same communi-
ties now engage in jaguar hunting, it represents a profound transformation—not only
in terms of livelihoods but also in the cultural and spiritual meanings attached to these
animals.

APM: To add quickly to that, I think it’s interesting to note that when we conducted in-
terviews in Beni and asked people if they’ve encountered jaguars, the responses varied
quite a bit. Some mentioned seeing a jaguar [tigre as they call them in this area], but
they may not have seen one in over twenty years. So, it’s interesting to see how people
and our own oral memory work in that sense and how different individuals relate to
these animals in particular.

CJB: And now we move to the last topic of this roundtable: Visions of the Future. This
final subsection is not addressed to any particular person; we welcome contributions
from anyone who wishes to share their perspective.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 233



Tayna Tagliati et al.

Visions for the Future

Q: Based on your research in this discussion, what are some of the most pressing unan-
swered questions of promising future research directions within the field of human
animal relations in the Americas in your discipline?

AM: Well, in my discipline, I would say that it is very important to look for more
sources. We still depend too much on chronicles. Scrutinizing native words and try-
ing to understand linguistic translations and their uses is essential because it might be
one of the best ways to understand what the changes were and what the silences were,
too. I think we should look at the words chosen to signify some European concepts of
animals and try to understand why some other words were not chosen. And we have
a lot of linguistic documentation that hasn’t been closely looked at.

Then I would also like to encourage archaeologists to conduct further research on the
colonial period, for which there is ample material. As historians, we have documents,
but as Marcy told us, these are colonial texts, and we must scrutinize them and select
them carefully. We lack these other pieces of evidence. So we really need substantial
development of zooarchaeology in the colonial period to cross different types of evi-
dence.

CJB: Zooarchaeology in colonial contexts could be particularly valuable. It could help
us understand how relationships with animals were transformed —not just economi-
cally or ecologically, but also symbolically and politically— through processes like mis-
sionization, forced resettlement, or new forms of labor and diet. These transformations
are often mentioned in texts, but the material evidence is essential to interpret what
actually happened on the ground, especially in Indigenous territories.

GP: I think that from an archaeology perspective, things have significantly changed
over the past twenty years. In the past, archaeologists mostly studied animals from a
subsistence or economic standpoint. In the last two decades, this has begun to shift,
and now zooarchaeology books highlight social aspects. Nowadays, I would say we’re
moving toward a greater focus on the ideas and thought processes in archaeology.
We're trying to approach the archaeological record not only from subsistence or social
angles but also from an ideological dimension.

I think it’s advancing, and many projects are incorporating this perspective. However,
I also have a warning or some concerns about the tendency to impose ideas, models,
or frameworks onto the archaeological record—using contemporary frameworks de-
veloped from Amazonia and Andean scholarship to interpret or explain long durations
without establishing a clear connection to what we actually want to see in the archae-
ological record. Ethnography and history are very helpful, but sometimes we rely on
both when examining past societies that span two or three thousand years. We all rec-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 234



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

ognize that societies and cultures change over time. Therefore, even though applying
contemporary or historical frameworks as models is very appealing and tempting, it
may also be somewhat misleading and might obscure the proper understanding of past
societies.

Comment from the audience (Kodiak Aracena): I think it is important what you say
because including purpose and reason in archaeologists’ studies is complex due to the
limited knowledge of the past. However, I believe the turning point for including pur-
pose and reason is that we can imagine societies that were not only built by humans
but also involved animals and non-human beings. In this case, the interpretation based
on this perspective will influence the outcome of investigations. Of course, it should
be approached carefully because it’s hard to interpret what could or could not have
happened, similar to avoiding direct comparisons between the present and the past.
Still, using this as a model can be helpful, as it allows us to consider the possibility that
certain behaviors or events may have occurred in the past.

GP: Yes, of course, I believe this will help expand our interpretative horizons, and I am
ready to explore them. However, as you said, not to impose them—just to explore and
use them as a frame of reference, which will help us interpret the archaeological record
from different options, perspectives, or alternatives.

DA: As an anthropologist, I think it’s not so much a problem seeing things from a
human perspective, but we need to avoid a human supremacist bias. Recently, I had to
write about water and spondylus shells (Arnold in press), and it was a real challenge
to try to write differently—making myself more equal with these things, as I tried to
negotiate some kind of multispecies ethnography. That’s important, and it requires
new methods if we're going to do fieldwork about it.

I also think it is important to learn local languages. So many people now are pursuing
anthropology without any language learning, which seems a mistake. I understand that
funds and time are more limited, but if you don’t work through the language spoken by
the group you're working with, then the results will be more superficial. I also think it
could be helpful to have more philosophical training, as they do in France, and to revisit
classical ethnographies, analyzing them from this philosophical perspective—not just
from a Western philosophical point of view, but also incorporating the new insights we
are gaining from other debates and experiences.

CJB: I agree entirely. Language plays a pivotal role in the analysis of historical sources,
particularly when tracing the presence of plant and animal names. Attending to linguis-
tic transformations allows us to follow how meanings and relationships evolve across
time and space, revealing the layers of translation, appropriation, and dependency em-
bedded within them.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 235



Tayna Tagliati et al.

Paving the Way: Questions for Future Research

As we have seen, debates on human-animal relations are far from closure. A central
point of departure is the need to rethink the categories we use to name things in Indige-
nous societies and to be more faithful to Indigenous concepts. This concern perhaps
arises from the emergent dominance of philosophical enquiries in Anthropology and
related disciplines and the multiplication of new terms rescued from Greco-Latin roots,
such as “chthulucene” or “sympoiesis” (Haraway 2015, 2016). Such a concern reveals the
tensions faced by those working with Indigenous communities. Still, we also want to
call attention to the fact that modern science and philosophy are not fixed in time and
owe much to Indigenous perspectives, as this discussion highlights. The issue partially
emerges from the need to translate Indigenous thought into Western scientific narra-
tives, and perhaps reducing the problem of using Western categories to describe In-
digenous perspectives involves supporting and engaging more with Indigenous schol-
arship.

In addition to this encompassing departure point, three main topics and lines of ar-
gument on animals as subjects of ethnographic, archaeological, or historical enquiries
emerged during the roundtable discussion. The first is directly related to this opening
statement. It concerns the urgency of decolonizing or rethinking categories, such as
the category “animal” itself. It was stressed that the status of animals as “people” or
“like people” does not imply that animals are “human people.” Instead, these classifi-
cations should be ethnographically grounded, recognizing that the status of beings is
situational rather than fixed. Critically, there is a need to take caution with totalizing
frameworks, such as those contained in the concept of “ontology.” Also, even though
Perspectivism was never intended for this aim, it is not uncommon in the literature to
treat it as a generalizing, fixed model of “Amazonian ontology,” reinforcing Indigenous
essentialization.

Second, speakers addressed the catastrophic impacts of colonization in the Americas.
It disrupted specialized ritual and practical knowledge tied to human-animal rela-
tions, as exemplified in the Andes with camelids and the introduction of sheep. It also
brought along a commodifying view of animals, as sheep were introduced as com-
modities, unlike the pre-established relation to camelids. At the same time, the in-
troduction of exotic animal species posed ecological hazards, including soil erosion.
Colonial dynamics also resulted in Indigenous people creatively accommodating new
elements into their social systems, for example, by incorporating foreign animals or
animal-derived products, such as silk, into native symbolic systems that were certainly
not those of pre-colonization, but neither were those established in Europe.

The third recurring point was the call for greater interdisciplinary work, along with
the use of new technologies to visualize human and other-than-human agency. To this
discussion, we add that intellectual pluralism must extend not only across academic

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 236



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

disciplines but also across forms of knowledge production. Local and Indigenous com-
munities have their own approaches to History, Anthropology, and Archaeology, and
adopting more truly collaborative frameworks —beyond including an interlocutor in
the research— not only during field or archival research but throughout the process is
essential to foster genuinely shared perspectives and transformative insights.

Instead of closing this dialogical publication with final remarks, we would like to of-
fer some points of departure in the form of questions for future collaborations and re-
search. First, given that colonial trade introduced goods and new livestock that caused
ecological damage, how do we best analyze the long-term ethical and material destabi-
lization caused by global commodity flows on Indigenous concepts of animal care and
dependency? Second, how can archaeological and ethnographic research in the Pam-
pas, Patagonia, the Caribbean, and other non-Amazonian regions be used to develop
alternative Amerindian theories that challenge and nuance the over-representation of
Amazonian-derived models? Third, if neither Western nor Indigenous cultures are
tixed, what historical or linguistic methodologies can capture the dynamic process of
(asymmetrical) co-creation and mutual transformation? Fourth, how can researchers
develop intermediate analytical tools (such as “mode of interaction”) and experiment
with multispecies technologies, such as soundscapes, to access non-human perspec-
tives without resorting to vague or totalizing terms like “ontology” or “cosmovision”?

Finally, this dialogue underscores the next steps towards moving beyond mere cri-
tique. It posits the necessity of commitment through interdisciplinary and collaborative
methodologies to co-create a history and narrative in which animals are acknowledged
as central agents in the making of the Americas.

References

Arnold, Denise Y.

2023 Tornasol techniques as cultural memory. Colonial practices of making shimmer-
ing cloth and their Andean forebears. In: Beatriz Marin-Aguilera and Stefan
Hanf3 (eds.), In-Between Textiles. Weaving Cultural Encounters in the Early Modern
World, pp. 217-238. Amsterdam: Amsterdam University Press.

in press Sea shells, women’s blood and an Andean bioclimatology of water: interde-
pendencies between humans and water beings in mountain environments. An-
thropos. Special edition: “Making world(s): Human, non-human and more than
human relationality in mountain areas and beyond,” edited by Daniela Salvucci
and Francisco Pazzarelli.

Astor-Aguilera, Miguel
2010 The Maya World of Communicating Objects. Albuquerque: University of New Mex-
ico Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 237



Tayna Tagliati et al.

Astor-Aguilera, Miguel and Graham Harvey
2018 We Have Never Been Individuals. In: Miguel Astor-Aguilera and Graham Har-
vey (eds.), Rethinking Relations and Animism, pp. 1-12. London: Routledge.

Cagnato, Clarissa, Nicolas Goepfert, Michelle Elliott, Gabriel Prieto, John Verano, and
Elise Dufour

2021 Eat and Die: The Last Meal of Sacrificed Chimt Camelids at Huanchaquito-Las
Llamas, Peru, as Revealed by Starch Grain Analysis. Latin American Antiquity
32(3):595-611. DOI: 10.1017 /1aq.2021.19.

Chakrabarty, Dipesh
2000 Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference. Princeton:
Princeton University Press.

Costa, Luiz

2012 Making Animals into Food among the Kanamari of Western Amazonia. In: Marc
Brightman, Vanessa Elisa Grotti, and Olga Ulturgasheva (eds.), Animism in Rain-
forest and Tundra. Personhood, Animals, Plants and Things in Contemporary Amazonia
and Siberia, pp. 96-112. New York and London: Berghahn Books.

Costa, Luiz and Carlos Fausto
2010 The Return of the Animists: Recent Studies of Amazonian Ontologies. Religion
and Society 1(1):89-109.

Derrida, Jacques
2002 The Animal That Therefore I Am. Critical Inquiry 26(2):369-418.

Diamond, Jared
1997  Guns, Germs, and Steel: The Fates of Human Societies. New York: W. W. Norton.

Graham, Elizabeth
2011 Maya Christians and Their Churches in Sixteenth-Century Belize. Gainesville: Uni-
versity Press of Florida.

Haraway, Donna

2015 Anthropocene, capitalocene, plantationocene, chthulucene: Making kin. Environ-
mental Humanities 6(1):159-165.

2016 Sympoiesis: Symbiogenesis and the Lively Arts of Staying with the Trouble. In:
Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, pp. 58-98. New York, USA:
Duke University Press. DOI: 10.1515/9780822373780-006.

Ingold, Tim
1998 (ed.) What is an animal? London: Routledge.

Munduruku, Jair Boro
2019 Caminhos para o passado: Oca’d, Agdkabuk e cultura material munduruku. Un-

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 238


https://doi.org/10.1017/laq.2021.19
https://doi.org/10.1515/9780822373780-006

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

dergraduate Thesis. Santarém: Federal University of Western Pard. URL: https:
/ /repositorio.ufopa.edu.br/handle /123456789 /2493.

Murra, John V.

1965 Herds and Herders in the Inca State. In: A. Leeds and A. P. Vayda (eds.), Man,
Culture and Animals, pp. 185-215. Washington DC: American Association for the
Advancement of Science.

1975  Formaciones econdmicas y politicas del mundo andino. Historia andina 3. Lima: IEP.

Norton, Marcy

2015 The Chicken or the Iegue: Human-Animal Relationships and the Columbian Ex-
change. he American Historical Review 120(1):28-60.

2019 The Quetzal Takes Flight: Microhistory, Mesoamerican Knowledge, and Early
Modern Natural History. In: Jaime Marroquin Arredondo and Ralph Bauer
(eds.), Translating Nature: Cross-Cultural Histories of Early Modern Science,
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

2024 The Tame and the Wild: People and Animals After 1492. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Politis, Gustavo
2007 Nukak: Ethnoarchaeology of an Amazonian People. Routledge. DOI: 10 . 4324 /
9781315423418.

Spedding, Alison and Denise Y. Arnold

2008 La ritualidad en el Altiplano del pasado y de hoy en un marco identitario. In:
Denise Y. Arnold (ed.), Altiplano: ;Indigenas u obreros?: La construccion social de
identidades politicas en el altiplano boliviano, pp. 311-351. La Paz: Fundacién UNIR.

Vander Velden, Felipe Ferreira

2012a As galinhas incontdveis. Tupis, europeus e aves domésticas na conquista no
Brasil. Journal de la société des américanistes 98(2):97-140.

2012b Inquietas companhias: sobre os animais de criagdo entre os Karitiana. Sao Paulo:
Alameda.

Viveiros de Castro, Eduardo

1998 Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. The Journal of the Royal An-
thropological Institute 4(3):469—488. DOI: 10.2307 /3034157.

1999 Comment on Bird-David’s “/Animism’ Revisited”. Current Anthropology
40(51):579-580.

Wheeler, Jane C., A. J. F. Russel, and Hilary Redden
1995 Llamas and Alpacas: Pre-conquest Breeds and Post-conquest Hybrids. Journal of
Archaeological Science 22:833-840.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 239


https://repositorio.ufopa.edu.br/handle/123456789/2493
https://repositorio.ufopa.edu.br/handle/123456789/2493
https://doi.org/10.4324/9781315423418
https://doi.org/10.4324/9781315423418
https://doi.org/10.2307/3034157

Tayna Tagliati et al.

Wheeler, Jane C., A. J. E. Russel, and H. F. Stanley
1992 A Measure of Loss: Prehistorica Llama and Alpaca Breeds. Archivos de Zootecnia
41(extra):467-475.

Recommended bibliography for further reading

DeFrance, Susan

1993  Ecological Imperialism in the South-Central Andes: Faunal Data from Spanish
Colonial Settlements in the Moquegua and Torata Valleys. PhD thesis. University
of Florida.

Itier, César
2021 Huaca, un concepto andino mal entendido. Chungara. Revista de antropologia
chilena 53(3):480-490.

Maldavsky, Aliocha
2025 Moutons et charité. Restitutions de biens aux Indiens et financement précoce de
I'évangélisation dans les Andes, 1550-1570. Social Sciences and Missions 38:13-37.

Maldavsky, Aliocha, Marina Zuloaga, Antoine Acker, Le6n Avila Romero, Regina
Horta Duarte, and Olaf Kaltmeier

2024 Livestock and Biodiversity in the Andes after the Spanish Conquest, Sixteenth
Century. In: Antoine Acker, Leén Avila Romero, Regina Horta Duarte, and Olaf
Kaltmeier (eds.), The Anthropocene as a Multiple Crisis. Perspectives from Latin
America. Vol. Biodiversity, pp. 77-101. Guadalajara: Maria Sibylla Merian Center
for Advanced Latin American Studies in the Humanities and Social Sciences.

Morlon, Pierre
1996 Comprender la agricultura campesina en los Andes centrales, Perii-Bolivia. Lima: IFEA.

Zuloaga, Marina
2002 El patrimonio ganadero comunal andino en el Norte peruano a fines del siglo
XVI. Anales Cientificos UNA, Universidad Nacional Agraria LIII1:562-572.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 240



NOTAS DE ANTROPOLOGIA lv
DE LAS AMERICAS

IN MEMORIAM

Catherine Julien o la siempre renovada fascinacion
por América del Sur

Maria Susana Cipolletti

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2093-7226

mariacipolletti@hotmail.com

Recibido: 10 de enero de 2025 / Received: January 10, 2025, Aceptado: 21 de julio de 2025 / Accepted:
July 21, 2025.

Resumen

Maria Susana Cipolletti comparte un emotivo recuerdo de su propia experiencia
con Catherine Julien, incorporando dos fotografias que ponen de relieve aspectos
mads intimos de la vida de la autora en un contexto familiar y de compafierismo.
Una de esas fotografias se destaca en la portada de este nimero.

Palabras clave
In memoriam, Catherine Julien, Congreso Internacional de Americanistas,
Friburgo, Sevilla

Abstract

Maria Susana Cipolletti shares a touching recollection of her experience with Cather-
ine Julien, including two photographs that highlight more intimate aspects of the
author’s life within family and friendship contexts. One of these photographs
graces the cover of this issue.

Keywords
In memoriam, Catherine Julien, International Congress of Americanists, Freiburg,
Sevilla

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025, pp. 241-244
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903 /naa.v4i.3311

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).


https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3311
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Maria Susana Cipolletti

Varios colegas han colaborado en este tomo con valiosos comentarios y valoraciones de
la extensa obra cientifica de Catherine Julien, de modo que en este texto me concentraré
en otro aspecto de Catherine, el que me fue mds cercano: una suerte de retrato, necesa-
riamente parcial, de la forma en que yo vivi las experiencias que disfrutamos juntas.

Nuestro primer contacto se dio en los afios en que Catherine investigé en el Instituto
de Americanistica y Etnologfa de la Universidad de Bonn. Si bien yo ya no vivia en
Bonn, el hecho que en primer lugar nos llevé a conocernos y a intercambiar experiencias
fue que ambas habiamos sido becarias de la Fundacién Alexander von Humboldt, de
Alemania. Catherine disfrutaba en ese momento de la beca en el Instituto (1989-1991),
mientras que la mia habia sido en el mismo lugar, aunque cuatro afios antes, cuando atin
se llamaba Seminar fiir Vilkerkunde y se hallaba bajo la direccién del Prof. Udo Oberem
(1923-1986). Este primer contacto, que podria haber quedado simplemente en eso, se
profundizé en los afios siguientes.

En parte coincidiamos en algtin simposio en el que ambas participabamos, sobre todo
los del Congreso Internacional de Americanistas (ICA), como los de Estocolmo/Uppsala
(1994) y Varsovia (2000). Después de nuestro encuentro en el ICA de Santiago de Chile
(2003), fuimos juntas a Isla Negra, a visitar la inolvidable casa donde vivié Pablo Ne-
ruda (que fue quien introdujo ese topénimo), situada a algo mas de 100 kilémetros de
Santiago, la capital. Recuerdo una extensa conversacién con Catherine luego de un al-
muerzo en un restaurante de madera en una tarde hiimeda y nublada, frente a un mar
embravecido y delante de una gran chimenea de la cual se desprendian los aromas de
las maderas en combustion. A instancias de Catherine, extendimos luego la excursién
hasta Pomaire, un pueblo conocido por sus figuras hechas con la arcilla negra del lugar.

El tiempo més extenso en el que nos vimos diariamente fueron unos dos meses en 1993,
cuando ambas investigdbamos sobre nuestros respectivos temas en el Archivo de Indias
(AGI) en Sevilla. Catherine, luego de muchos afios dedicada al estudio de los Incas,
trabajaba ahora las fuentes del Oriente de Bolivia, mientras que yo habia sumado la
investigacion etnohistérica a la etnografica sobre sociedades indigenas de la Amazonia
ecuatoriana.

Catherine vivia en Carmona, a unos 35 kilémetros de Sevilla: para llegar a las 8:00 al
archivo, que era la hora de apertura, se levantaba antes de las 6 de la mafiana, una hora
que era para ella habitual. Con una pausa para ir a tomar el “cafecito” a media mafiana,
saliamos a las 15:00 horas, cuando cerraba el archivo hasta el dia siguiente, e ibamos a
comer a alguna de las muchas tabernas de la ciudad. Esta cercania fue la oportunidad
para intercambiar impresiones sobre nuestros temas y las informaciones que cada una
iba encontrando en los inabarcables legajos del archivo.

A ambas nos apasionaban algunos fenémenos del catolicismo popular. Uno de ellos era
el culto a la Virgen del Rocio, cuyo santuario, situado a unos 80 kilémetros de Sevilla,

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 242



Catherine Julien o la siempre renovada fascinaciéon por América del Sur

en Huelva, visitamos un dia. Era un lugar que a las dos nos interesaba, por su conexién
(o més bien por su no conexién) con América del Sur. Si bien en la actualidad es uno de
los lugares méds emblematicos del catolicismo popular espafiol, y no solo en Andalucia,
llama la atencién que no existan trazas del culto en la época colonial en las posesiones
espafiolas en América. Esto hace pensar que este culto se generaliz6 mds tardiamente
que el de las otras virgenes veneradas por el catolicismo; es decir, que no habia decan-
tado en Espafia en las primeras épocas de la Conquista. En el camino quisimos visitar
el Puerto de Palos, a orillas del rio Tinto, un lugar emblematico porque de alli partié
Colén con sus carabelas en su primer viaje. No conociamos ni tuvimos en cuenta el pa-
so de los siglos que, debido a la erosién y al no ser canalizado, hace varios siglos que se
encuentra sepultado y perdido como puerto.

Figura 1. Dias felices: Catherine en el camino al Santuario de la Virgen del Rocio
(Huelva, 1993). Foto M. S. Cipolletti.

Otro tema que seguiamos en la bibliografia y en nuestras charlas fue el papel destaca-
do del Santiago “Matamoros” en la conquista de América, donde fue un emblema de
la conquista de las sociedades indigenas. Ademads, vivimos juntas la Semana Santa en
Sevilla. Estos y otros fendémenos del catolicismo popular eran para Catherine mds ex-
trafios que para mi, ya que sus origenes familiares se remontaban a bautistas suecos,
emigrados a zonas no urbanas de California.

Durante esta época en Sevilla conoci un aspecto de Catherine que decant6 en un retrato
mads profundo o acertado que el que surge de conversaciones en los pasillos o cafeterias
llenas de los Congresos: su ascetismo. Alli pude observar sus manos rojizas y escama-
das, y a mi pregunta por el motivo, me cont6 que las tenia asi debido a enjuagar la ropa,

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 243



Maria Susana Cipolletti

incluidas sdbanas y toallas, en una especie de lavadora llamada “pepito”, que movia las
telas, pero no enjuagaba ni escurria.

Disentiamos en su conviccién que cada persona debia hacer sus propias tareas, inclusi-
ve todas las domésticas, y de ahi sus manos enrojecidas y despellejadas por un lavado
que hacfa practicamente a mano. Mi argumento era de qué vivirian negocios como la-
vanderias, por ejemplo, si cada uno se empefiaba en hacer todo por si mismo.

Su ascetismo se reflejaba también en su forma de vida, en levantarse antes de las 6 de la
mafiana y encarar prontamente el trabajo, y en negarse a la ingestion de bebidas alcohé-
licas. Catherine y su hija Claire pasaron con nosotros los dias de Navidad y Afio Nuevo
de 1995 en nuestra casa en Friburgo. La primera mafiana, cuando me levanté, encontré
a Catherine en la cocina. Habia hecho un té, silenciosamente, con el adminiculo que
siempre la acompafiaba, el Tauchsieder, o calentador de inmersién ideal para viajes, que
era muy comun en Alemania hace varias décadas. Para evitar hacer ruido y despertar-
nos al buscar sus cuadernos, estaba escribiendo en unas grandes servilletas de papel
blanco que habia encontrado en la cocina.

Pero lo que méas me impresionaba de Catherine, y lo sigue haciendo hasta ahora, era su
entusiasmo vital, contagioso, que se reflejaba en su risa abierta y el brillo de su mirada,
que transformaban en fascinantes los temas de la etnohistoria, considerados general-
mente aridos. Tenia el don de despertar el entusiasmo de su interlocutor, que intuia
que Catherine no se referia solamente a preguntas intelectuales, sino que ponia en esos
temas su propia vida.

Figura 2. Catherine y su hija Claire en nuestra casa en Friburgo,
en las Navidades de 1995. Foto M. S. Cipolletti.

NOTAS DE ANTROPOLOGIA DE LAS AMERICAS 4, 2025 244



