


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

Impressum

Verantwortliche Herausgeberin:
Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie, Universität Bonn

Redaktionsteam:
Sergio Bebin Cúneo, Andrea Goytia, Carla Jaimes Betancourt, Antje Gunsenheimer,
Daniel Graña-Behrens, Hanna Heil, Danitza Márquez Ramírez, Johana Caterina
Mantilla Oliveros, Leonie Männich, Joaquín J. A. Molina M., Karoline Noack, Naomi
Rattunde, Taynã Tagliati, Carlos Zegarra Moretti

Nummer 4, 2025
DOI: 10.71903/naa.v4i

Titel des Dossiers:
Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Julien / Andine Ethnohistorie: Hommage
an Catherine Julien

Herausgeber:innen des Dossiers:
Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín J. A. Molina M., Carlos
Zegarra Moretti, Karoline Noack

Daten zum Foto des Covers:
Titel: Días felices: Catherine en el camino al Santuario de la Virgen del Rocío
Ort: Huelva, España, 1993
Fotografin: María Susana Cipolletti
Eigentum: María Susana Cipolletti

LaTeX Style: Ulrich Wölfel © 2020
Layout: Hanna Heil, Joaquín J. A. Molina M., Naomi Rattunde

Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie
Institut für Archäologie und Kulturanthropologie
Universität Bonn
Oxfordstr. 15
53111 Bonn
www.iak.uni-bonn.de/de/institut/abteilungen/altamerikanistik

www.naa.uni-bonn.de

ISSN: 2750-2902

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025
This is an open access publication, distributed under the terms of the

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i
https://www.iak.uni-bonn.de/de/institut/abteilungen/altamerikanistik
https://www.naa.uni-bonn.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

Índice

Dosier. Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Julien

INTRODUCCIÓN

“How do we excavate a text?” A veinticinco años de Reading Inca History
Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín J. A. Molina M., Carlos
Zegarra Moretti y Karoline Noack . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

ARTÍCULOS

El imperio como un proyecto. Los aportes de Catherine Julien a la arqueología de
los Incas
Catalina Soto Rodríguez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas
Albert Meyers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32

“En el nombre del común de estos pobres”. Los curacas de Santiago de Cotagaita
contra el gobernador de los Chichas don Juan Cala, 1627
Lía Guillermina Oliveto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Enseñanzas de un padrón (Santa Cruz de la Sierra, 1561)
Isabelle Combès . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

FUENTES

Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras en el siglo XVIII.
El caso del partido de Lambayeque
Carlos Zegarra Moretti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025



SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción. Potosí in the Global Silver
Age (Rossana Barragán y Paula C. Zagalsky (eds.) 2023. Leiden/Boston: Brill)
Paola Revilla Orías . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

Los confines del mundo como centro. La Villa Imperial de Potosí en la globalización
temprana
Bernd Hausberger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .111

¿Un libro más sobre historia de la minería de Potosí?
David Navarrete G. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

Potosí, too, is Worth its Song
Elizabeth Penry . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .119

Potosí, la historia viva del gigante de plata. Una réplica a las reseñas
Paula C. Zagalsky . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124

TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)
Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann
Nota introductoria por Danitza Márquez Ramírez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

RESEÑAS

Reseña de libro: Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis Millones. 3 vols.
Alejandro Málaga 2024, Lima: Universidad César Vallejo
Juan Carlos La Serna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

Profundizando un corpus etnográfico y repensando los métodos de publicación
antropológica. Reseña de libro: Cañaris II. Arquitectura, organología y tradición oral
en Incahuasi y regiones circunvecinas. (Juan Javier Rivera Andía (ed.) 2025, Buenos
Aires: Rumbosur)
Walther Maradiegue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 IV



VOCES

“Hacer hablar a los antepasados”. Udo Oberem, Catherine Julien y el trabajo con
fuentes. Una entrevista con Kerstin Nowack
Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín J. A. Molina M. y Kerstin
Nowack . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas
Taynã Tagliati, Denise Y. Arnold, Miguel Astor-Aguilera, Aliocha Maldavsky, Ana
Paula Motta, Marcy Norton, Gustavo G. Politis, Felipe F. Vander Velden, Carla Jaimes
Betancourt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .218

IN MEMORIAM

Catherine Julien o la siempre renovada fascinación por América del Sur
María Susana Cipolletti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 241

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 V



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

“How do we excavate a text?”
A veinticinco años de Reading Inca History

Danitza Márquez Ramírez
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681
damarquezra@gmail.com

Sergio Bebin Cúneo
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-9627-8415
sergiobebin@gmail.com

Joaquín J. A. Molina M.
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0001-9130-447X
joaquinmolinam@gmail.com

Carlos Zegarra Moretti
Universidad de Piura (Piura, Perú)
ORCID: 0000-0003-4641-1940
carlos.zegarra.moretti@gmail.com

Karoline Noack
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255
knoack@uni-bonn.de

Recibido: 9 de diciembre de 2025 / Received: December 13, 2025, Aceptado: 10 de diciembre de 2025 /
Accepted: December 10, 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 1–11
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3306

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3306
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Danitza Márquez Ramírez et al.

Resumen
Este artículo introduce el dosier “Etnohistoria andina: Homenaje a Catherine Ju-
lien”, correspondiente al cuarto número de la revista Notas de Antropología de las
Américas, articulando su eje en el vigésimo quinto aniversario de la publicación de
Reading Inca History. Partimos de la contribución de Julien al debate sobre la fiabi-
lidad de las crónicas coloniales, entendidas como vehículos de intereses hispanos,
pero también como espacios de negociación en los que facciones incaicas busca-
ron legitimar su autoridad y preservar su pasado mediante genealogías dinásticas,
memorias orales, quipus y otros soportes. Se destaca su propuesta de “lectura anti-
tética” de las crónicas y su articulación entre las narrativas, los registros materiales
y las prácticas de memoria.

Palabras clave
Etnohistoria andina, Reading Inca History, crónicas coloniales, genealogías incai-
cas, memoria y archivo, Catherine Julien

Abstract
This article introduces the dossier “Andean Ethnohistory: Homage to Catherine
Julien,” corresponding to the fourth issue of the journal Notas de Antropología de las
Américas, focusing on the twenty-fifth anniversary of the publication of Reading Inca
History. We begin with Julien’s contribution to the debate on the reliability of colo-
nial chronicles, understood as vehicles of Hispanic interests, but also as spaces of
negotiation in which Inca factions sought to legitimize their authority and preserve
their past through dynastic genealogies, oral histories, quipus, and other media.
We highlight her proposal for an “antithetical reading” of the chronicles and her
articulation of narratives, material records, and memory practices.

Keywords
Andean ethnohistory, Reading Inca History, colonial chronicles, Inca genealogies,
memory and archives, Catherine Julien

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 2



“How do we excavate a text?”

En este cuarto de siglo, desde su publicación, Reading Inca History de Catherine Julien
(2000) se ha convertido en una lectura obligatoria sobre el estudio de los Incas, siguien-
do otros textos clásicos como los de John H. Rowe, María Rostworowski y Franklin
Pease. La obra de Julien estudia la transmisión histórica de las genealogías dinásticas y
la vida de los distintos Capac que gobernaron el Tahuantinsuyo. A través de un análisis
exhaustivo de las crónicas, la autora sostiene que las narrativas coloniales no solo repre-
sentaron los intereses de los escritores españoles, sino la intención por parte de algunas
facciones y líderes incaicos de legitimar su poder y preservar su pasado. Esta intención
se tradujo en las posibles fuentes incaicas (oralidad, quipus, tablillas de madera) que
influyeron en las narrativas históricas españolas.

Los planteamientos de Julien se han extendido del tiempo de los Incas al estudio de la
temprana época colonial. Por ejemplo, el modo en que la autora aborda las crónicas co-
mo fuentes, ha servido como punto de partida para analizar las probanzas de méritos
de los curacas ante las autoridades españolas (Jurado 2014: 411). Reading Inca History
aborda el clásico problema de la confiabilidad de las crónicas como fuentes históricas,
aunque desde un enfoque distinto. En lugar de criticar la manipulación de las informa-
ciones, Julien invita a los investigadores a utilizar métodos antitéticos para descifrar la
estructura de una historia inca (Julien 2000: 301). De ese modo, se estudian las crónicas
de Cieza, Cobo, Betanzos, Murúa (entre otras) en busca de similitudes y diferencias, y
bajo una propuesta metodológica que la autora denomina “arqueología” de las fuentes
(ibíd.: 12).1

El texto se inserta en los estudios sobre los registros, la memoria y la historia (andina,
en este caso).2 Julien afirma que aquello “que llamamos historia funciona con lo que la
gente sabe y cree sobre su pasado. Su ‘verdad’ es fundamentalmente un producto de
su capacidad para reflejar lo que se sabe y se cree” (ibíd.: 295).3 Otro de los aportes al
campo de la etnohistoria es establecer un vínculo entre las narrativas y las fuentes mate-
riales como los quipus, punto que retoman importantes estudios posteriores (Salomon
2004). El análisis de las dinastías incaicas trasciende el plano meramente político y tam-
bién se exploran sus connotaciones socioculturales: la importancia de los matrimonios
para afianzar el poder, las “historias de vida” de los Incas, el empleo de las tierras agrí-
colas, el rol político-religioso de las Coyas y las relaciones entre las distintas categorías
sociales.4

Además de celebrar el vigésimo quinto aniversario de la publicación de Reading Inca
History, otro hecho nos motivó a dedicar este número a la obra de Catherine Julien: su
conexión con nuestra casa de estudios, la Universidad de Bonn, y la voluntad de reme-

1 El título de esta introducción hace referencia al método empleado por Julien.
2 Véase por ejemplo Kaulicke 2003.
3 La traducción del inglés al español es nuestra.
4 Trabajos como los de Guengerich (2018: 121) Noack (2023: 92-93) destacan algunos de estos aspectos.

Véase también el artículo de Catalina Soto en el presente dosier.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 3



Danitza Márquez Ramírez et al.

morar, de manera muy especial, su paso por el –ahora– Departamento de Antropología
de las Américas (en alemán, Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie).5 Como
nos lo cuentan María Susana Cipolletti, Albert Meyers y Kerstin Nowack en sus respec-
tivas contribuciones a este número, y como ya lo señala la propia Nowack (2012) en un
copioso recuento y puntual análisis del quehacer académico de Julien, publicado poco
después de su fallecimiento, Julien tuvo dos estancias en nuestro departamento, entre
1989 y 1995.

Julien realizó sus estudios de pregrado y postgrado en Antropología en la Universi-
dad de Berkeley, en su natal California, formándose bajo la mentoría de John H. Rowe
(Combès 2011: 397; Nowack 2012: 331). Como relata Kerstin Nowack (2012: 331), fue
durante esos años de formación universitaria cuando Rowe animó a Julien a viajar al
Perú para estudiar las colecciones de cerámica inca conservadas en el Museo Arqueo-
lógico de la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, en el marco de
un proyecto que buscaba establecer una cronología de dicha cerámica. Posteriormente,
también en Cusco, Julien formó parte del grupo de investigadores que realizó excava-
ciones arqueológicas para el proyecto Qotakalli Tarawi, liderado por el propio Rowe y su
esposa, Patricia Lyon. Precisamente, Albert Meyers, en su contribución a este número,
la recuerda como una “joven undergraduate” con mucho entusiasmo y avidez de cono-
cimiento por la arqueología del período incaico en Ecuador, tema con el que Meyers se
encontraba bastante familiarizado, al versar sobre ello su tesis doctoral.6

Para Nowack (2012: 331-332), la tesis doctoral de Julien marcó su viraje de la arqueolo-
gía hacia la etnohistoria, pues en su investigación se basó tanto en material archivístico
como en excavaciones arqueológicas realizadas en Hatunqolla, en la actual región de
Puno, un importante asentamiento colla y, más adelante, centro provincial inca ubicado
en la orilla noroeste del lago Titicaca, logrando así proponer una mirada interdiscipli-
naria a la presencia de la administración inca en dicho asentamiento. Julien obtuvo su
doctorado en Antropología en la Universidad de Berkeley en 1978, y la tesis fue pu-
blicada en 1983 bajo el título Hatunqolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region
(Combès 2011: 397; Nowack 2012: 331).

En 1979 continuó dictando cursos en Berkeley y en 1980 volvió a pasar una temporada
en Perú. Tras su regreso a los Estados Unidos en 1984, Julien pasó un año como Senior
Fellow en la Newberry Library, en Chicago, donde profundizó su trabajo con fuentes
documentales; durante su estancia, participó en un programa de verano impartido por
la paleógrafa hispanista Vicenta Cortés Alonso (Nowack 2012: 331-332). Desde ese año y
hasta antes de su llegada a Bonn, se desempeñó como directora del Museo Courthouse
en Merced, California. Como refiere Nowack (ibíd.: 332), durante este tiempo Julien

5 Para una síntesis del devenir institucional del Abteilung für Altamerikanistik und Ethnologie, véase
Noack (2018).

6 Véase también Noack y Gabelmann (2026, en prensa).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 4



“How do we excavate a text?”

empleó los estipendios que obtuvo de la Fundación Wenner-Gren para continuar con
sus investigaciones etnohistóricas sobre el Perú.

Con un bagaje académico que articulaba antropología, arqueología e historia, discipli-
nas también centrales en Bonn, Julien llegó a esta ciudad por sugerencia del propio
Rowe y por la del historiador del México colonial Woodrow Borah (Meyers, en este
número). Nowack, además, menciona que en 1988 Julien contactó directamente a la
Universidad de Bonn siguiendo la sugerencia de Borah (ibíd.: 332). Su llegada coin-
cidió con un momento particularmente significativo para los estudios andinos en la
entonces capital de la República Federal de Alemania: hacía poco más de dos años que
habían fallecido, con pocos meses de diferencia, dos de sus figuras pioneras, Hermann
Trimborn (1901-1986) y su sucesor, Udo Oberem (1923-1986).7 Como recuerda Nowack
(ibíd.: 333), en ese entonces los estudios andinos estaban liderados por Roswith Hart-
mann, lingüista quechua y etnógrafa, y por Albert Meyers, arqueólogo y etnohistoria-
dor, quienes conformaban el núcleo académico que recibiría la labor investigadora y
docente de Julien.8

Su primera estancia en Bonn, entre octubre de 1989 y julio de 1991, fue posible gracias a
la beca que obtuvo de la Fundación Alexander von Humboldt, a la cual postuló alenta-
da por el mesoamericanista Hanns J. Prem (ibíd.: 333), quien por aquel entonces había
asumido una cátedra en el instituto.9 El proyecto que presentó, y que desarrolló durante
esta estancia, versaba sobre el estudio de la territorialidad andina en los períodos inca
y temprano colonial, un interés que se había gestado a partir de su tesis doctoral (ibíd.:
332).

Los resultados de la primera etapa de investigación vinculada a la beca giraron en torno
a la orientación de los edificios en Machu Picchu, y fueron publicados en 1990 en la
revista de la propia fundación (ibíd.: 332). Asimismo, la beca Humboldt le permitió
culminar un estudio titulado Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and
Spanish Rule, que vio la luz en 1991 dentro de la serie de publicaciones del departa-
mento, “Bonner Amerikanistische Studien“ (BAS) o “Estudios Americanistas de Bonn”
(ibíd.: 332).10

7 Véase la remembranza que escribiera el propio Oberem, y que fuera publicada póstumamente en
1987. Véase asimismo la remembranza a Oberem compuesta por Roswith Hartmann ese mismo año
(1987).

8 Para una síntesis sobre sobre el establecimiento y desarrollo de los estudios andinos en Bonn, véase
Noack y Gabelmann (ibíd.).

9 Véase la contribución de Meyers en este número.
10 Creada en 1971 por iniciativa de Udo Oberem con el objetivo de difundir tesis de maestría y doctorado

de los estudiantes del entonces Seminar für Völkerkunde entre colegas latinoamericanos, publicán-
dolas en castellano o, si aparecían en alemán, acompañadas de su respectivo resumen en español
(Hartmann 1987: 22).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 5



Danitza Márquez Ramírez et al.

A la par, Julien tuvo la oportunidad de dictar varios cursos en el instituto, inspirando
a generaciones de estudiantes que se decantaron por los estudios andinos, como fue el
caso de la propia Kerstin Nowack (2012: 333). Su llegada, como era de esperarse, forta-
leció el campo de los estudios incaicos en Bonn, pues, junto con Albert Meyers, pasaron
a ser dos los investigadores especializados en el tema. Esta consolidación, sumada a un
número creciente de estudiantes formados en el área andina, estimuló la planificación
de un nuevo proyecto interdisciplinario, articulado entre la arqueología y la etnohisto-
ria y centrado en la presencia de la administración inca y su interacción con los grupos
asentados en la vertiente oriental de los Andes, en Bolivia (ibíd.: 333). El proyecto es-
tuvo liderado por Meyers y fue financiado por la Deutsche Forschungsgemeinschaft
(DFG).11

Así comenzó la segunda estancia de Julien en Bonn. Tras regresar temporalmente a Ca-
lifornia, volvió a Alemania en el verano de 1992 para dar inicio a la parte etnohistórica
del proyecto (ibíd.: 333). En esta etapa, Julien asumió la búsqueda de documentación
inédita sobre el sitio inca de Samaipata en archivos españoles y sudamericanos, dedi-
cando un año al Archivo de Indias (ibíd.: 333). Sin embargo, la investigación reveló
muy pronto una notable escasez de registros coloniales tempranos para dicha región, lo
que dificultó la articulación de los resultados arqueológicos y etnohistóricos obtenidos
hasta entonces (ibíd.: 334).12

Ante esta limitación, Julien reorientó su trabajo. Como detalla Nowack, y como confir-
ma Meyers (en este número) para los casos de Santa Cruz de la Sierra y Tarija, Julien
amplió su búsqueda para incluir documentación producida durante la temprana colo-
nización española en otras regiones. Según Nowack (ibíd.: 334-335), esta reorientación
abrió para Julien un campo de investigación más amplio, que la llevó a trabajar con
fuentes provenientes de las tierras bajas bolivianas, así como de Paraguay, Argentina, y
de regiones andinas como Potosí y Cusco; información que nutriría sus publicaciones
individuales y colectivas durante las décadas siguientes.13 Por su parte, Meyers destaca
la importancia del corpus documental reunido por Julien para la historia temprana de
Santa Cruz de la Sierra y Tarija.

Julien regresó a Alemania en octubre de 1993 para sistematizar la documentación reco-
pilada y, entre enero y mayo de 1994, llevó a cabo una segunda fase de investigación
archivística en Perú, Bolivia y Argentina. Hasta agosto de 1995 se dedicó a la trans-
cripción y análisis de este corpus proveniente de archivos españoles y sudamericanos,
reuniendo copias de unos 240 documentos, algunos de más de mil páginas, que aún
se conservan en Bonn (ibíd.: 333-334). Durante este periodo, la editorial C. H. Beck le
encargó un volumen introductorio sobre los incas, publicado en 1998 como Die Inka.

11 Véase la contribución de Meyers en este número.
12 Véase también Meyers en este número.
13 Véanse también las contribuciones de Combès y Oliveto en este número.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 6



“How do we excavate a text?”

Geschichte, Kultur, Religion, traducido por Kerstin Nowack, quien considera esta obra el
punto de partida para Reading Inca History (ibíd.: 335).

De cómo se compone el número

En este cuarto número de 2025, cuatro artículos centrales honran distintos aspectos de
la obra de Catherine Julien. En primer lugar, Catalina Soto Rodríguez examina los apor-
tes de Julien a la arqueología de los incas desde una perspectiva crítica. Soto destaca las
precisiones metodológicas e ideas originales que Julien derivó de su enfoque interdisci-
plinario (integrando fuentes históricas y material arqueológico) y se pregunta por qué
pocas de esas contribuciones han permeado en la arqueología latinoamericana. El ar-
tículo propone que la noción de “proyecto colonial” desarrollada por Julien –concebida
como un conjunto premeditado de políticas imperiales para dominar y transformar las
sociedades andinas– ofrece valiosas claves para entender la expansión incaica, pero ha
sido en gran medida soslayada, algo que Soto analiza a través de una lente feminista.

Albert Meyers sitúa la trayectoria académica de Julien en el contexto de las grandes es-
cuelas norteamericanas de estudios incaicos. Su artículo traza las dinámicas de poder,
los debates y las rivalidades entre las corrientes de John H. Rowe, R. Tom Zuidema y
John V. Murra, y examina cómo Catherine Julien se formó en el entorno del Instituto de
Estudios Andinos de Berkeley. Meyers subraya la importancia de mantener una mira-
da independiente frente a dichas tradiciones intelectuales –como la que cultivó Julien
en Bonn bajo la influencia de Udo Oberem– a la vez que destaca la riqueza que apor-
ta la diversidad de perspectivas en la investigación del mundo andino. Este recorrido
histórico-intelectual ilumina las bases teóricas de la obra de Julien, a la vez que muestra
el diálogo poco habitual entre la academia alemana y las escuelas andinistas americanas
que ella propició.

El tercer artículo, de Isabelle Combès, pone en relieve un documento colonial excep-
cional de 1561 para profundizar en la etnohistoria temprana de los Andes orientales,
que parte del registro de encomiendas realizado en Santa Cruz de la Sierra. Combès
señala que este padrón –publicado por Catherine Julien en 2008– abrió la puerta a es-
tudios novedosos, planteó preguntas insospechadas e incluso permitió derribar mitos
historiográficos sobre las poblaciones de la región chiriguaná. Al analizar las “telara-
ñas interétnicas” (p. 84) que revela el documento (con caciques de distintos orígenes
conviviendo en una misma parcialidad, por ejemplo, tamacocis y panecoçis), la autora
muestra la complejidad social de la frontera chiriguana y confirma la visión de Julien so-
bre la importancia de las fuentes primarias para reescribir la historia local. Este estudio
de caso ejemplifica cómo el legado archivístico de Julien continúa generando nuevas
interpretaciones históricas sobre la interacción entre incas, españoles e indígenas de las
tierras bajas.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 7



Danitza Márquez Ramírez et al.

El cuarto aporte, firmado por Lía Guillermina Oliveto, se enfoca en un pleito de 1627
en la provincia de Chichas (sur andino colonial) donde curacas locales denuncian abu-
sos del gobernador español. A través del análisis de esta petición, Oliveto explora las
nociones de lo común, la comunidad y la autoridad indígena medio siglo después de
las reducciones de indios, visibilizando la resistencia legal de los ayllus frente a las arbi-
trariedades coloniales. Al mismo tiempo, en su introducción, la autora rinde homenaje
a Catherine Julien como paleógrafa excelente y editora rigurosa de documentación co-
lonial, recordando que Julien transcribió y publicó decenas de manuscritos del siglo
XVI que sirvieron de base para muchas investigaciones posteriores. Oliveto enfatiza
que la solvencia con que Julien hacía hablar a los archivos –rescatando voces indígenas
y datos olvidados– inspira directamente estudios como el suyo, donde la combinación
de fuentes judiciales y análisis histórico permite revalorizar las instituciones andinas
(cabildos, mitas, etc.) bajo el dominio imperial. En conjunto, estos cuatro artículos ofre-
cen un panorama multifacético del incanato y la sociedad colonial andina, a la vez que
evidencian la huella profunda de Julien en la historiografía andinista reciente.

Complementando el dosier, el número presenta una nueva sección, “Fuentes”, orienta-
da a la publicación de documentos primarios inéditos. Carlos Zegarra Moretti inaugura
esta sección con “Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras en
el siglo XVIII: El caso del partido de Lambayeque”. En este trabajo, Zegarra transcribe
y analiza un conjunto de cartas de pago halladas en el Archivo Regional de Lambaye-
que (Perú) –protocolos notariales del escribano Manuel Gómez Guevara (1768–1770)–
que registran los salarios pagados a maestros de escuela (preceptores) en pueblos de
dicha región. Estas minutas contables, concebidas bajo la administración del corregidor
Carlos Vigil, constituyen una fuente excepcional para la historia de la educación colo-
nial tardía. La publicación de estos documentos, acompañados de un aparato crítico,
permite vislumbrar las políticas locales de financiamiento de la enseñanza básica –por
ejemplo, pagos acumulados por varios años a maestros en Lambayeque, Collique, Eten,
etc.– y muestra las redes burocráticas y económicas involucradas en llevar las “primeras
letras” a la población indígena. Al poner a disposición estas fuentes, la sección refuerza
el énfasis julieniano en el trabajo archivístico minucioso y en la necesidad de ampliar el
corpus documental para nuevas preguntas históricas.

El libro Potosí in the Global Silver Age (16th-19th Centuries), editado por Rossana Barragán
y Paula C. Zagalsky (2023), ha sido el objeto de discusión de la sección “Book Sympo-
sium”. Excelentemente concertado por Paola Revilla, este espacio de debate se titula
“Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción”, e incluye contribuciones de
Bernd Hausberger, David Navarrete y Elizabeth Penry, quienes ofrecieron miradas dis-
tintas y complementarias a los estudios dedicados al Cerro Rico reunidos por Barragán
y Zagalsky, además de una reflexión, a modo de réplica, de una de las editoras. Como
acertadamente apunta Penry, una de las reseñistas, uno de los méritos de la obra colec-
tiva Potosí in the Global Silver Age es ofrecer a la comunidad internacional un compendio
amplio que muestra la riqueza de los estudios potosinos.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 8



“How do we excavate a text?”

En continuidad con la labor iniciada en números anteriores de traducir al español tra-
bajos fundamentales que en su momento no contaron con una versión en esta lengua,
y retomando la iniciativa promovida por el maestro Oberem de poner al alcance de
colegas latinoamericanos investigaciones producidas por miembros de nuestro depar-
tamento en idiomas distintos del español, este número presenta la traducción realizada
por Claudio Soltmann de una sección de la disertación de la Prof. Dr. Karoline Noack,
defendida en 1996 en la Freie Universität Berlín. Bajo el título original Die gesellschaftli-
che Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung, dargestellt anhand der visita von
Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vizekönigreiches Peru, la tesis
analiza la visita del oidor Dr. Cuenca a la provincia de Trujillo en la década de 1560,
mostrando cómo este procedimiento administrativo sirvió para sentar las bases de un
nuevo orden colonial en la región, en un contexto marcado por la agitación política y la
crisis económica que atravesaba la Corona de Castilla. La sección aquí traducida, que
corresponde a la versión publicada en formato libro de la tesis (Noack 1996), muestra
de manera ejemplar los principales aportes de la investigación, como lo son la identi-
ficación de elementos de las instituciones prehispánicas que se conservaron durante la
colonización temprana, un análisis de las motivaciones detrás del Dr. Cuenca en la in-
corporación, reformulación o restricción de la normatividad indígena, y la exploración
de sus consecuencias en ámbitos centrales de la vida social andina, como en las prác-
ticas de reciprocidad, la estructura de los cacicazgos y la reorganización del tributo al
servicio del incipiente mercado colonial. En este sentido, la traducción también atiende
a la vigencia analítica de sus planteamientos y a la necesidad de restituir al debate, prin-
cipalmente en lengua española, una investigación clave para comprender la formación
del orden colonial andino.

En la sección “Reseñas”, encontramos un acercamiento a la obra publicada en homena-
je al antropólogo peruano Luis Millones. Qué soles se acercaban al pasado consta de tres
volúmenes, bajo la coordinación de Alejandro Málaga (2024), la cual fue reseñada por
Juan Carlos La Serna. En su comentario presenta un rápido esbozo biográfico del home-
najeado, además de mostrar las temáticas principales tratadas por los autores invitados:
mundo prehispánico, etnohistoria, memoria, cultura festiva y la influencia ejercida por
José María Arguedas. Walther Maradiegue ofrece un comentario de Cañaris II. Arqui-
tectura, organología y tradición oral en Incahuasi y regiones circunvecinas, editado por el
antropólogo Juan Javier Rivera Andía (2025). La obra, que forma parte de un proyecto
de largo aliento del editor y que arrojó un trabajo previo (2018), se dedica a Cañaris, una
región cultural ubicada en el departamento de Lambayeque, en el norte peruano, y que
comparte vínculos con otras zonas vecinas. En esta nueva edición se incluyen, además
de trabajos del propio editor, contribuciones de intelectuales y artistas locales.

Los lectores encontrarán, asimismo, de gran interés, la sección “Voces”, que en esta edi-
ción difunde una entrevista realizada a Kerstin Nowack, experta en el mundo incaico
y que ha sido docente en el Abteilung für Altamerikanistik. En este diálogo comparte
momentos clave de su vida relacionados a su interés en el mundo andino y sus recuer-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 9



Danitza Márquez Ramírez et al.

dos con docentes del departamento durante su formación universitaria en la década
de 1980. De especial interés es su relación con Catherine Julien, quien fue profesora
visitante en la Universidad de Bonn entre 1989 y 1995, años decisivos en la historia ale-
mana. Adicionalmente, se ofrecen algunos pasajes de la mesa redonda “Repensar las
relaciones entre humanos y animales en las Américas”, celebrada en la Universidad
de Bonn en junio de 2025. Desde miradas de la antropología, arqueología e historia,
los participantes discutieron temas que muestran la interdependencia de los animales
con los humanos, especialmente en el espacio americano, haciendo hincapié en marcos
(des)coloniales e indígenas.

Para finalizar este volumen, hemos querido continuar con nuestra tradición ya con-
solidada de incorporar una sección denominada “In Memoriam”, donde se esboza un
breve homenaje en recuerdo del legado intelectual de un colega. En este caso, María Su-
sana Cipolletti compartió un emotivo recuerdo de su propia experiencia con Catherine
Julien, incorporando dos fotografías que ponen de relieve aspectos más íntimos de la
vida de la autora en un contexto familiar y de compañerismo. Una de esas fotografías
se destaca en la portada de este número.

Referencias

Barragán, Rossana y Paula C. Zagalsky
2023 (ed.) Potosí in the Global Silver Age (16th-19th Centuries). Leiden: Brill.

Combès, Isabelle
2011 Catherine Jean Julien (1950-2011). Journal de la Société des Américanistes

97(2):397–402. DOI: 10.4000/jsa.11994.

Guengerich, Sara
2018 ‘[Por] haberme cabido en suerte ser de la familia y sangre de los Incas’: linaje,

lengua y limpieza de la sangre materna en la obra del Inca Garcilaso de la Vega.
Philologia Hispalensis 32(2):117–130.

Hartmann, Roswith
1987 Necrología y lista de publicaciones de Udo Oberem (1923–1986). Jahrbuch für Ge-

schichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):21–30.

Julien, Catherine
1983 Hatunqolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region. Berkeley: University

of California Press.
1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner

Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar für Völkerkunde, Universität Bonn.
1998 Die Inka. Geschichte, Kultur, Religion. Trad. por Kerstin Nowack. Beck’sche Reihe.

Múnich: C. H. Beck.
2000 Reading Inca History. Iowa City: University of Iowa Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 10

https://doi.org/10.4000/jsa.11994


“How do we excavate a text?”

2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la
vieja (1542-1597). [reeditado en 2014]. Santa Cruz: Fondo editorial municipal.

Jurado, Carolina
2014 «Descendientes de los primeros». Las probanzas de méritos y servicios y la ge-

nealogía cacical. Audiencia de Charcas, 1574-1719. Revista de Indias 261:387–422.

Kaulicke, Peter
2003 Memoria historiografiada y memoria materializada. Problemas en la percepción

del pasado andino preeuropeo. Estudios Atacameños 26:17–34.

Málaga, Alejandro
2024 (ed.) Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis Millones. 3 vols. Lima: Uni-

versidad César Vallejo.

Noack, Karoline
1996 Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vizekö-

nigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung.
Frankfurt am Main: Peter Lang.

2018 Altamerikanistik. En: Thomas Becker y Philip Rosin (eds.), Die Buchwissenschaf-
ten. Geschichte der Universität Bonn, vol. 3, pp. 706–711. Göttingen: Bonn Univer-
sity Press.

2023 Mobilization as Dependency: The Case of Mitimaes in the Inka State as a Hotspot
of Early Glocalization. En: Stephan Conermann, Youval Rotman, Ehud R. Tole-
dano y Rachel Zelnick-Abramovitz (eds.), Comparative and Global Framing of En-
slavement, pp. 81–116. Berlín y Boston: De Gruyter. DOI: 10.1515/9783111296913-
004.

Noack, Karoline y Olga Gabelmann
2026, en prensa Introducción. En: Olga Gabelmann y Karoline Noack (eds.), Los inkas

en múltiples paisajes. Estrategias de dominación, dependencias asimétricas y memorias,
Bonner Amerikanistische Studien 59. La Paz y Bonn: Plural y BASS.

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950–27 May 2011). Indiana 29:331–341.

Oberem, Udo
1987 Necrología y lista de publicaciones de Hermann Trimborn (1923–1986). Jahrbuch

für Geschichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):1–20.

Rivera Andía, Juan Javier
2025 (ed.) Cañaris II. Arquitectura, organología y tradición oral en Incahuasi y regiones cir-

cunvecinas. Buenos Aires: Rumbosur.

Salomon, Frank
2004 The Cord Keepers: Khipus and Cultural Life in a Peruvian Village. Durham y London:

Duke University Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 11

https://doi.org/10.1515/9783111296913-004
https://doi.org/10.1515/9783111296913-004


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

El imperio como un proyecto
Los aportes de Catherine Julien a la arqueología de los Incas

Catalina Soto Rodríguez
Universidad Academia de Humanismo Cristiano (Santiago de Chile, Chile)
ORCID: 0000-0001-6157-2844
cata.sotorodriguez@gmail.com

Recibido: October 28, 2024 / Received: October 28, 2024, Aceptado: 7 de junio de 2025 / Accepted: June
7, 2025

Resumen
La profunda obra de Catherine Julien tiene entre sus líneas más conocidas el estudio
del altiplano Qolla, el cual presenta como uno de sus ejes centrales la investigación
arqueológica. Si bien son mucho más famosos sus estudios etnohistóricos, las re-
flexiones derivadas de sus trabajos interdisciplinarios podrían haber sido de gran
relevancia para el devenir de la arqueología sudamericana. Sin embargo, pocas de
sus precisiones han permeado el quehacer de las y los arqueólogos locales dedica-
dos a los estudios inkaicos. En este artículo se presentan las principales propuestas y
precisiones metodológicas de Catherine Julien respecto de los estudios arqueológi-
cos. Luego se analiza cómo su obra ha permeado las investigaciones arqueológicas
sobre el Tawantinsuyu. Finalmente, se proponen algunas ideas de las causas que
han marginado parte de la obra de Julien de los estudios arqueológicos sudameri-
canos, desde un análisis feminista enmarcado en los estudios latinoamericanos.

Palabras clave
Estudios andinos, imperio inka, proyecto colonial, feminismo, arqueología
sudamericana

Abstract
Catherine Julien’s profound work includes, among its best-known aspects, the study
of the Qolla highlands, which features archaeological research as a central axis.
While her ethnohistorical studies are far more famous, the reflections derived from
her interdisciplinary work could have been highly relevant to the development of
South American archaeology. However, a few of her insights have permeated the
work of local archaeologists dedicated to Inca studies. This article presents Cather-
ine Julien’s main proposals and methodological insights regarding archaeological
studies. It then analyzes how her work has influenced archaeological research on
the Tawantinsuyu. Finally, it proposes some ideas about why some of Julien’s work
has been marginalized in South American archaeological studies, from a feminist
perspective within Latin American studies.

Keywords
Andean studies, Inca empire, colonial project, feminism, South American
archaeology

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 12–31
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3307

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3307
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


El imperio como un proyecto

La obra de Catherine Julien se caracteriza por una originalidad derivada de su enorme
capacidad para encarnar el trabajo interdisciplinario. Su profundidad y extensión han
sido destacadas con mucho afecto en varias semblanzas post mortem (Combès 2011;
Lorandi 2011; Merino Jiménez 2011; Nowack 2012; Spalding 2012). Desde sus primeras
investigaciones en los Andes como discípula de John Rowe, resaltan sus habilidades
para la combinación de diversas disciplinas. En dichos momentos sus preocupaciones
tuvieron un énfasis en lo arqueológico, realizando extensas revisiones de colecciones
cuzqueñas e investigaciones regionales específicas. Estas últimas culminan con una im-
portante obra sobre la capital inka del altiplano Qolla, hoy denominado sitio arqueoló-
gico de Hatunqolla (Julien 1983, traducido al español el 2004).

Pero sus trabajos posteriores hacen que sus aportes más conocidos se comprendan en
la esfera de la etnohistoria, pues están basados en un detallado análisis de fuentes pri-
marias. Entre los elementos que se han destacado de su trayectoria son su grandes ha-
bilidades para la paleografía y las varias becas obtenidas, entre ellas las prestigiosas
Wenner-Gren Foundation (Estados Unidos) y Fundación Humboldt (Alemania), sien-
do utilizadas en una búsqueda intensa de archivos en Sevilla, Lima y Buenos Aires
(Nowack 2012; Spalding 2012). La revisión de los documentos se convirtió en un ejer-
cicio arqueológico especialmente en su estadía en Bonn, lo cual ella misma destaca en
el prólogo de Reading Inca History (Julien 2000). Esto es patente en el método de traba-
jo a través del cual demuestra que, aun dedicándose mucho más a los archivos, nunca
abandonó la perspectiva arqueológica, incluyendo siempre la cultura material y el terri-
torio en sus reflexiones e interpretaciones. Para ella el análisis detallado de las fuentes
primarias, fuesen fragmentos de cerámica o documentos, fueron centrales en la recons-
trucción sistemática del pasado. Los inkas fueron el centro de sus preocupaciones in-
vestigativas, desde lo arqueológico hasta los tiempos históricos del virrey Toledo, su
búsqueda de la historia y de nuevas fuentes y mecanismos para conocerla fueron nota-
bles. Así, creó maneras novedosas de comprender y escudriñar en ese pasado.

Dentro de las cualidades que son destacadas de Catherine Julien, además de su enorme
capacidad como investigadora, es su dedicación como traductora de fuentes, la tenaz
publicación de sus investigaciones en español y su diligente labor docente en distintas
universidades peruanas y del norte global (Spalding 2012). Su interés por transmitir la
información ha sido bastante referido por quienes la conocieron. También se destaca su
calidez y los fuertes lazos de amistad forjados en sus estadías de investigación (Lorandi
2011; Merino Jiménez 2011; Spalding 2012). Esto se vislumbra en los agradecimientos de
Reading Inca History, luego de reconocer que todo lo avanzado por otros fue un impulso
para su trabajo, cierra señalando que “There is magic afoot when such forces come
together” (Julien 2000: XVII).

En este artículo me propongo realizar un análisis de las propuestas arqueológicas de
Catherine Julien, considerando varios supuestos que sintetiza en Reading Inca History,
pero que se visualizan en su obra desde sus primeros trabajos en el altiplano Qolla. Tam-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 13



Catalina Soto Rodríguez

bién me propongo buscar algunas pistas de porqué su obra aun tiene poca repercusión
en los estudios inka sudamericanos, considerando una perspectiva teórica feminista
situada en una visión latinoamericanista. Estas ideas derivan de mi investigación doc-
toral sobre el imperialismo inka e hispano en los Andes (Soto Rodríguez 2023), a través
de la cual noté sesgos como la poca repercusión de autoras de diversas nacionalidades,
siendo este el primer estudio que sistematiza estas apreciaciones.

Por qué adoptar una perspectiva feminista

En la última década, América Latina ha presenciado un crecimiento del movimiento
feminista, con nuevos bríos en demandas históricas de las mujeres como el fin a la vio-
lencia de género y reales garantías en derechos sexuales y reproductivos. Esto ha sido
particularmente notable en Chile (véase p. ej. López Dietz e Hiner 2022) y Argentina
(véase p. ej. Natalucci y Rey 2018), pero ha permeado toda la región con consignas como
#NiUnaMenos (Argentina, 2015), un símil del #MeToo1 (EE. UU., 2017), que demuestra
una globalización de estos movimientos.

Lejos de ser una preocupación puntual, la violencia en las universidades ha sido ex-
presada en diferentes artículos académicos como un problema regional (véase Felitti
y Rizzotti 2016; López 2019). Al respecto, durante la última década en Chile se vivieron
numerosas denuncias a académicos connotados que continuaron con demandas res-
pecto de los protocolos de denuncia sobre acoso y abuso, pero también con exigencias
de cambios en los currículos de estudio (Palma Manríquez 2018; Ponce Lara 2020; Gál-
vez Comandini et al. 2021). Dentro de las demandas más significativas respecto de los
contenidos se encuentran 1) la inclusión de mayores lecturas de autoras y 2) la incorpo-
ración de temáticas relacionadas con las mujeres, pero también con la diversidad sexual
y la diversidad étnica, propia de nuestras naciones latinoamericanas. Con esto, se pre-
tendió llegar a un nuevo equilibrio que avanzase en dejar atrás el androcentrismo y la
misoginia académica, es decir, hacia una educación no sexista.2

Desde hace varias décadas, diversos estudios han develado que en el ámbito intelectual
operan criterios excluyentes para las mujeres, tales como los estereotipos de género, la
división sexual del trabajo y el denominado techo de cristal (García de León y García
2001; Kurtz-Costes et al. 2006; Torres González y Pau 2011). A esto se suma el retra-
so o modificaciones en las carreras profesionales de las mujeres, debido a la carga que
implican las tareas del hogar y de cuidados, sobre todo la maternidad. Estas no son

1 Este hashtag comenzó a ser utilizado por la activista estadounidense Tarana Burke el año 2006, siendo
popularizado el 2017 a propósito del caso Weinstein.

2 Por sexismo se entiende una “expresión de un orden social y relaciones de convivencia que se asien-
tan en la dominación masculina; pero como es tan antiguo el poder que ejercen los hombres sobre las
mujeres, se ha ‘naturalizado’ en nuestra cultura, y parece que siempre hubiera sido así, así lo aprende-
mos, lo internalizamos y lo recreamos. Por tanto, la primacía de lo masculino no requiere justificación,
se cree falsamente que es lo ‘natural’” (Red Chilena contra la Violencia hacia las Mujeres 2015).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 14



El imperio como un proyecto

constataciones nuevas, las brechas laborales y salariales han sido develadas y analiza-
das desde hace más de dos décadas por diferentes prismas teóricos (Anker 1997). Ello,
por supuesto, tiene un correlato en los currículos de estudio, siendo algunos países me-
nos proclives a la apertura de estudios en género y feminismo como ha sido descrito
respecto del caso español (Nuño Gómez y Conde 2017).

Esto es perceptible en universidades y círculos académicos latinoamericanos (Gonzá-
lez Suárez 2002), cada uno con sus particularidades, donde se replica la idea de que
estas perspectivas son más bien problemas de mujeres, sesgos ideológicos y/o doctri-
narios, finalmente, como si la crítica feminista y los estudios de género fueran no-ciencia
(Fraisse 2016). Ello a pesar de la apertura de Centros de Estudio y Programas de Géne-
ro, como el Instituto de Investigaciones de Estudios de Género (IIEG) de la Universidad
de Buenos Aires (UBA), Argentina, el Centro de Estudios de Género (CEG) de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México (UNAM) o el Centro de Estudios de Género y
Cultura en América Latina (CEGECAL) de la Universidad de Chile. La tarea persiste, es
necesaria y urgente, por lo que al interior de CLACSO3 existe un área específica dedica-
da al tema, el Grupo de Trabajo Universidades y despatriarcalización, el cual tiene por
objetivo poner “en cuestión el carácter autoritario, patriarcal, androcéntrico y racista de
la institución [universitaria]”.4

Reconocida esta condición de la academia latinoamericana, una herramienta útil para
comprender la figura de Catherine Julien en el contexto de los estudios realizados en
este territorio es la de “saber o enunciación situada” propuesta por Donna Haraway
(1995). Así, el saber situado nos contextualiza en un marco de un conocimiento válido
que no pretende ser universal, más sí sistemático y fidedigno, asumiendo su parcialidad
y atendiendo a la singularidad (Sáez Tajafuerce 2018). En la misma línea, también nos
es útil el concepto de “saber privilegiado” que define que las mujeres, más lejanas de
las posiciones de poder, suelen producir un conocimiento más desinteresado de las
dinámicas de este. En el caso del campo arqueológico sudamericano, se ha reconocido el
androcentrismo dominante por varias investigadoras, especialmente de Perú (Santana
Quispe 2019; Tavera Medina 2019) y Argentina (Korstanje 2024; Williams y Korstanje
2021), siendo el ámbito anglosajón uno de los primeros en identificarlo (Wylie 2001).

Los inicios de la labor de Catherine Julien en los Andes se sitúan a fines de la déca-
da de 1970, posicionándose, junto a Karen Spalding, como investigadoras destacadas
en la escena masculinizada de los Estudios Andinos. Esta situación fue sorteada en la
generación previa por unas pocas, entre ellas Rebeca Carrión-Cachot y María Rostwo-
rowski. Esta última figura ha sido un gran referente para muchas investigadoras de la
época, aunque con diferencias y particularidades como sus raíces aristócratas peruano-

3 Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, prestigioso organismo de investigación, de tipo inter-
nacional no-gubernamental, con estatus asociativo en la UNESCO, creada en 1967.

4 Citado de la página web del Grupo de Trabajo CLACSO Universidades y despatriarcalización, veáse
www.clacso.org/universidades-y-despatriarcalizacion/ (visitado 2025-12-05).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 15

https://www.clacso.org/universidades-y-despatriarcalizacion/


Catalina Soto Rodríguez

polacas. Mientras la primera tuvo tantos escollos que, siendo peruana, terminó sus días
en otro país (Novoa 2013; Núñez Huallpayunca 2016). También es notable el caso de
Dorothy Menzel, quien poco es referenciada por sus aportes a la compresión de la im-
posición inka, pero que ha sido destacada por sus estudios y relevancia en los estudios
arqueológicos sobre el estado Wari (Valdez 2024). Es decir, tal como se indica para el
caso argentino y chileno, el papel de las mujeres arqueólogas ha sido destacado, pero
en las generaciones pioneras, minoritario y dificultoso, por factores relacionados con
el contexto político (dictaduras) y del enraizado patriarcado local (Brinck et al. 2021;
Williams y Korstanje 2021).

Julien fue discípula de John Rowe, lo cual explica algunas de sus estrategias de investi-
gación, destacando sobre todo el desarrollo de una arqueología muy rigurosa, apegada
a las fuentes escritas y con una vocación historicista. También la sitúa en la tradición de
estudios de la Escuela de Berkeley, la que consideró el proceso de la historia a través de
un análisis de etapas definidas por rasgos significativos, que no implicaron transiciones
absolutas, considerando una visión panorámica de los fenómenos sociales prehispáni-
cos (Tantaleán 2016). Esto la distanció sustantivamente de las propuestas antropológi-
cas, siendo una gran crítica de líneas de trabajo como las de Tom Zuidema (Spalding
2012). Tal como ha señalado Kerstin Nowack (2012), la crítica a la visión de Tom Zuide-
ma y su lectura estructuralista del sistema calendárico y político inkaico ha sido uno de
los puntos compartidos con Julien. Ambas autoras, desde distintas trayectorias, cuestio-
naron la deshistorización que implican estos enfoques. Esta postura crítica podría haber
influido también en su marginación dentro de los círculos académicos que heredaron el
paradigma estructuralista dominante.

Sus investigaciones siguieron un camino original y poco común en el que su paso por
Bonn también contribuyó, lo cual podría relacionarse el reconocido sello germano de
hacer investigación en el Perú (León Canales 2013). Aunque sin abandonar sus intere-
ses iniciales, dicho movimiento cada vez la alejó más del ejercicio de la arqueología
y la introdujo más profundo en los archivos y la historia. Un tránsito parecido al de
John Murra, quién luego de ser negado durante décadas su pasaporte estadounidense
por el anticomunismo promovido por el senador McCarthy, modifica su investigación
doctoral cambiando las horas del trabajo de campo, por las de estudio de fuentes pri-
marias (Lorandi 2006; Murra 1978). Esto sin duda modificó completamente el curso de
la historia de vida de Murra, y también de los Estudios Andinos.

Estos antecedentes nos permiten plantear algunas preguntas: ¿Qué hizo cambiar el
rumbo de su investigación a Catherine Julien? ¿Fue simplemente vocación o tuvo que
ver con otros aspectos de su vida como, por ejemplo, la maternidad? ¿Cuáles han sido
las razones de su bajo impacto en las academias latinoamericanas? ¿Se relaciona con
redes de circulación o con sesgos sexistas?

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 16



El imperio como un proyecto

Para responder a las interrogantes recién planteadas partiré por esbozar las principales
propuestas de Catherine Julien respecto de los Inkas. Luego revisaré sus aportes a la
arqueología inkaica y los usos que se ha dado de estas investigaciones en los países
andinos. Finalmente, propondré algunas hipótesis a partir del contexto planteado en
este apartado.

El imperio Inka como un proyecto

La vocación de Catherine Julien por el método interdisciplinario para el estudio del im-
perio de los cuatro suyus es visible desde sus estudios doctorales (Julien 1983, 2004).
Estos se desarrollan en torno al sitio arqueológico de Hatunqolla, capital del reino Qo-
lla, ubicado en la actual región de Puno (Perú) en las cercanías del lago Titicaca. En ellos
manifiesta sus dotes como una arqueóloga aguda que considera el amplio de evidencias
disponibles para proponer hipótesis novedosas a partir de un puzle incompleto. El gran
descubrimiento de Julien en esta investigación, una explicación alternativa respecto la
presencia inka en el altiplano Qolla a partir de los ciclos de expansión, se debe a la inte-
gración detallada de cada disciplina. Mientras utiliza la historia para comprender el de-
sarrollo territorial e histórico de la provincia y la región, teniendo la encomienda un rol
central en dicha retrospectiva de clarificación de aspectos como la organización decimal
impuesta por el imperio (Julien 1982), usa la arqueología para definir las distintas fases
de ocupación del asentamiento, a partir de detalladas excavaciones y análisis cerámicos
fragmento a fragmento, que incluyen dibujos de cada forma e iconografía específica. A
partir de ello concluye que fueron especialistas quienes diseñaron el asentamiento de
Hatunqolla, planificando la conexión de este con otros lugares de relevancia simbólica.
Además, define la idea de una “inkanización” esbozando la propuesta de un proyecto
de colonización a través de la cultura material, la cual sería profundizada en futuros
trabajos.

La mezcla entre arqueología e historia comenzaba a ser fructífera mientras, en el inter-
tanto, la autora publica valiosos artículos que reflexionan sobre la vida provincial y la
imposición de un gobierno imperial. Así son dos los artículos más destacados, aquél
publicado en un importante compilado de antropología y arqueología de los estados
Inkas y Aztecas (Collier et al. 1982), en el que Julien (1982) comparte páginas con varios
célebres investigadores, entre ellos Steve Stern, Karen Spalding, John Murra, Nathan
Wachtel, John Rowe, Franklin Pease, Pedro Carrasco y James Lockhart. Aquí se dedi-
ca a definir la organización decimal inka, la cual fue alabada por los españoles por su
eficiencia administrativa tributaria. Esta fue una de las principales formas de reorgani-
zación imperial, agrupando y dividiendo etnias con fines organizativos (Julien 1999).
Así, identifica unidades de distinta magnitud (Julien 1982), la forma en que este me-
canismo se aplicó (Julien 1988) y cómo esto se reflejó en Hatunqolla (Julien 1987). La
discusión del gobierno provincial Inka y el enfoque regional sobre los grupos étnicos
está cada vez más delineado en estos trabajos, los cuales sustentan la idea de que el

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 17



Catalina Soto Rodríguez

estado Inka operó de manera premeditada y altamente especializada. Algunas déca-
das después esta organización decimal la vincula con los lugares sagrados o pacariscas
(Julien 2002).

Otro elemento que está presente desde temprano en su obra es que el proyecto impe-
rial tiene historia y, por tanto, se expresa a través de ciclos. Esta idea es evidente en
sus interpretaciones acerca de Hatunqolla, pero, sobre todo en Reading Inca History, en
donde avanza desde la materialidad hacia una propuesta sobre la consciencia histórica
imperial. En este libro es dónde se manifiesta con mayor dureza la crítica a los estudios
antropológicos, en particular, por su negación de la historia inka al reducirla a mitos
y leyendas que expresan una organización estática basada en el parentesco (por ejem-
plo Zuidema 1964; Pease 1995; libro reseñado por Benavides 1992). A esto se suma otro
argumento que niega las categorías descriptivas utilizadas por los españoles, como la
de “imperio”, por considerar que fuerzan la realidad andina (Rostworowski 1999; Pease
1995). Esta línea argumental ha promovido especialmente en el centro-sur andino el uso
de conceptos como el de “integración” y “armonía”, los que parecen olvidar en largos
pasajes que el estado Inka fue uno de tipo expansivo y militar. Desde mi punto de vis-
ta, fomentando una esencialización de lo “andino”, con ideas subyacentes como la del
“buen salvaje”. Así, Julien (2000) pone el acento y la advertencia sobre este asunto que
nos impide aún avanzar en una crítica al imperialismo en los países andinos. Sin duda,
las cosas cambian cuando una sociedad de pequeña escala se convierte en imperio.

En concordancia, Julien (2000) propone un ejercicio arqueológico de los documentos
tempranos, separando del canon de escritura hispana y las intenciones de los autores,
del contenido histórico que refiere a ese pasado inkaico convertido en verdad histórica,
es decir en historia oficial. Para ello busca identificar posibles fuentes de transmisión,
entre las que destaca formas diferentes a la escritura fonética como cantares y aquellas
tablas pintadas bajo las órdenes de Pachacuti. A partir de ello, define géneros temáti-
cos, entre los que destaca la genealogía y las historias de vida. Con esto logra identificar
nuevamente un claro proyecto imperial y colonial que se inventa a sí mismo, acomo-
dando la verdad de manera planificada según cánones del poder. En este caso, situando
a la línea genealógica de Pachacuti, el constructor del Cuzco imperial y el iniciador de
la gran expansión, en el centro de la historia inka. En un artículo posterior, Julien (2002)
destaca que el proyecto identitario imperial fue reforzado a través del culto a lugares
específicos en cada uno de los suyu o regiones imperiales, vigorizando la pertenencia a
esta entidad mayor vinculada al estado. Por ejemplo, el Titicaca se habría convertido en
una huaca general. Asimismo, propone para la costa sur rescatar hechos históricos es-
pecíficos que permiten situar momentos de la expansión inka a cargo de Topa Inka, para
luego aplicarlos en la búsqueda de problemas en los estudios de sitios arqueológicos,
definiendo de manera específica una temporalidad (Julien 2008).

Coincidente con varias propuestas de Julien, en mi investigación doctoral he sistema-
tizado distintas propuestas sobre el dominio imperial en los Andes (Soto Rodríguez

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 18



El imperio como un proyecto

2023), denominando “proyecto colonial” al conjunto de políticas para el establecimiento
y consolidación del dominio imperial, derivadas de un constructo ideológico específico
y del estudio de las poblaciones dominadas. El proyecto colonial sería aquel esque-
ma desde el cual, y de manera premeditada, se ejecutan los procesos de legitimación
ideológica, conversión cultural y control de la población, que se concretan en lo que he
denominado la “invención del imperio”5 y la “construcción del imperio”. En el eje de la
invención del imperio se encontraría la consciencia histórica y en el de la construcción
la de los especialistas en planificación, ambas ideas presentes en los trabajos de (Julien
1988, 2000).

Principales propuestas para la arqueología

Como ya ha sido señalado, Julien no abandonó su vínculo con la arqueología, inclu-
yendo en la mayoría de sus investigaciones la perspectiva de la cultura material, ya
sea desde trabajos propios como los de otras/os arqueólogas/os. Aquí pretendo desta-
car cuatro aspectos de su enfoque explicitados en sus trabajos (Julien 1987, 1993, 1983,
2004): a) un enfoque regional para la integración entre arqueología e historia; b) la iden-
tificación de límites entre grupos humanos desde la materialidad y los relatos escritos;
c) la identificación de etapas de la imposición imperial; d) la profundización del análisis
arqueológico para superar la definición superficial de presencia/ausencia del imperio
en una localidad dada.

Respecto del enfoque territorial, Julien (1993) considera que es una excelente base para
hacer comparaciones entre diferentes espacios. La comparación resulta ser un méto-
do propio de la ciencia que permite valorar y ponderar resultados. Pero para que ello
sea efectivo es importante que definamos parámetros claros. Así, la autora propone
que esa unidad mínima de comparación es la división en provincias, las cuáles suelen
ser de mayor tamaño que las que con frecuencia estudiamos las/los arqueólogas/os
(por ejemplo, un sitio o un valle) (ibíd.). Un enfoque etnohistórico permite generar una
contextualización de las unidades menores estudiadas desde la arqueología, dándole a
quién investiga una perspectiva amplia que es la que requiere el análisis de una forma-
ción social de tipo expansiva, al relacionar población con recursos.

El origen del enfoque territorial en Julien se potencia por las discusiones de los años
de 1970, llevándola a trasladar sus análisis desde el Qollasuyo a la zona de Condesuyo,
que es donde se manifestaría la verticalidad propuesta por Murra para el área Lupaca
(Julien 1991). Sin duda, la historia regional nos provee un marco sobre el cual contex-
tualizar la investigación arqueológica, siendo esta una de las ideas fuerza de su ensayo
“Finding a Fit” (Julien 1993). Personalmente, he aplicado esta forma de análisis tanto

5 Parafraseando el título del compilado de textos “Invención de la Nación” de Álvaro Fernández Bravo
(2000).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 19



Catalina Soto Rodríguez

territorial como temporal en el Callejón de Huaylas (Perú) y en la quebrada de Tarapa-
cá (Chile) (Soto Rodríguez 2023), permitiéndome ponderar, por un lado, a una escala
imperial un marco regional de las evidencias arqueológicas, y por otro, ubicar en un
contexto histórico las transformaciones promovidas por el Estado en la larga duración.

Esto nos introduce en la cuestión de los límites entre entidades, definidas como pro-
vincias, pero también en referencia a los grupos étnicos. Julien (1993) nos indica la ne-
cesidad de desarrollar métodos etnohistóricos, es decir, que incluyan análisis de textos
y cultura material, que nos permitan mejorar la resolución de estos límites. El punto
de inicio para ella es la encomienda y los corregimientos, ya que estos presentan, aun-
que con diferencias, límites similares a los nativos y que son fáciles de identificar en las
fuentes escritas (Julien 1983: 9-33). Esto sería aplicable sólo a los territorios formalmen-
te organizados por el Estado, cuya evidencia es la aplicación del sistema decimal y la
exigencia de tributo. Quedando fuera de esta perspectiva los territorios con evidencia
inkaica, pero que no manifiestan con claridad esta reorganización (Julien 1993).

Aquí el uso de la infraestructura es fundamental para comprender la reorganización, tal
como ejemplifica con el caso de la región de Vilcashuamán, usando el trabajo de Schrei-
ber (1987), lugar del centro administrativo principal de la región habitada por Soras y
Lucanas. A través de datos etnohistóricos se identifica un sistema económico bien claro,
asociado al pastoralismo, y desde la arqueología un espacio notorio de tránsito desde
Huari a Nazca por el valle de Carhuarazo, donde además es identificado un centro
inkaico asociado a la población Andamarca Lucana. Otros rasgos de intervención son
mínimos, aunque la evidencia etnohistórica demuestra lo contrario, tal como se observa
en la región de Huánuco y la etnia Chupaychu (Thompson 1967). Estas observaciones se
replican en la cerámica y otros materiales muebles, aportando a la constatación de que
mayores grados de incorporación de elementos cuzqueños no necesariamente indican
mayor control de la población local por parte del Estado.

Otro aspecto que queda expresado en la obra de Julien es la percepción de la expansión
inka como un proceso, cuyos ciclos son visibles en la cultura material. Esto lo establece
a partir de su análisis de grandes cantidades de vasijas de Sacsahuaman (Julien 1987),
bajo la supervisión de Rowe y previo a la ejecución de su proyecto doctoral. Esto le per-
mite tener una visión clara de las piezas Inka-Cuzco, en las que es posible identificar
cambios que pudieron relacionarse con los contactos establecidos con las regiones con-
quistadas, es decir, con ciclos y procesos. Pero también mantuvo la observación regional
en sus estudios sobre Hatunqolla (Julien 1983, 2004), derivando al menos dos observa-
ciones relevantes a) que la cerámica puede reflejar dominio, pero también otras cosas
que pueden ser pensadas desde el estudio de documentos; b) que los estilos cerámicos
provinciales reflejan el proceso de imposición imperial, al menos un antes y un después
del dominio de tal o cual región.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 20



El imperio como un proyecto

Respecto de la excavación y el análisis contextual y estratigráfico que esta requiere, la
utiliza para establecer etapas, definidas por conjuntos de rasgos específicos y particula-
res, especialmente de estilos cerámicos (forma y decoración). Luego de estas definicio-
nes Julien plantea ciclos para el proceso imperial. En su estudio sobre Hatunqolla con-
cluye que estas etapas, definidas por medio de excavaciones, evidencian una “inkani-
zación”, pero no necesariamente del modo dominación sino del modo imitación, dadas
las sugerentes aspiraciones imperiales Qolla o su intento de independencia (Julien 2004:
173-174). Entonces, Julien nos provee de una visión alternativa a lo presentado por la
mayoría de las investigaciones norteamericanas sobre las formas de dominio territorial
o hegemónico, directo o indirecto (por ejemplo D’Altroy 1992) En sus análisis identifica
que previo a la construcción del asentamiento inkaico no se observaron influencias del
tipo Inka-Cuzco en los fragmentos, mientras que en tiempos posteriores se evidenció
un proceso de constante cambio constituyéndose el estilo imperial en fuente de nuevas
ideas, impactando en imitaciones que cambiaron la forma de cocción, color de la pasta
y el acabado de superficie con claridad en la fase 1. En general se observa una inclusión
de formas inkaicas con decoraciones que, si bien incluyeron motivos cuzqueños, fue-
ron compuestas localmente, especialmente notorio en la fase 2. Destaca para la fase 3 la
inclusión de la olla en pedestal, mayormente utilizada en contextos domésticos, por lo
que presume una adopción de aspectos más cotidianos de la cultura inkaica.

En “Finding a Fit”, Julien (1993) profundiza en estos procesos concentrándose en los ti-
pos Taraco polícromo y Urcosuyo polícromo. Este último se compone de formas Cuzco-
Inka, sobre todo las más populares en las provincias, aríbalos y platos de dos asas, y al
que se aplican diseños cuzqueños como locales. Considerando la variabilidad del tipo,
define que existieron múltiples fuentes de fabricación. Identifica también que la intro-
ducción del color naranjo en la decoración de las piezas Cuzco-Inka (Modo B), cuyos
colores típicos son negro, rojo y blanco, podría relacionarse con la influencia de tipos
altiplánicos como Taraco y Urcosuyo. Es más, la decoración en bandas anaranjadas es
interpretada como inspirado en el estilo Tihuanaco. Esto lo interpreta como evidencia
del momento en que hay dominio del área sur del lago Titicaca, lo cual permite a la
autora referirse a los inicios de la incursión inka en la región a cargo de Topa Inka.
Aquí nos adentramos en la historia, la cual cuenta que Topa Inka habría sofocado una
rebelión colla luego de la muerte de su padre. En términos materiales, observa que en
los lugares donde se habrían atrincherado se establecieron haciendas asociadas a este
gobernante. Tomando en cuenta esta información, la autora plantea que es posible que
el estilo Taraco policromo sea posterior a estos eventos y represente el dominio de la
porción norte del Titicaca.

Estos ejercicios de reflexión y análisis nos enseñan que es necesario tener claridad de
qué es y qué no es una pieza Inka-Cuzco, y no confundir las piezas provinciales con las
cuzqueñas (imperiales). Por otro lado, nos indica que al refinar las cronologías locales
obtenemos las herramientas que necesitamos para estudiar la expansión inka como un
proceso, pero esto debe ser en concordancia con un conocimiento acabado de la historia

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 21



Catalina Soto Rodríguez

inka y de los estilos cerámicos asociados a los inkas (y potencial cronología) que se in-
troducen en la región en estudio. Existe una compleja interrelación entre los estilos inka
y las tradiciones locales, siendo el análisis de su influencia mutua un ejercicio que nos
provee de claves respecto de las características y tiempos del proceso de expansión. La
presencia de los símbolos cuzqueños puede ser fuerte, pero no necesariamente indicar
dominación, también puede referir otras cosas. Catherine Julien (1987, 1993, 2004)) nos
enseña que debemos ir más allá de la evaluación de la penetración de los estilos, pa-
ra poder comprender el control inka (Julien 1993). En favor de las/los arqueólogas/os
sudamericanos, es importante señalar que el financiamiento para ir a otros países lati-
noamericanos a realizar estadías de investigación es mucho más esquivo que para in-
vestigadores del Norte Global, una de las aristas de lo que se ha conceptualizado como
Colonialismo del Saber (Lander 2000).

Recepción de la obra de Catherine Julien en la arqueología
sudamericana

Ya se han revisado los principales aportes de Catherine Julien en torno al estudio del
imperialismo inkaico y su mirada interdisciplinaria. En este apartado, me concentro en
analizar cómo su obra ha sido utilizada por arqueólogas y arqueólogos sudamericanos.
Para ello, se realizó una revisión exploratoria de citaciones académicas a través de Goo-
gle Scholar, con el objetivo de visualizar patrones generales de circulación y recepción.
Aunque se reconocen las limitaciones de esta herramienta como fuente cuantitativa,
permite observar tendencias que luego se contrastaron con un análisis cualitativo de
textos clave que refieren a su trabajo, ya sea de forma directa o tangencial.

A continuación, se presenta un cuadro con los principales textos revisados, junto al
número estimado de citaciones totales, citaciones por parte de autores sudamericanos
y el tipo de uso que se hace de sus ideas:

Obra de Catherine Julien Citaciones Citaciones
totales sudamericanas

“How Inca decimal administration worked”
(1988)

119 3

“Finding a Fit” (1993) 80 4
Reading Inca History (2000) 70 4
“Identidad y filiación por suyu” (2002) 24 2
“Las tumbas de Sacsahuaman” (1987) 22 11
Hatunqolla (1983, 2004) 143 (inglés), 14

22 (español)

Cuadro 1. Síntesis de citaciones del trabajo de Catherine Julien y tipo de uso.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 22



El imperio como un proyecto

De acuerdo con estos resultados, se observa que las obras de Julien que abordan la or-
ganización inkaica concentran el mayor número de citaciones, en particular “How Inca
decimal administration worked” (1988), “Identidad y filiación por suyu” (2002) y Ha-
tunqolla (1983). Esto sugiere un interés específico por sus aportes al análisis del aparato
administrativo inka, más que por sus propuestas metodológicas o epistemológicas.

Por ejemplo, “Las tumbas de Sacsahuaman” (1987) es el texto más citado por investiga-
dores sudamericanos, principalmente del Perú. Sus referencias se centran en el análisis
cerámico y la definición de estilos, aspecto reforzado por el hecho de que este artículo
tardó casi una década en publicarse en la revista Ñawpa Pacha. En cambio, textos co-
mo “Finding a Fit” (1993), que desarrolla una propuesta metodológica sobre el enfoque
regional y la comparación etnohistórica, reciben pocas menciones sustantivas, siendo
más bien citados por datos o generalidades (por ejemplo Alconini 2013).

En el caso de Reading Inca History (2000), considerado su libro más ambicioso, sólo se
identificaron cuatro citaciones sudamericanas, de las cuales una (Mignone 2015) lo uti-
liza de manera más desarrollada. Llama la atención que incluso su versión en español
(Para leer la historia Inca) arroja apenas ocho resultados de citas. Algo similar ocurre con
Hatunqolla, cuya versión original en inglés registra tres citas de autoría sudamericana,
mientras que su edición traducida al español suma once, incluyendo referencias de Pe-
rú, Chile, Argentina y Bolivia.

Además, se identifican algunos usos específicos del trabajo de Julien en estudios regio-
nales, como el de Ayca Gallegos (1995) sobre las chullpas de Sillustani, o en compilacio-
nes sobre la ocupación inka en la cuenca del Titicaca (Flores y Tantaleán 2012; Rivera
Casanovas 2014). Sin embargo, en este último caso quien más profundiza en el trabajo
de Julien es el arqueólogo estadounidense Charles Stanish (2012), lo que refuerza la idea
de que sus aportes han sido mejor incorporados por investigadores no sudamericanos.

Según estas indagaciones que, insisto, son de carácter exploratorio, puede concluirse
que el trabajo de Catherine Julien ha sido citado principalmente por su producción em-
pírica, especialmente en lo referido a organización política y cerámica inka. Sus obras
más citadas han sido utilizadas como fuente de datos o ejemplos específicos, mientras
que sus propuestas metodológicas, especialmente aquellas que articulan historia y ar-
queología, han recibido escasa atención.

Esto es patente en compilaciones clave como The Inka Empire (Shimada 2015), donde
las autoras y autores retoman algunas de sus ideas sobre administración o cultura ma-
terial, pero no desarrollan sus hipótesis interdisciplinarias ni su enfoque crítico a los
mitos andinos o a la narrativa de la armonía imperial. Algo similar ocurre en trabajos
sobre el centro-sur andino (Hayashida et al. 2022) y en textos de autores como Alconini
(2013, 2022), Stanish (2012) y Lima Torres (2014), quienes incorporan datos de Julien sin
profundizar en su marco teórico.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 23



Catalina Soto Rodríguez

Finalmente, se observa que los textos históricos de Julien -aquellos que critican los usos
estructuralistas o los enfoques ahistóricos del imperio inka- son poco utilizados por ar-
queólogos sudamericanos, a diferencia de su recepción más amplia en la historiografía
o en la antropología crítica (Martínez C. 2022). Esta tendencia refuerza la hipótesis de
una marginalización epistemológica que no se explica solo por las barreras idiomáti-
cas o la circulación limitada de sus obras, sino también por dinámicas estructurales de
género, jerarquía disciplinar y colonialidad del saber en el ámbito académico sudame-
ricano.

Volver a las fuentes, una y otra vez

Una conclusión sencilla respecto del menor uso de los trabajos de Catherine Julien en-
tre las y los investigadores sudamericanos podría concentrarse en las barreras idiomá-
ticas y/o de circulación de materiales. No obstante, como ya se ha señalado, de parte
de la autora hubo esfuerzos sobresalientes por publicar gran parte de sus escritos en
castellano. Por otra parte, hoy en día es muy sencillo conseguir estos documentos por
internet o redes sociales. De todas maneras, respecto de la difusión de los estudios y su
interés por ellos, muchas veces se relaciona con los tránsitos que las/los investigado-
ras/es hacen en sus devenires de actividades en archivos y de trabajos de campo. Por lo
cual, no debemos descartar que la baja lectura de su obra entre las/los arqueólogas/os
sudamericanos se relacione con una mayor presencia de Julien en congresos de historia
que de arqueología, por ejemplo.

A pesar de ello, no deja de ser llamativo que obras como Reading Inca History (2000)
no hayan tenido repercusión en la arqueología de los Inkas escrita por sudamericanos.
Esto podría deberse a que la arqueología sudamericana ha tenido una fuerte influencia
antropológica y de las escuelas norteamericanas, por lo que han sido más considerados
en sus modelos estudios que trabajan en torno a sistemas y estructuras que en el aná-
lisis de problemas de carácter histórico. Así, las obras canónicas respecto del tema se
centran en una construcción de lo “andino” (Ramos 2018), que tiene orígenes ligados a
la figura de John Murra más que a la de John Rowe (tutor de Julien en sus inicios), aun
cuando ambos son considerados iniciadores de dos de las más importantes genealogías
de los estudios ligados a la arqueología inka (ver capítulos 6 y 7 en Tantaleán 2016).
Eso se relaciona con el trabajo internacionalista de Murra, quien no sólo promovió las
relaciones entre investigadores sudamericanos, sino que también colaboró con la crea-
ción de instancias como congresos y centros de estudio (Ramos 2015). Desde este punto
de vista, no es casual que dos investigadores ligados a él, Craig Morris y John Hyslop,
tengan una gravitación mayor en las escuelas sudamericanas.

Considerando todo lo anterior, no debemos dejar fuera de este análisis las caracterís-
ticas de las academias sudamericanas. La ausencia de mujeres investigadoras en los
currículos de cursos y programas de estudio, así como de temáticas sobre éstas, dejan

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 24



El imperio como un proyecto

clara la existencia de un androcentrismo arraigado desde los orígenes de las institu-
ciones educativas. Por tanto, la hipótesis de que mujeres investigadoras de alto nivel
hayan quedado marginadas o fuera de la visión en los estudios inkas es absolutamente
plausible. Un análisis feminista de la vida y obra de Catherine Julien podría hacernos
comprender también sus tránsitos. El trabajo de campo para las mujeres arqueólogas
es complejo cuando existen responsabilidades parentales o de cuidados de otros en ge-
neral. Es por eso que el trabajo de archivo aparece como una oportunidad única para
conciliar la vida profesional con la vida personal. Es importante indicar que tradicio-
nalmente los estudios inkaicos han sido bastante masculinizados, por lo que destacar
en él con perspectivas diferentes es algo muy dificultoso. Una percepción que comparto
con otras investigadoras (Verónica Williams, comunicación personal 2024).

Ahora, el objetivo de este artículo es destacar las propuestas de Julien para el trabajo in-
terdisciplinario en torno a la historia inka, en particular en lo referido a la arqueología.
De este modo, me parece relevante resaltar la originalidad de las soluciones metodo-
lógicas de Julien, saliendo de la estaticidad común de muchos estudios arqueológicos
que analizan la evolución y la diacronía según etapas coherentes y distinguibles. En
sus estudios la autora logra definir esos cambios a través de patrones que se identifi-
can en materialidad con alta relevancia estatal (cerámica e iconografía asociados), pero
a través del hallazgo de ideas e hipótesis que son resultado del cruce de un profundo
conocimiento de la historia inkaica y de la materialidad de diferentes regiones, siendo
particularmente relevante su conocimiento de evidencias clave excavadas en el Cuzco.

Así, la perspectiva amplia, regional y comparativa es una de las fortalezas que ella
propone. Pero esta debe ser acompañada de un conocimiento detallado de materiales
de estudio de diversa naturaleza. El uso de fuentes primarias, tanto escritas como de
colecciones, se convierten en la base de sus rigurosos estudios. Ello requiere múltiples
conocimientos y habilidades, sobre todo, una enorme vocación de estudio y voluntad
para sumergirse en tareas lentas y minuciosas. Quizá este tipo de estudios no son para
todas o todos, sin embargo, la principal enseñanza y legado de Catherine Julien es la
insistencia en volver a las fuentes primarias una y otra vez, y todas las veces que sea
necesario.

Agradecimientos
A todas las investigadoras que han abierto caminos, con ideas nuevas, persistencia y
trabajo incansable. Esta investigación fue financiada por Beca ANID 21160739.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 25



Catalina Soto Rodríguez

Referencias

Alconini, Sonia
2013 El territorio Kallawaya y el taller alfarero de Milliraya: evaluación de la pro-

ducción, distribución e intercambio interregional de la cerámica Inka provincial.
Chungará (Arica) 45(2):277–292.

2022 The Pre-Columbian Inca Empire: The Capital and its Provinces. Oxford Research
Encyclopedia of Anthropology. DOI: 10.1093/acrefore/9780190854584.013.454.

Anker, Richard
1997 La segregación profesional entre hombres y mujeres: repaso de las teorías. Revista

Internacional del Trabajo 116(3):343–370.

Ayca Gallegos, Oscar
1995 Sillustani. Tacna: Instituto de Arqueología del Sur.

Benavides, María
1992 [Reseña] Gary Urton. The History of a Myth: Pacariqtambo and the Origin of the In-

kas. University of Texas Press, Austin, 1990. Bulletin de l’Institut Français d’Études
Andines 21(2):785–787.

Brinck, Andrea, Carolina Dávila, Natalia Fuenzalida y Francisca Moya
2021 Experiencias de mujeres en la arqueología y la Universidad de Chile (1960-1980):

aprendizajes y desafíos actuales. Revista Chilena de Antropología (43):1–18. DOI:
10.5354/0719-1472.2021.64431.

Collier, George, Renato Rosaldo y John Wirth
1982 (ed.) The Inca and the Aztec states, 1400-1800: Anthropology and History. New York:

Academic Press.

Combès, Isabelle
2011 Catherine Jean Julien (1950-2011). Journal de la Société des Américanistes

97(2):397–402.

D’Altroy, Terence N.
1992 Provincial power in the Inka Empire. Washington, D.C.: Smithsonian Institution

Press.

Felitti, Karina y Alejandra Rizzotti
2016 El “machismo latinoamericano” y sus derivas en la educación internacional: re-

flexiones de estudiantes estadounidenses en Buenos Aires. Revista Internacional
de Investigación en Educación 9(18):13–28. DOI: 10.11144/Javeriana.m9-18.mlde.

Fernández Bravo, Álvaro
2000 La invención de la nación: Lecturas de la identidad de Herder a Homi Bhabha. Buenos

Aires: Manantial.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 26

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780190854584.013.454
https://doi.org/10.5354/0719-1472.2021.64431
https://doi.org/10.11144/Javeriana.m9-18.mlde


El imperio como un proyecto

Flores, Luis y Henry Tantaleán
2012 Arqueología de la cuenca del Titicaca, Perú. Lima: IFEA y Cotsen Institute of Ar-

chaeology, UCLA.

Fraisse, Geneviève
2016 Los excesos del género. Concepto, imagen, desnudez. Madrid: Cátedra.

García de León, María Antonia y María Luisa García
2001 Las académicas (profesorado universitario y género). Madrid: Instituto de la Mujer

y Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales.

González Suárez, Mirta
2002 Feminismo, academia y cambio social. Revista Educación 26(2):169–183.

Gálvez Comandini, Ana, Hillary Hiner, María Stella Toro Céspedes, Ana López Dietz,
Karelia Cerda, Karen Alfaro, Panchiba F. Barrientos y Gina Inostroza Retamal

2021 Históricas. Movimientos Feministas y de Mujeres en Chile, 1850-2020. Santiago: Edi-
torial LOM.

Haraway, Donna
1995 Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza. Madrid: Ediciones Cáte-

dra.

Hayashida, Frances, Andrés Troncoso y Diego Salazar
2022 Rethinking the Inka: Community, Landscape, and Empire in the Southern Andes. Aus-

tin: University of Texas Press.

Julien, Catherine
1982 Inca Decimal Administration in the Lake Titicaca Region. En: George Collier,

Renato Rosaldo y John Wirth (eds.), The Inca and the Aztec states, 1400-1800: Anth-
ropology and History, pp. 119–152. New York: Academic Press.

1983 Hatunqolla: A View of Inca rule from the Lake Titicaca Region. Berkeley: University
of California Press.

1987 Las tumbas de Sacsahuaman y el estilo Cuzco-Inca. Ñawpa Pacha 25(1):2–125.
1988 How Inca decimal administration worked. Ethnohistory 35(1):257–279.
1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner

Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar für Völkerkunde, Universität Bonn.
1993 Finding a Fit: Archaeology and Ethnohistory of the Incas. En: Michael Malpass

(ed.), Provincial Inca: Archaeological and ethnohistorical assessment of the impact of the
Inca State, pp. 177–233. Iowa City: University of Iowa Press.

1999 Tawantinsuyu. En: Luis G. Lumbreras (ed.), Historia de la América Andina. Vo-
lumen I. Sociedades Aborígenes, pp. 435–497. Quito: Universidad Andina Simón
Bolívar, Libresa.

2000 Reading Inca History. Iowa City: University of Iowa Press.
2002 Identidad y filiación por suyu en el imperio incaico. Boletín de Arqueología PUCP

6:11–22.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 27



Catalina Soto Rodríguez

2004 Hatunqolla: Una perspectiva sobre el imperio incaico desde la región del lago Titicaca.
[Traducción de Julien (1983)]. La Paz: Universidad Mayor de San Andrés – Cole-
gio Nacional de Historiadores de Bolivia.

2008 On the beginning of the Late Horizon. Ñawpa Pacha 29(1):163–177.

Korstanje, Maximiliano E.
2024 Autoetnografía sobre los costos de romper el techo de cristal: El Pito y la Cracia:

Nota. Práctica Arqueológica 7(1):68–76.

Kurtz-Costes, Beth, Liza Andrews Helmke y Burcu Ülkü-Steiner
2006 Gender and doctoral studies: The perceptions of Ph.D. students in an American

university. Gender and Education 18(2):137–155.

Lander, Edgardo
2000 (ed.) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: perspectivas latinoame-

ricanas. Buenos Aires: CLACSO.

León Canales, Elmo
2013 Un siglo de investigación arqueológica alemana en el Perú: arqueología pionera

e interdisciplinaria. En: Henry Tantaleán y Carlos Astuhuamán (eds.), Historia de
la arqueología en el Perú del siglo XX, Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos
e Institute of Andean Research.

Lima Torres, María del Pilar
2014 La presencia Inka y su relación con las poblaciones locales en la región occidental

de Bolivia: Los casos de Carangas y Quillacas, Oruro. En: Claudia Rivera Casa-
novas (ed.), Ocupación inka y dinámicas regionales en los Andes (siglos XV-XVII),
pp. 45–66. La Paz: IFEA y Plural.

Lorandi, Ana María
2006 Homenaje al maestro John Murra: 1916-2006. Memoria Americana (14):205–210.
2011 Catherine Julien. In memoriam. Memoria Americana 19(1):7–8.

López, Alejandra
2019 Violencia contra las mujeres en el ámbito universitario: una realidad emergente

en la región. Interface 23:e190651. DOI: 10.1590/Interface.190651.

López Dietz, Andrea e Hillary Hiner
2022 ¡Nos quitaron tanto que nos quitaron hasta el miedo! Acción colectiva, emocio-

nes, repertorios y marcos estratégicos del Tsunami Feminista de 2018 en Chile.
Revista Paginas 14(35). DOI: 10.35305/rp.v14i35.644.

Martínez C., José Luis
2022 Visual Strategies Used in Relations between Tawantinsuyu and the Societies of

Qullasuyu: Iconographic Negotiations, Power, and Memory. En: Frances Ha-
yashida, Andrés Troncoso y Diego Salazar (eds.), Rethinking the Inka: Community,

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 28

https://doi.org/10.1590/Interface.190651
https://doi.org/10.35305/rp.v14i35.644


El imperio como un proyecto

Landscape, and Empire in the Southern Andes, pp. 203–220. Austin: University of
Texas Press.

Merino Jiménez, Manuel F.
2011 Catherine Jean Julien, In Memoriam. URL: https ://arqueologiadelperu.com.ar/

julien.htm (visitado 07-12-2025).

Mignone, Pablo
2015 Illas y allicac. La capacocha del Llullaillaco y los mecanismos de ascenso so-

cial de los “inkas de privilegio”. Boletín del Museo Chileno de Arte Precolombino
20(2):69–87.

Murra, John
1978 La organización económica del Estado Inca. México: Siglo veintiuno.

Natalucci, Andrea y Juan Rey
2018 ¿Una nueva oleada feminista? Agendas de género, repertorios de acción y colec-

tivos de mujeres (Argentina, 2015-2018). Revista de Estudios Políticos y Estratégicos
6(2):14–34.

Novoa, Pilar
2013 Una aproximación a la obra de Rebeca Carrión Cachot entre 1947 y 1960. En:

Henry Tantaleán y Carlos Astuhuamán (eds.), Historia de la arqueología en el Perú
del siglo XX, pp. 529–550. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos e Institute
of Andean Research.

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950 - 27 May 2011). Indiana 29:331–341.

Nuño Gómez, Laura y Enrique Álvarez Conde
2017 Androcentrismo académico: la ficción de un conocimiento neutral. Feminismo/s

29:279–297. DOI: 10.14198/fem.2017.29.11.

Núñez Huallpayunca, Eliana
2016 Rebeca Carrión Cachot, la primera arqueóloga y la primera mujer en asumir la

cátedra en la universidad. Arqueología y Sociedad 31:287–304.

Palma Manríquez, Irma
2018 Debates abiertos en la coyuntura sobre las instituciones universitarias por las es-

tudiantes del movimiento mayo feminista. Anales de la Universidad de Chile Sépti-
ma serie(14):89–107.

Pease, Franklin G. Y.
1995 Las Crónicas y Los Andes. Lima: Fondo de Cultura Económica y PUCP.

Ponce Lara, Camila
2020 El movimiento feminista estudiantil chileno de 2018: Continuidades y rupturas

entre feminismos y olas globales. Izquierdas (49):1554–1570.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 29

https://arqueologiadelperu.com.ar/julien.htm
https://arqueologiadelperu.com.ar/julien.htm
https://doi.org/10.14198/fem.2017.29.11


Catalina Soto Rodríguez

Ramos, Alejandra
2015 El aporte de J. Murra al desarrollo de una red académica trasnacional de estu-

dios sobre el mundo andino. Cuadernos Del Instituto Nacional de Antropología y
Pensamiento Latinoamericano 24(2):98–115.

2018 El desarrollo de la etnohistoria andina a través de la (re)definición de lo andino
(1970-2005). Fronteras de La Historia 23(2):8–43.

Red Chilena contra la Violencia hacia las Mujeres
2015 Sexismo en la Educación. Cartilla disponible en línea. URL: https : / / www .

nomasviolenciacontramujeres . cl / wp - content / uploads / 2015 / 11 / 34171 -
CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf (visitado 24-10-2025).

Rivera Casanovas, Claudia
2014 (ed.) Ocupación Inka y dinámicas regionales en Los Andes (Siglo XV-XVII). La Paz:

IFEA y Plural.

Rostworowski, María
1999 Historia del Tahuantinsuyu. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Santana Quispe, Lady
2019 Entre techos de cristal y nichos académicos: estado actual de las mujeres en la

arqueología peruana. Desde el Sur 11(2):261–281. DOI: 10.21142/DES-1102-2019-
261-281.

Schreiber, Katharina J.
1987 Conquista y consolidación de un imperio: una comparación entre las ocupa-

ciones de los imperios Wari e Inka en un valle peruano de la sierra. Histórica
XI(1):55–85.

Shimada, Izumi
2015 The Inka Empire: A Multidisciplinary Approach. Texas: University of Texas Press.

Soto Rodríguez, Catalina
2023 Construyendo Imperios: Arquitectura, Producción Especializada y Dominación

colonial en los casos del Tawantinsuyu y el Virreinato español (Recuay, Perú y
Tarapacá, Chile). Tesis doctoral. CECLA, Universidad de Chile.

Spalding, Karen
2012 In Memoriam: Catherine Julien 1950–2011. Colonial Latin American Review

21(2):333–337.

Stanish, Charles
2012 La Ocupación Inca en la cuenca del Titicaca. En: L. Flores y H. Tantaleán (eds.),

Arqueología de la cuenca del Titicaca, Perú, pp. 339–383. Lima: IFEA y Cotsen Insti-
tute of Archaeology, UCLA.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 30

https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://www.nomasviolenciacontramujeres.cl/wp-content/uploads/2015/11/34171-CARTILLA-SEXISMO-pg-8-web.compressed.pdf
https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-261-281
https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-261-281


El imperio como un proyecto

Sáez Tajafuerce, Begonya
2018 Saberes situados. Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical

Reason 60:93–108.

Tantaleán, Henry
2016 Una Historia de la Arqueología Peruana. Lima: Instituto de Estudios Peruanos

y Universidad San Francisco de Quito.

Tavera Medina, Carito
2019 Una mirada feminista a la comunidad arqueología peruana. Desde el Sur

11(29):239–260. DOI: 10.21142/DES-1102-2019-239-260.

Thompson, Donald E.
1967 Investigaciones arqueológicas en las aldeas Chupachu de Ichu y Auquimarca.

En: Iñigo Ortíz de Zúñiga (ed.), Visita de la provincia de León de Huánuco en 1562,
vol. 1, pp. 359–362. Huánuco: Universidad Nacional Hermilio Valdizán.

Torres González, Obdulia y Bernadette Pau
2011 “Techo de cristal” y “suelo pegajoso”. La situación de la mujer en los sistemas

alemán y español de ciencia y tecnología. Revista Iberoamericana de Ciencia, Tecno-
logía y Sociedad 6(18):35–59.

Valdez, Lidio
2024 Dorothy (Dolly) Menzel (1924-2024). Arqueología y Sociedad 40:7–13.

Williams, Verónica I. y Alejandra Korstanje
2021 ¿Por qué el pasado nos convoca como colectiva de mujeres? Anales de Arqueología

y Etnología 76(2):159–188.

Wylie, Alison
2001 Doing Social Science as a Feminist: The Engendering of Archeology. En: An-

gela N. H. Creager, Elizabeth Lunbeck y Londa Schiebinger (eds.), Feminism in
Twentieth-Century Science, Technology, and Medicine, pp. 23–45. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Zuidema, Reiner Tom
1964 The Ceque System of Cuzco: The Social Organization of the Capital of the Inca. Leiden

y Boston: Brill.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 31

https://doi.org/10.21142/DES-1102-2019-239-260


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

Catherine Julien
La “escuela Rowe” y los incas

Albert Meyers
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0000-1083-5624
albertmeyers23@gmail.com

Recibido: 8 de octubre de 2024 / Received: October 8, 2024, Aceptado: 7 de enero de 2025 / Accepted:
January 7, 2025.

Resumen
Este artículo ofrece una reflexión sobre la trayectoria académica de Catherine Ju-
lien en el marco de los estudios incaicos, destacando la influencia de la llamada
“escuela Rowe” y el entorno intelectual del Instituto de Estudios Andinos de Ber-
keley. El autor delinea la fisonomía de las dinámicas de poder, los debates y las
rivalidades entre las principales corrientes etnohistóricas norteamericanas (Rowe,
Zuidema y Murra), así como su repercusión en el ambiente académico alemán y en
la formación de nuevas generaciones de americanistas en la Universidad de Bonn.
Se subraya la importancia de conservar una mirada crítica e independiente frente
a estas tradiciones, señalando además las diferencias de enfoque y la riqueza que
aporta la diversidad de perspectivas en la investigación sobre el mundo andino y
los incas.

Palabras clave
Catherine Julien, escuela Rowe, estudios incaicos, Udo Oberem, Universidad de
Bonn

Abstract
This article offers a reflection on the academic trajectory of Catherine Julien within
the field of Inca studies, highlighting the influence of the so-called “Rowe school”
and the intellectual environment of the Institute of Andean Studies at Berkeley. The
author discusses the power dynamics, debates, and rivalries among the main North
American schools (Rowe, Zuidema, and Murra), as well as their impact on the Ger-
man academic community and the training of new generations of Americanists at
the University of Bonn. The account emphasizes the importance of maintaining a
critical and independent perspective in relation to these traditions, also pointing
out the differences in approach and the richness that the diversity of perspectives
brings to research on the Andean world and the Incas.

Keywords
Catherine Julien, Rowe school, Inca studies, Udo Oberem, University of Bonn

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 32–54
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3308

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3308
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Introducción

En cuanto a las evaluaciones sobre los trabajos científicos en las ciencias humanas, tal
vez más que en otras ciencias, considerando además el sistema de poder detrás de éstos,
hay que tener en mente el peculiar carácter que configura la personalidad del autor o de
la autora, especialmente si se trata de una contribución a un volumen en su homenaje.1

Y más aún si se trata de un sector o de una especialidad dentro de los estudios america-
nistas precolombinos, como lo son los estudios incaicos. Para escribir sobre los trabajos
científicos de Catherine Julien (aquí no se pretende de ninguna manera hacer una eva-
luación completa, sino no más bien un comentario muy personal), hay que tomar en
cuenta su formación académica en la Universidad de California, Berkeley, y su relación
con el Instituto de Estudios Andinos fundado en la década de 1960 por su maestro y
promotor, John Howland Rowe.

Conocí a Catherine Julien en la casa de John y su mujer Pat Lyon en Berkeley a finales
de 1970. Tanto John como su mujer me fueron presentados por Karen O. Bruhns tras mi
regreso a Alemania, luego de mi trabajo de campo en Ecuador sobre los restos materia-
les incaicos en ese país, para mi proyecto de tesis doctoral dirigido por el Prof. Dr. Udo
Oberem. Julien (“Kitty”) era una joven undergraduate, a quien todavía recuerdo por su
entusiasmo y preguntas acerca de la arqueología incaica en Ecuador, sobre la cual no
había todavía muchos estudios. Tal vez se originó por aquel entonces su interés por tra-
bajar en arqueología empírica, lo que realizó más tarde en el Altiplano del Titicaca, en el
lado peruano, antes de dedicarse a la etnohistoria a partir de los años ochenta. Rowe, si
mal no recuerdo, nunca visitó nuestro instituto en Bonn, pero rememoro un encuentro
con algunos andinistas bonenses en un café parisino durante el Congreso Internacio-
nal de Americanistas (ICA) en 1976, con ocasión de presentar su instituto y ofrecernos
membresía.

También recuerdo que Oberem, mi Doktorvater, en sus clases sobre cultura incaica to-
maba como base, “naturalmente”, la clásica tesis de Rowe (1946), pero advirtiendo a
sus estudiantes también tener muy presente la otra gran tesis, la de Zuidema (1964).
Además, era la época del “descubrimiento” de las visitas coloniales como nuevas fuen-
tes para los estudios andinos, promovidas en muchas campañas por el incansable John
V. Murra, quien años más tarde también visitó Bonn. Murra desplegó una inolvidable
puesta en escena durante el ICA en Lima en 1970, presentando y discutiendo su con-

1 Agradezco a las/los revisoras/es de este artículo por sus valiosos comentarios, que me han servido
para hacer mis argumentos más contundentes, añadir algunas entradas en la bibliografía, además de
sugerir cortes en el texto. Creo que nuestra ciencia necesita más controversias académicas para no
terminar como mercancía en el mercado capitalista de saberes superficiales.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 33



Albert Meyers

cepto de verticalidad andina expresada en el aprovechamiento máximo de los pisos
ecológicos, basado en el análisis de las visitas coloniales.2

Hasta aquí ya se encuentran mencionados los que podrían denominarse los tres “de-
canos” de los estudios andinos, todos teniendo “su reino” en EE. UU. Mi impresión
de los varios encuentros que mantuve con ellos, incluso el de París, es que las tres es-
cuelas mencionadas presentaban convenientemente sus resultados; no obstante, rara-
mente “cruzaban las espadas” pues, como recientemente lo describe un representante
de la nueva generación de incanistas estadounidenses, los tres se encontraban en una
permanente guerra de trincheras académica (Covey 2020: 18).

Para comprender el espíritu casi militar de la “escuela Rowe”, sirve un recuerdo de Ri-
chard Burger cuando quería que Rowe le aceptara como parte de su grupo de graduate
students. En el primer encuentro en su oficina, “John fixed his gaze on me and without
any small talk informed me that entering graduate school as his student was like en-
listing in the army” (Burger 2006: 227). Se producía así una especie de corporativismo,
sobre todo en los primeros años de existencia del Institute of Andean Studies, exigien-
do grandes esfuerzos de parte de sus miembros y ofreciéndoles a cambio un apoyo
casi incondicional. Entre las características de este comportamiento grupal se puede
mencionar la poca tolerancia hacia opiniones diferentes, rara vez tratadas de manera
argumentativa, sino que generalmente eran acalladas por simple silenciamiento. Para
los que estuvimos socializados con una ética científica que incluía en la argumentación
también el reconocer y/o tratar opiniones diferentes, este comportamiento generaba in-
gentes esfuerzos de comprensión, más aún para los antropólogos de Bonn, que tratamos
de mantener una cierta independencia frente a los gigantes del otro lado del océano.

Udo Oberem, quien representaba al pequeño grupo de andinistas en la Alemania Oc-
cidental entre las décadas de 1960 y 1980, junto a Roswith Hartmann y después Sabine
Dedenbach-Salazar Sáenz como docentes de quechua (dejando de lado la situación es-
pecial en Berlín Occidental con Jürgen Golte como reconocido especialista en estudios
andinos), nos recordaba siempre mantenernos independientes de cualquiera de estas
corrientes: historia cultural con Rowe, estructuralismo con Zuidema, y socialismo mo-
derado con Murra. Todavía recuerdo cuando en nuestras frecuentes salidas después
del trabajo al bar Theaterklause, en la esquina del entonces Seminar für Völkerkunde, en
Regina-Pacis-Weg 7, en Bonn, Oberem comentaba que muchos trabajos sobre los Andes
coloniales procedentes de plumas estadounidenses provenían muchas veces de auto-
res con poco conocimiento del idioma castellano y también de la cultura hispana, así
como también de la religión católica, necesarias para comprender mejor los procesos
de cristianización del “mundo andino”. Fue una suerte que en aquel entonces se pu-
diera invitar cada semestre a un colega proveniente de algún país andino (gracias a la

2 La conferencia de Murra fue titulada “Los cocales pre-europeos como verificación del modelo de ‘ver-
ticalidad’ en el control ecológico” y presentada en la Sesión IV-2b “Historia y etnohistoria: Ecología,
economía y organización social”, véase el programa del ICA (Avalos de Matos y Ravines 1972: 106).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 34



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

“Cátedra Humboldt”) y, aunque no pudieron formar parte de este programa, nos reco-
mendaba la lectura de los y las colegas peruanos María Rostworowski y Franklin Pease
G. Y., sobre todo de este último, además de Jorge Basadre, respecto a crítica de fuentes.

Cuando en el año 1986 murieron Hermann Trimborn, ex-catedrático del instituto (Hart-
mann 1990; Oberem 1987), y tres meses después, en el mismo año, su sucesor, Udo Obe-
rem (Hartmann 1987; Wurster 1990), terminó la fase constitutiva del “seminario” y se
inició un cambio significativo en la orientación temático-regional de su dirigencia. Bajo
el nuevo catedrático, el mexicanista Hanns J. Prem, al año siguiente, se dio la oportu-
nidad de invitar con una beca Humboldt a Catherine Julien, recomendada no solo por
Rowe, sino también por el conocido colega e historiador de la Universidad de Califor-
nia, Berkeley, Woodrow Borah. Con este hito se inició una nueva fase de los estudios
incaicos en Bonn.

Aunque en el caso de Oberem no quiero referirme a una “escuela”, cabe mencionar que
durante las clases conjuntas con Kitty, se sentía la diferencia respecto de las anterio-
res “tradiciones académicas”, por llamarlas de algún modo. Recuerdo perfectamente
cuando ella habló por primera vez del “noveno Inca”, pues quedé atónito. Mi propia
intervención en esa oportunidad en cuanto a lo problemática de esa lista, considerán-
dola históricamente, fue rechazada categóricamente. No hubo más discusiones sobre
este tema en específico.

El proyecto “Historia cultural de los Andes Orientales Bolivianos” de
la Universidad de Bonn y Catherine Julien

El proyecto llamado coloquialmente entre nosotros como “Andes Orientales” bien le
hubiera significado a Catherine Julien renovar su carrera arqueológica, pero en cambio
decidió inclinarse por los estudios etnohistóricos. Creo que no sería exagerado decir que
esta situación de entrar en el “proyecto boliviano” marcó su camino académico hasta el
final de su vida, terminada tan trágica y prematuramente en 2011. Este proyecto le dio la
ocasión a Kitty de pasar largas temporadas en los archivos españoles y americanos para
estudiar la documentación sobre la temprana presencia española en el Oriente andino.
Sin entrar demasiado en detalles, presentaré algunos datos del mencionado proyecto.

Samaipata es un sitio incaico bastante espectacular por su inmensa roca tallada ubica-
da en las últimas estribaciones de los Andes orientales bolivianos. Tuve la suerte de
escuchar las descripciones de este enigmático sitio asistiendo a las clases de Trimborn,
quien lo había visitado y explorado en los años sesenta (Trimborn 1967). Cuando llegó
la convocatoria para una investigación del sitio en peligro de desmoronamiento, envia-
da por el Centro de Investigaciones Arqueológicas en Samaipata, se consideró seria-
mente la idea de iniciar un proyecto interdisciplinario sobre esta zona, hasta entonces
poco trabajada. Después de una primera prospección en el sitio en 1990, postulé a la

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 35



Albert Meyers

Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) para la financiación de un proyecto para una
primera temporada en la zona, cuya realización no solamente permitió descubrir los
restos de una ciudadela incaica importante, sino que también los remanentes de una
casa de planta colonial española (Meyers 1993). A raíz de estos resultados, postulé nue-
vamente a la DFG para la financiación de una segunda fase más extensa y dividida en
dos partes. Para la parte etnohistórica invitamos a Catherine Julien a colaborar y, res-
pecto de la sección arqueológica, a partir de 1994, se llevaron a cabo cuatro temporadas
de campo (Meyers 1998), dejando la responsabilidad administrativa en las manos de
Hanns Prem.3

A pesar de que el llamado “Fuerte de Sabaypata” (Meyers 2005) sirviera como presidio
español durante la llamada guerra toledana contra los Chiriguanos, la documentación
hallada por Catherine Julien en los archivos fue sorprendentemente escasa.4 Ante es-
ta situación, ella extendió el área de estudio hacía las primeras fundaciones españolas
como Santa Cruz de la Sierra y Tarija (esta última poco documentada hasta entonces),
de manera que la colección de documentos publicados sobre este asiento es conside-
rada fundamental y complementa el corpus de documentos y estudios de la autora,
importantísimo para la historia de esta región y la temprana Colonia en general (Julien
2008). Por otro lado, el capítulo arqueológico del proyecto sufría recortes económicos y
de personal, debido a la presión pública local (y nacional) para la conservación y pre-
sentación del sitio para ser declarado Patrimonio de la Humanidad por la UNESCO, lo
que finalmente ocurrió en 1998.5

3 El proyecto “Andes Orientales” continuaba de cierto modo una tradición de colaboración con los geó-
grafos bonenses, iniciada por Trimborn y Carl Troll cuyo discípulo, Wilhelm Lauer, guiaba el llamado
“proyecto Kallawaya” en la cordillera nororiental de Bolivia (Lauer 1987). Por la parte de etnología
participaba, por recomendación de Oberem, la antropóloga Ina Rösing (1942-2018) de la Universidad
de Ulm, conocida por la impresionante cantidad de publicaciones etnográficas a su haber, y, por la
parte de etnohistoria, Rodica Candeleanu (R. Meyers 2002: 137).

4 Se conocen solamente siete manuscritos con explícita mención de Sabaypata. No se trata de que la
administración colonial haya perdido interés en la región (Nowack 2012: 334) sino al contrario, le de-
dicó mucha atención al promover asentamientos españoles como barrera contra los continuos ataques
por parte de las tribus de Tierra Baja (Yuracarés y sobre todo Chiriguanos), así como para proteger el
importante camino entre la capital de Charcas y Santa Cruz la Vieja (Combès y Meyers 2018).

5 Este factor influía en el diseño del proyecto pues implicaba el descubrimiento, la documentación y
conservación de unas 55 estructuras arquitectónicas (templos, recintos pequeños y medianos, una in-
mensa kallanka), así como la precaria situación de la roca tallada en estado de deterioro, circunstancias
que requerían recursos personales y financieros que menguaban. Para más información sobre estu-
dios recientes sobre el sitio, incluso un excelente nuevo plano de la roca tallada (véase Kościuk et al.
2021).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 36



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Catherine Julien, la “escuela Rowe” y los incas históricos

En esencia, lo que plantea la “escuela Rowe” y sus discípulas y discípulos, basándose
principalmente en una evaluación de los datos presentados en la crónica de Cabello
Balboa, es que el “imperio incaico”, el llamado Tahuantinsuyo, se formó básicamente
en las tres últimas generaciones de una monarquía divina, es decir, con Pachacuti (“el
noveno Inca”) como fundador e iniciador de la extensión del régimen de Cuzco. Este,
inicialmente solo, y luego junto con su hijo Tupac Yupanqui, habría logrado expandir el
ámbito incaico a sus conocidas dimensiones gigantescas. El tercer dinasta, Huayna Ca-
pac, solo habría añadido pequeñas partes en la formación del Tahuantinsuyo, llegando
su extensión desde el sur de Colombia hasta el sur de Chile. Esto se solía denominar
posteriormente como la versión corta o short version de la conquista (desde 1438 has-
ta la llegada de los españoles), la que prácticamente sobrevivió como un dogma hasta
nuestros días. No es necesario repetir la descripción de las bases de esta construcción
o reconstrucción de la historia incaica. La esencia de esta visión historicista del incario
radica en el listado de doce dinastas, míticos hasta el noveno inca, y en la conversión de
los incas míticos en históricos con el “noveno rey”, Pachacuti, fundador del “imperio”.

Durante su estadía en Bonn, Catherine Julien defendía esta posición categóricamente.
En su libro en alemán “Die Inka” —traducido a varios idiomas, aunque no al inglés
pues, algunos capítulos (5 y 6) se incluyeron en su libro posterior (Julien 2000) — ape-
nas mencionaba a pie de página otras opiniones, como la de Pierre Duviols (1979), so-
bre una posible diarquía incaica basada en mitos sobre los cuales estaría codificada la
organización social (Meyers 2000: 318). Dado el desarrollo de los estudios incaicos du-
rante los años ochenta, y con el crecimiento de las excavaciones en la región de Cuzco,
aún los más fervientes defensores de la “versión corta” se dieron cuenta de la creciente
importancia de estudios arqueológicos para acompañar/modificar/corregir los análi-
sis basados en las fuentes escritas. Como reflejo de los resultados de sus excavaciones
en Cuzco, a principios de los noventa, Brian Bauer ya había retrocedido el inicio del
Horizonte Tardío a 1400 (Bauer 1992; véase también Meyers 2016: 261).

Ignoro si Catherine Julien o algún miembro de la escuela Rowe consideraron los resul-
tados de las excavaciones arqueológicas para “ajustar” su cronología de sucesión de los
tres personajes: Pachacuti, Tupac Yupanqui y Huayna Capac. Más bien, en cuanto a Ro-
we mismo, recuerdo una escena significativa durante un simposio en Dumbarton Oaks
(Washington), celebrada en su honor y con su presencia, así como la de Murra, Zuidema
y, desde el Perú, María Rostworowski, en octubre de 1997. En una presentación sumaria
sobre The Inkas in the Southlands, D’Altroy y sus colegas argentinos V. Williams y A. M.
Lorandi, llegaron a la conclusión de que los incas debieron haber llegado a la región
antes de lo indicado por los cronistas (D’Altroy et al. 2007). Durante la discusión de los
datos radiocarbónicos presentados por D’Altroy, en un momento de tensión, John Rowe
interrumpió la ponencia exclamando: “That’s not true!” Ahora bien, tal vez también por
respeto y tributo a la situación especial del encuentro —era el último que se celebraba

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 37



Albert Meyers

contando con estas cuatro personalidades que marcaron los estudios incaicos durante
la segunda mitad del siglo XX–, no se llegó a conclusiones satisfactorias, aunque sí se
mencionó en la publicación diez años más tarde, un heated debate sobre dicha cronología
(Burger 2007: 427). Cada corriente seguía en su postura de manera rígida, reforzando
sus trabajos y sus posiciones.

Leer la historia de los incas

Volviendo a lo que ha sido declarado como magnum opus de Catherine Julien, Reading In-
ca History, me gustaría comenzar con la frase final del libro, que considero un verdadero
statement: “There is an Inca history” (Julien 2000: 302). Por supuesto, esta frase no podría
responderse simplemente con un: “So what?”, pues la historia de un pueblo se puede
manifestar de diferentes maneras, tanto a través de su legado material como inmate-
rial. En cuanto a lo primero, resulta evidente que los restos inmuebles y transportables,
claramente definidos por su estilo —aunque todavía no completamente analizados en
cuanto a su carácter y su profundidad temporal—, son las manifestaciones de un ente
cultural y social claramente definido e identificable. En cuanto a lo inmaterial, a partir
de los escritos, por ejemplo, de Jan Vansina, Jack Goody o del antropólogo Eric Wolf
—por mencionar solamente a los más conocidos—, ni los estructuralistas más encona-
dos hubieran negado la existencia de un concepto de historia o registro memorial por
parte de los pueblos ágrafos. ¿Por qué, entonces, esta efervescencia? Veo dos razones,
ambas interconectadas. La primera es la posición de Julien, de negar la historicidad
de las partes integrantes (étnicas y otras) del complejo sociocultural llamado incario,
superponiendo más bien un grupo, una élite inca que, una vez asumido el poder, lo
conservó y reforzó militarmente mediante el sistema de parentesco, lo que contribuyó
a la creación y transmisión de una memoria. El “esqueleto” de esta memoria sería la
historia de la aparición, en Cuzco, del ancestro fundador, Manco Cápac, y el estableci-
miento del “imperio incaico” por una dinastía de doce emperadores. La segunda razón
se vincula con tres aspectos: la negación de cualquier testimonio escrito o simbológico
prehispánico, la propuesta de un paralelismo de poder y su transferencia vía linajes de
parentesco (diarquía) y, finalmente, la creciente evidencia arqueológica de un proceso
de expansión incaica más lento y más temprano, lo que cuestionaría la short version por
completo. Ahora, más de veinte años después del fallecimiento de Rowe, se vislumbra
esta posición o, por lo menos, gran parte de ella, en ruinas. Las evidencias arqueoló-
gicas son tan contundentes que ya no son compatibles con la versión de una rápida
expansión del Tahuantinsuyo, entendida a manera de un Blitzkrieg y postulada para las
décadas de 1460 y 1470. En esto hay que subrayar la contribución de los “colegas del
Kollasuyu” (Bolivia, Chile, Argentina), quienes aportaron dataciones radiocarbónicas
y de termoluminiscencia que sitúan la presencia de restos materiales incaicos en esta

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 38



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

parte del Tahuantinsuyo más de cien años antes de lo indicado por la cronología corta
(por ejemplo Schiapacasse et al. 1991; Cornejo 2014; García et al. 2021).6

Para reforzar su enfoque, Catherine Julien alude al tratamiento de la historicidad por
parte de nuestros colegas mesoamericanistas en cuanto a las escrituras aztecas, mixte-
cas o mayas. En efecto, las estelas jeroglíficas mayas han podido ser transcritas como
manifestaciones “históricas” de dinastías reinantes, sobre todo por describir sus éxitos
en conquistas. Esto puede constituir un argumento heurístico sólido como para postu-
lar que los incas tenían interés en un registro dinástico y de eventos importantes, como
las conquistas. Entre las pruebas que menciona se encuentran los tablones pintados con
datos sobre la vida y los hechos de los dinastas, así como paños textiles o lienzos que
el virrey Toledo había mandado a España como regalo a la Corona, pero que se han
perdido. Ahora bien, los quipus no han podido ser interpretados en este sentido, y los
llamados tokapus tampoco.7 Además, el famoso Punchao (la estatua en forma de niño
con tocado de rayos solares, todo en oro, que representaría el centro de veneración en
el llamado templo del sol) o los guauquis (interpretados como una especie de alter ego
de los incas gobernantes), todos ellos no parecen haber sido obras-retratos realistas de
personas, sino más bien estilizaciones “abstractas”, como todo el arte incaico.8

Julien parte de la conocida suposición de que, a partir de Pachacuti y fundado el “im-
perio”, se reescribía la historia, y que esta tradición dinástica debe haberse reflejado en
las crónicas. Por ello, en Reading Inca History, compara las descripciones de los diferen-
tes cronistas no solo para ver quién copiaba a quién, sino también para filtrar los datos
que, en su opinión, relatan una tradición genealógica, principalmente aquellos que des-
cribirían las life histories de los fundadores dinásticos. A estas historias de vida ella las
llama genres, asumiendo que cada soberano usó ciertos medios visuales para asentar su
estatus. Como se ha destacado en las múltiples reseñas del libro, Julien ha empleado un
método nuevo en su campo, que ella misma describe como “a kind of archaeology of
the source materials” (Julien 2000: 12), para encontrar eventuales niveles de relaciones
“auténticas” de los sucesores de la llamada nobleza inca. En esto, así como en práctica-

6 Críticas de la “versión corta” y su aplicación a la arqueología del Horizonte Tardío, sobre todo de la
reducción temporal de la expansión del incario a la época entre 1463 y 1473, ya existía desde los años
sesenta (por ejemplo Wedin 1963; Meyers 1975) pero no han sido consideradas o quizás simplemente
han sido silenciadas.

7 Véase por ejemplo Déléage (2007a), y sobre todo Severi (2012) para una discusión de los quipus más
allá de la pregunta de si eran escritura o no. Lydia Fossa (2019), criticando el enfoque “occidental” de
los cronistas habla de “textos” entre comillas, no en el contexto tradicional de escritura alfabética sino
dentro del sistema comunicativo incaico.

8 “Generally, the Inka Empire did not rely on images to consolidate or communicate its power. Although
portraits of the Inka rulers were made in the Colonial Period, they were made after European models
to prove legitimate connection to Inka royalty by the native aristocracy. The Inka did not have a
personality cult of its rulers commemorated in statuary. Part of the reason for this is that the Inka
venerated the actual mummies of their ancestors and were not interested in replicas” (Pasztory 2010:
142). Véase figura 1 y también Meyers (2017: 188–189).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 39



Albert Meyers

Figura 1. Cabeza de piedra de la época colonial española. Representa al
Inca Viracocha. Museo de América, Madrid, No. Inv. 07799 (foto: Joaquín

Otero Ubeda).9 Indicación de procedencia: Amarucancha, Cuzco.

mente todas sus otras publicaciones sobre el tema, impresiona por un manejo de datos
realmente inédito en nuestro medio.

Sin embargo, no han dejado de existir también comentarios escépticos en cuanto a lo
que plantea, por ejemplo, en relación con la lista de doce reyes míticos que transmi-
tirían una tradición dinástica por medio del parentesco. Uno de los participantes en
las excavaciones de Cuzco, afirmaba ya en 2006 lo siguiente: “Archaeological data and
comparative historical evidence indicate that the traditional twelve-generation kinglist
cannot be treated as a complete and plausible account of Inka succession and chrono-
logy” (Covey 2006: 174). Dejando de lado por el momento la creciente evidencia ar-
queológica, la lista de doce reyes transmitida por plumas europeo-cristianas recuerda
a la representación de los doce césares del Imperio Romano en la pintura renacentista
(Stephens 2022) o a las doce tribus de Israel y la necesidad de los escritores de la épo-
ca colonial española, de encontrar un nexo entre el comienzo de la humanidad, desde
Adán y Eva o los descendientes perdidos de Noé y los habitantes de esta nueva parte

9 Véase www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/viracocha.html.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 40

https://www.cultura.gob.es/museodeamerica/coleccion/america-prehispanica/viracocha.html


Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

del mundo “descubierta” y conquistada. En efecto, existen varios intentos de buscar
una solución al problema buscando paralelismos con la Biblia. Julien es consciente de
este problema, y en sus conclusiones (2000: 298) menciona un relato del diluvio dife-
rente al escrito en el libro del Génesis, y lo toma como evidencia de su método de filtrar
elementos no hispánicos en las crónicas.

Sin embargo, lo que hace falta —y esto no se refiere solamente a Julien sino a toda la
(etno)historia andina— es un acercamiento diferente a los textos de las crónicas y otros
documentos comparables, un acercamiento que respete las reglas del método histórico-
crítico, particularmente de la hermenéutica clásica. Un buen ejemplo podría ser la in-
vestigación del Jesús de la Biblia, sea histórico o mítico. Sea cual fuere la denominación
—cambio de perspectiva, “historia constructivista” (Schröter 2019) o cualquier turn—,
el resultado de un procedimiento como este es siempre una interpretación del recuerdo
de un evento o una persona, pero no pretende ser idéntico al pasado mismo (Zimmer-
mann 2023: 63). Según esta teoría, no se trata de reconstruir al Jesús histórico, hubiera
o no tenido una existencia real, sino al Jesús memorizado (Dunn 2019; Schröter 2019).
Tal vez Zuidema tenía en mente tales conceptos cuando decía que el aproximamiento
histórico a los incas llevaba a un callejón sin salida.

Lo que Julien hace con su “arqueología de las fuentes” es una interpretación de los incas
recordados postconquista, es decir, lo que los informantes de los españoles recordaban
o pretendían recordar sobre los incas. Tal como se ha discutido la existencia real de
Jesús de Nazaret, se puede también discutir o cuestionar la existencia de todos los “re-
yes” incaicos, incluyendo los tres últimos. En estricto rigor, ni siquiera Huayna Cápac,
el supuesto padre de Atahuallpa, se puede caracterizar como figura histórica porque
ningún español lo llegó a ver, y no hay ningún legado material auténtico suyo. Hasta
que no se encuentren otras fuentes, se puede constatar que todos los datos sobre estas
personas y sus hechos son ficticios. Lo que sí es facticidad es la memoria sobre ellos.

Otra problemática en la búsqueda de genealogías de los gobernantes incaicos es la apli-
cación de patrones occidentales, ya sea basados en la genética o dentro del esquema
tradicional de clasificaciones antropológicas de parentesco (linajes, clanes, etc.), así co-
mo en sistemas de parentesco clasificatorio. Por mucho que se haya discutido el sistema
de parentesco incaico, ninguna teoría me parece plenamente convincente. Los incas re-
memorando a sus abuelos: ¿pensaban siempre en términos genéticos? ¿En linajes, tanto
patri como matrilineales? ¿O pensaban en otros ancestros, en otras personas, incluyen-
do montes, lugares sagrados, estrellas, de manera semejante a los conceptos de ances-
tralidad o procesos de “ancestralización” descritos y discutidos entre los antropólogos
de la Amazonía (Fausto y Heckenberger 2007; Mouriès 2014)? Tim Ingold, al tratar en
un capítulo de su libro el tema “ancestry, generation, substance, memory, land” (2021:
132-151), propone sustituir el modelo genealógico simbolizado por el árbol de vida bí-
blico por lo que él denomina relational approach; es decir, al reconocer a los ancestros, lo
importante no es el nexo biológico, sino la relación vivida con ellos. Menciona el ejem-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 41



Albert Meyers

plo etnográfico de los ojibwa de Norteamérica, que señalan como sus abuelos al Sol,
los Cuatro Vientos y otros seres no-humanos. En el caso de los incas, llamados “hijos
del Sol”, me parece que una exégesis antropológica de las fuentes, en este sentido, po-
dría ser más fructífera que el mero énfasis en la reconstrucción de una línea dinástica
biológica.

Los incas y algunos aspectos del “giro ontológico”

En la introducción a su libro, Catherine Julien (2000: 9) argumenta en contra del estruc-
turalismo antropológico de Zuidema, planteando que este no incorporaba en su teoría
los cambios y procesos históricos. Esta suele ser una crítica muy frecuente al estructu-
ralismo. Pero, de nuevo: ¿so what? ¿Con qué fundamento deberíamos aplicar “nuestro”
concepto de historia a sociedades que no tenían escritura en el sentido occidental y
que, tal vez, ni siquiera pretendían comunicarse con “nosotros”? Por simple que pa-
rezca esta frase, después del llamado ontological turn, tal vez comenzamos a tomarnos
más en serio estas ideas. “Nuestra” historia de los incas es principalmente la lectura de
los españoles, en su afán y necesidad legitimadora de darles una historia a los pueblos
subyugados. O como lo ha llamado el conocido romanista Hans Ulrich Gumbrecht: “La
transformación de la historia incaica como prehistoria del imperio mundial español”.10

Escribir historia(s) es un asunto de intereses. ¿Les hemos pedido a los incas que escri-
ban su historia? ¿Nos lo han pedido ellos? Algunos, en efecto: aquellos miembros de la
élite autóctona que más pronto comprendieron el sistema colonial occidental y lo em-
plearon para sus intereses y para mantener sus privilegios. Y así se han producido los
documentos de los cuales exprimimos la esencia histórica de los incas. Ahora bien, ¿qué
ha pasado con la memoria colectiva “escrita” en otros sistemas de comunicación, como
el cuerpo o el paisaje, o por ejemplo en el topographic writing (Santos-Granero 1998: 142),
o con la ontología que supone el sistema de ceques?11 También estos sitios y lineamien-
tos sagrados han sido ocupados por el “nuevo” sistema ontológico cristiano, con sus
cruces, sus diablos, etc., en las montañas, así como la aplicación del calendario ritual y
lineal cristiano. ¿Y el resto de la población? Seguía como pueblo sin historia o, en el me-
jor de los casos, se dejaba asistir en sus pleitos ante el nuevo sistema jurídico español,
sirviendo estos pleitos y otros escritos como fuente para una “etnohistoria bastarda”
(Tavárez y Smith 2001), disciplina híbrida en eterna búsqueda de orientación entre la
historia y la antropología, y también la arqueología.

10 “Die Umformung der Inka-Geschichte zur Vorgeschichte des spanischen Weltreichs“ (Gumbrecht
1987: 243). Aunque se refiere a Garcilaso de la Vega, esta idea se puede generalizar y aplicar a to-
dos los cronistas coloniales.

11 “The ontology of Amerindian historical events [...] generates cosmogonic knowledge that is com-
pletely different from Greco/Roman/Jewish cosmogony” (Magalhães 2023: 13).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 42



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

En cuanto a la historicidad de los incas y el carácter general de su cultura y su interpre-
tación actual, reina una cierta desorientación: ¿existieron los incas como grupo étnico,
como nobleza o solo como un grupo militar cuyo jefe fue una especie de primus inter
pares (Itier 2019: 150)? ¿Existieron las panacas (Itier 2011), la monarquía o diarquía, una
“herencia posicional” (Ramírez 2023: 167), o incluso una cronología en versión corta o
larga? ¿Con qué justificación se postulan las fechas “exactas” de reinados (Pachacuti
1438, Tupac Yupanqui 1463/71, Huayna Capac 1495), cuando se sabe que no están ba-
sados en documentos émicos, “[w]e have not a single emic account of the Inca realm”
(Fleming 2016: 3)? Una de las razones para esta desorientación, a mi parecer, es la falta
de rigor metodológico: es decir, pretendemos manejar conceptos de etnología, historia,
arqueología y lingüística aplicados a una región al mismo tiempo, lo que teóricamente
es positivo, pero tal empresa requiere una disciplina personal y académica rígida. En
tal sentido, comprendo la crítica de César Itier a las interpretaciones de las crónicas y
los diccionarios que no consideran los textos quechuas y aimaras del primer siglo co-
lonial; es decir, “de los textos antiguos en lenguas autóctonas, los cuales se consideran,
como en otras áreas del mundo, como el material fundamental del estudio de las socie-
dades y las culturas” (Itier 2011: 192). Coincido, pues, con su conclusión radical: “Tal
como se suele comprender hoy, es decir, como una nobleza, el concepto de ‘inca’ es una
construcción colonial” (Itier 2019: 149).

Sin querer repetir mi argumentación de años anteriores (Meyers 2016, 2019), me remito
a los comentarios hechos hace más de una década por dos colegas mesoamericanistas
bonenses, sobre los casos en que los documentos postcoloniales son usados para llenar
los huecos en la interpretación arqueológica precolonial y viceversa. ¡Y a su recomenda-
ción de interpretar el contexto arqueológico, en primer lugar, de manera independiente
de cualquier fuente escrita (Grube y Prem 2013: 86)! Esto es una recomendación “desde
afuera”, que en los estudios andinos sigue teniendo poco eco, a pesar de que ha crecido
la consciencia de que la canonización de la versión corta, ha bloqueado el estableci-
miento de una cronología verdaderamente arqueológica del complejo cultural inca. Pa-
ra ejemplificar este razonamiento, cito dos estudios recientes, interesantes y relevantes,
de autores que presentan alternativas; sin embargo, en la discusión de las evidencias
arqueológicas, tratan de acoplarlas a las ya conocidas “evidencias etnohistóricas”. El
primero es una evaluación de la gran cantidad de datos radiocarbónicos provenientes
de Machu Picchu, la supuesta “corte de verano” de Pachacuti (Lane y Marsh 2023).
Después de una excelente discusión del registro radiocarbónico y sus problemáticas
metodológicas, así como de las evidencias de una expansión mucho más temprana ha-
cia la parte sur del Tahuantinsuyo, los autores se esfuerzan en integrar los resultados
arqueológicos a una versión etnohistórica también muy crítica en cuanto a las fuentes,
como por ejemplo las probanzas (praise narratives), de las cuales provienen la mayoría
de los datos. A pesar de esto, y de la convincente crítica sobre todo hacia la tendencia
a la royalization en la historiografía colonial española, siguen tratando de acoplar los
resultados, en forma de una reinterpretación de la life history de Pachacuti, en el caso
de Machu Picchu, y de una dinastía dual incaica en relación con la temprana conquista

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 43



Albert Meyers

del sur. Esto constituye un avance en cuanto a una arqueología que no pretende ser el
handmaiden de la etnohistoria, sino más bien lo contrario.

El segundo trabajo proviene de la parte del grupo finlandés constituida alrededor del
historiador Martti Pärssinen, quien tuvo para su tesis doctoral como mentor a John Mu-
rra y que, dicho sea de paso, también puede ser relacionado con la escuela Rowe. En
sus recientes comentarios sobre las sugerencias de la expansión del Tahuantinsuyo ha-
cia el sur del altiplano del lago Titicaca (Pärssinen y Korpisaari 2023), además de que
continúan combinando elementos “arqueo-históricos”, se puede observar una cierta in-
coherencia de argumentación, así como inseguridad o tardanza para aceptar posiciones
que por tantos años han sido negadas (Meyers 2002). Por ejemplo, aunque suelen to-
mar como referencia a la lista de los doce “reyes” incaicos, también la ponen en duda
(“is not trustworthy” (Pärssinen y Korpisaari 2023: 173)). Sobre el mito de origen de los
incas, en cuanto a su procedencia de Tihuanaco o de las islas del Sol y de la Luna del
lago Titicaca, los autores reconocen que tiene “at least some grains of truth” (ibíd.: 167).
En general, toman a los mitos como reliable, sobre todo cuando vienen de los quipus,
que consideran como verdaderos textos. Pero por otro lado, también agregan que “it
would be a mistake to interpret these myths literally, as actual historical events” (ibíd.:
173). De manera sorprendente, atribuyen al mito de la llamada Guerra de los Chancas
(considerado por muchos autores, incluida Julien, un evento real) poco valor histórico
(ibíd.: 173, nota 3). En cambio, para resaltar solo un ejemplo más, dan por cierto que el
rey de los Kollas participaba en la ceremonia de boda del Inca Viracocha, quien después
se alió con el reino Lupaca contra los mismos Kollas, como relatan los cronistas (ibíd.:
180). A los incas mismos los ven arqueológicamente representados por la cerámica Kill-
ke, asunto que por una cita de mis propios aportes al tema relativizan. En resumen,
como he tratado de demostrar, la corrección de los dogmas de la escuela Rowe y de
los estudios incaicos en general podría generar los resultados esperados por mucho
tiempo, pero requiere más disciplina rigurosa para que sea más que un mero “juego de
pelota” académico.

La situación académica “occidentalizada”

Es preciso recordar la situación académica en la que se encuentran los estudios incai-
cos (y no solo ellos). Si no tenemos escritura o glifos que nos ayuden a interpretar un
fenómeno histórico, no tenemos que negar lo que parece ser la realidad. Es comprensi-
ble pretender presentar datos sólidos sobre una “entidad prehistórica” de la dimensión
del incario. En el mundo de la competencia académica frente a los estudios mesoame-
ricanistas —por no hablar de los estudios de la Antigüedad Clásica—, puede ocurrir
que nos sintamos menospreciados y “exotizados”. Basta con considerar la situación de
estos estudios en Europa, pero también en los Estados Unidos. La poca concurrencia y
competencia llevan a que relativamente pocos individuos “dominen la escena”, no so-
lamente en cuanto al acceso a medios financieros y de personal, sino también en cuanto

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 44



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

a la política de peer reviews. En los propios países sudamericanos rige la situación cono-
cida de dependencia que, en vez de mejorar, parece cada vez más fuerte.

Además, existe una situación general en las humanidades que he llamado “occidentalis-
mo académico” (Meyers 2017), que va de la mano con la mercantilización de la ciencia.
Se caracteriza por el monolingüismo inglés, la dominación de medios de publicación
y la concentración de editoriales angloamericanas con intereses netamente capitalistas.
El monolingüismo tiene dos caras, una aparentemente positiva y la otra negativa. Co-
mo positivo puede ser visto el acceso a conocimientos y saberes “globales” por parte
de poblaciones que hablan y leen solamente un idioma, el inglés. De esta manera se
evitaría que estos saberes quedaran reducidos a una élite —por ejemplo, los científicos
especializados— y/o a los estudios sobre Latinoamérica. Lo negativo es la adjudicación
de estos saberes por parte de algunos monolingüistas y el encajamiento forzoso en su
sistema epistemológico, por ejemplo el sector de la población cuyo idioma materno es
el inglés. Esto concierne también a los estudios de nuestra especialidad, cuando se cita
y trabaja con las traducciones en inglés de los cronistas españoles. Para comprender e
interpretar el mundo del cual vienen estas obras y para el cual han sido escritas, este
procedimiento es problemático (Dedenbach-Salazar 2003: 70). Otro efecto de esta po-
lítica de publicaciones, relacionada con los estudiosos del tema que nos ocupa, es la
evitación o negligencia de citaciones en idiomas que no sean el inglés. También el libro
de Julien (2000) está escrito para este círculo de consumidores (traducciones de cada ci-
ta en español, entre otros), así como la reciente, voluminosa e importante contribución
al tema de Alan Covey (2020). Ambos autores citan trabajos escritos en español sola-
mente en pocos casos y cuando apoyan sus argumentos. Una de las consecuencias de
esto es que, hasta las contribuciones más relevantes al tema, escritas en español, pasan
desapercibidas y no son consideradas importantes para el lector angloparlante.

El lapsus americanus y consideraciones finales

En tiempos en que el sistema de los llamados valores occidentales tradicionales em-
pieza a erosionarse, ha salido un libro con el título llamativo The Dawn of Everything,
el amanecer tal vez en doble sentido: no solamente de la humanidad en cuanto a su
desarrollo histórico desde la “edad de piedra”, sino también en el sentido de ilumi-
nar nuestra mente tan impregnada por las ideas que provienen desde lo que llamamos
el “tiempo de la Ilustración”. Graeber y Wengrow (2021) sustentan que no solamente
“nosotros” hemos inventado las ideas de la libertad y otros pensamientos ilustrados,
sino que también otras sociedades, culturas y personas han participado en el proceso
de la creación del Homo etiquetado como sapiens. Con razón se ha convertido en un
bestseller que puede ser leído e interpretado en relación con el aún más vendido libro
de Yuval Harari (2014). En contraste con este último, los autores no interpretan el de-
sarrollo de la humanidad en una línea recta, de lo primitivo a lo complejo, sino como
un continuo altibajo, si se quiere usar esta expresión. Hubo sociedades que “escogie-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 45



Albert Meyers

ron” crear un Estado y otras que lo evitaron conscientemente, sociedades “primitivas”
con esclavitud y sin esclavitud, con agricultura desarrollada y con regresos a la vida de
cazadores-recolectores, con una especie de democracia antes de “nuestra Ilustración”
(como por ejemplo, la confederación iroquesa de Norteamérica). Además, hablan de
mega-urbanismo, es decir, grandes complejos de asentamientos sin tecnologías sofisti-
cadas y sin concentraciones de poder bajo una élite gobernante, como parece que fue el
caso de Teotihuacán.

Por cierto, hoy en día se cuestiona el esquema de clasificaciones socioculturales dentro
de la antropología, que sugiere una línea recta desde bandas u hordas, tribus y jefaturas
hasta estados. Sin embargo, se sigue hablando de “reyes” e “imperios” en contextos aje-
nos a la civilización occidental, categorías basadas en la tradición hebrea-greco-romana.
En este sentido, preguntas como ¿el Tahuantinsuyo era un imperio? o ¿sus jefes pueden
ser llamados “reyes” o “emperadores”? emergen en el contexto de un problema de com-
parabilidad, la eterna discusión de la antropología en general (no solamente desde el
Galton’s problem), en la que, sin embargo, no quiero profundizar por razones de espacio.
Lo que sí quiero realzar y lo que me parece que ha sido poco considerado en nuestra
ciencia hasta ahora, es algo que he llamado el lapsus americanus. Se trata de considerar
el desarrollo humano en el llamado Nuevo Mundo como un fenómeno aislado; con el
efecto de que los inmigrantes en este continente, hace unos quince a treinta mil años
o más, vivieron y desarrollaron modelos sociales diferentes y ciertamente no idénticos
con los del Viejo Mundo. Mientras que allí —como lo ha expuesto Harari— se puede
hablar de una cierta dinámica evolucionista orientada al progreso tecnológico, sobre
todo en técnicas de guerra y expansión territorial, con el resultado del desarrollo de
los grandes imperios, en el doble continente “americano” los procesos históricos no
pueden ser vistos como paralelos. Se pueden describir muchos ejemplos (Meyers 2017:
135-137), pero aquí me limito a ilustrarlo en el campo tecnológico militar, y en especial
en la metalurgia. Los saltos tecnológicos en el Viejo Mundo (desde la edad de piedra
hasta las de bronce y de hierro) han sido frecuentemente interpretados como un me-
joramiento de las armas de guerra: una espada de estaño es más efectiva que una de
bronce. La lista puede continuar con los carros de combate con ruedas de hierro o las
espuelas para montar caballos, tecnologías de guerra en general, que Harari interpreta
como movens del desarrollo de las sociedades. En cambio, en las sociedades americanas
precolombinas, aparentemente el desarrollo tecnológico metalúrgico no seguía estas lí-
neas. A pesar de que conocieron prácticamente todas las tecnologías desarrolladas en el
Viejo Mundo e incluso algunas más, parece que el efecto movens puede encontrarse en el
campo sensual-estético, por ejemplo, en la preferencia por ciertos colores o sonidos en
vez de un uso práctico en el combate. Además, tal vez habría que descartar la palabra
movens, ya que insinúa de cierto modo un proceso evolutivo.

Para el tratamiento conceptual y teórico de formaciones sociopolíticas como “estados”
o “imperios”, hay que distinguir entonces entre estas dos grandes esferas (¿o quizás
más?) de desarrollo independiente en el globo. ¿O dejamos los dos términos de lado

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 46



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

cuando tratamos las sociedades precolombinas? ¡Imposible! Parece, pues, que ya se ha
pensado y escrito demasiado sobre temas como el “Estado Antiguo” o ancient empires
incluyendo a los fenómenos americanos. El caso de los incas podría servir como inicio
para crear un modelo teórico alternativo. Recordemos lo que constata Pasztory (2010:
34): “Of all the great ancient civilizations in the world, Peru was the only one without
a writing system”. ¿Un Estado o quizás un imperio sin escritura? Dada la fluidez entre
oralidad y literalidad discutida en los recientes debates entre antropólogos y lingüistas,
el criterio de escritura en el sentido occidental para clasificar los sistemas comunicativos
amerindios es irrelevante (por ejemplo Clados et al. 2022: 225).

Propongo repensar el “fenómeno Inca” y dejar de lado las falacias del acercamiento
histórico con todo su bagaje teórico tradicional, y concentrarse en el tratamiento teórico
y metodológico de las evidencias irrefutables del complejo arqueológico-cultural inca,
tan claramente definible en sus varias expresiones estilísticas, manifestadas en su cul-
tura material. Con esto se obtendría un corpus tratable teóricamente y comparable con
complejos culturales de ontologías no occidentales similares. Un ejemplo podría ser el
estudio de la distribución de elementos estilísticos sobre un espacio tan extendido como
se ha postulado para el Tahuantinsuyo, elaborando conceptos explicativos sin recurrir
a modelos ajenos al contexto americano, como el del “imperio”.

Julien sostiene que Zuidema aplica a los incas un sistema usado por antropólogos cuan-
do describen “small-scale societies elsewhere in the world”, y se pregunta: “If the Incas
were more like the Ge or the Bororo, then we could apply what anthropologists had
learned about such societies” (Julien 2000: 9). En efecto, eran más comparables con los
pueblos de la Amazonía que, por ejemplo, con el Imperio Romano, ¡el cual sirve co-
mo modelo a los cronistas y los defensores de los incas históricos! Graeber y Wengrow
(2021), al tratar el ejemplo de las culturas amazónicas, mencionan el tratamiento de la
naturaleza por parte de estas culturas como un juego de experimentos con plantas y
animales, y diferentes formas de intercambio. Asimismo, también experimentaron con
los sistemas de liderazgo y sociales en general, “jugando” entre igualitarismos y líde-
res temporales, entre sistemas rituales dominados a veces más por mujeres y otras por
hombres. Los hallazgos arqueológicos tan novedosos de las últimas décadas y sus in-
terpretaciones van hacia esta dirección. No son “captados” persuasivamente a través
de los conceptos viejomundistas (Magalhães 2023; Neves 2024). Esto se refiere tanto a
la inmensa diversidad de flora y fauna y de la naturaleza en general, pero sobre todo
a los asentamientos extensos de baja o mediana densidad poblacional llamados mega-
urbanismos (Neves y Castriota 2023) y la arquitectura monumental (Jaimes Betancourt
y Prümers 2018), con su gigante complejo de montículos, terraplenes, zanjas, diques, y
caminos rectos y radiales; en fin, una ingeniería y un modelo cosmogónico sofisticado
que ha sido comparado con el sistema de ceques de Cuzco (Rostain et al. 2024: 13). En
efecto, también Zuidema, en una cita postmortem, apunta hacia esta dirección: “Ceque
systems like that of Cuzco, and age-class systems, had an importance far wider and
more profound than is perhaps recognized in modern studies of Andean culture” (Zui-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 47



Albert Meyers

dema 2020: 73). Para ejemplificarlo, se refiere a la estructuración social por clases de
edades entre los Tukuna y al ordenamiento ritual del espacio descrito por Lévi-Strauss
para los pueblos Bororo (Lévi-Strauss 1978), y el sistema de ceques del Cuzco. No sos-
tiene la presencia directa de los incas en esta región remota —como se ha realizado
después de la conquista europea (Meyers 2005)— sino que está sugiriendo un largo
proceso de intercambio cultural en lo que él llama el “área cultural andino-amazónica”.

Aunque habría que fortalecer aún más este concepto, debemos constatar que la división
entre Andes y Amazonía “as the last frontier between culture and nature was, however,
never much justified by archaeology” (Beresford-Jones y Murillo 2022: 21). Zuidema
apunta a semejanzas entre los patrones de asentamiento del Altiplano Boliviano pre-
Tihuanaco y el Brasil central (de la misma manera Hornborg 2022: 64-65), lo que tal vez
se confirmaría con el avance de la arqueología amazónica; tal vez no. De todos modos,
son llamativas las analogías dentro de sistemas de comunicación gráfica entre varias
culturas de Tierras Bajas y, por ejemplo, los tokapus andinos (Clados et al. 2022) o véase
también el repertorio de los motivos de pintura corporal amazónica, comparables con
los diseños en la cerámica incaica, compuesto por Déléage (2007b).

Parafraseando el título del libro de Catherine Julien Reading Inca History, he propues-
to una lectura de la historia del universo arqueológico-cultural inca considerando una
evolución más lenta, en un espacio temporal y geográfico más amplio que el que impli-
ca la versión corta, tal vez unos doscientos a trescientos años (véase cuadro 1). El com-
plejo estilístico-cultural apostrofado como “Inca”, en el sentido más amplio, puede ser
visto como una esencia que incorpora elementos estilísticos de las tres macrorregiones:
los Andes, la Costa y también el Oriente, llenando así el vacío ideológico después del
ocaso de las culturas del Horizonte Medio y su sistema religioso (Meyers 2002: 533-534).
Mi hipótesis era y es que, para describir adecuadamente el desarrollo de un universo
estilístico-cultural tan maduro y emblemático, capaz de representar lo que más tarde se
ha llamado el Tahuantinsuyo —y sin dejarse tentar por sugerencias etnohistóricas post-
coloniales—, hay que considerar un espacio temporal más largo de lo propuesto hasta
ahora en los estudios incaicos; o, para recordar un dicho tal vez banal pero aplicable a
las cronologías arqueológicas: “It is better to be vaguely right than exactly wrong.”

Cuadro 1. Periodización del complejo arqueológico-cultural inca – versión larga.

Chronology of the Late Horizon (LH), the Late Intermediate Period (LIP),
and the Inka Periods (after Meyers 2007: 245, Table 1).

Date Range (AD) Inka Period Horizon/Period Description
1550–1600 Inka IIc LH 3 Colonial Inka
1400–1550 Inka IIb LH 2 Cusco Inka, outside the core area
1300–1400 Inka IIa LH 1 Cusco Inka, in the core area
1000–1300 Inka I LIP Formative Inka, in the core area

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 48



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Referencias

Avalos de Matos, Rosalía y Rogger Ravines
1972 (ed.) XXXIX Congreso Internacional de Americanistas, 1970. Actas, Doumentos y Me-

morias. Vol. 1. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Bauer, Brian
1992 The Development of the Inca State. Austin: University of Texas Press.

Beresford-Jones, David G. y Eduardo Machicado Murillo
2022 Crossing frontiers: Perspectives from the various disciplines: Archaeology. En:

Adrian J. Pearce, David G. Beresford-Jones y Paul Heggarty (eds.), Rethinking the
Andes-Amazonia divide. A cross-disciplinary exploration, pp. 21–34. London: Univer-
sity College London Press.

Burger, Richard
2006 JOHN HOWLAND ROWE – Some memories. Ñawpa Pacha: Journal of Andean

Archaeology 28:227–228.
2007 The Archaeology of Inka Power: Concluding Thoughts. En: Richard L. Burger,

Craig Morris y Ramiro Matos Mendieta (eds.), Variations in the Expression of Inka
Power, pp. 423–437. Washington: Dumbarton Oaks Research Library and Collec-
tion.

Clados, Christiane, Anne Goletz y Ernst Halbmayer
2022 From Graphic Units to Unrecognized Landscapes of Expression: New Approa-

ches on Amerindian Graphic Communication Systems. Revista Española de An-
tropología Americana 52(2):225–243.

Combès, Isabelle y Albert Meyers
2018 El fuerte de Samaipata en contexto: Estudios históricos. Santa Cruz: Museo de Histo-

ria de la UAGRM.

Cornejo, Luis
2014 Sobre la cronología del inicio de la imposición cuzqueña en Chile. Estudios Ata-

cameños 47:101–116.

Covey, R. Alan
2006 Chronology, succession, and sovereignty: The politics of Inka historiography and

its modern interpretation. Comparative Studies in Society and History 48:166–199.
2020 Inca Apocalypse: The Spanish Conquest and the Transformation of the Andean World.

New York: Oxford University Press.

Dedenbach-Salazar, Sabine
2003 Die Stimmen von Huarochirí: Indianische Quechua-Überlieferungen aus der Ko-

lonialzeit zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit. Eine Analyse ihres Diskur-
ses. Habilitation. Universität Bonn. URL: https://hdl.handle.net/20.500.11811/
1992 (visitado 24-09-2024).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 49

https://hdl.handle.net/20.500.11811/1992
https://hdl.handle.net/20.500.11811/1992


Albert Meyers

Dunn, James D. G.
2019 Remembering Jesus: How the Quest of the Historical Jesus Lost its Way. En: Tom

Holmén y Stanley E. Porter (eds.), Handbook for the Study of the Historical Jesus,
vol. 1, pp. 183–205. Leiden/Boston: Brill.

Duviols, Pierre
1979 La dinastía de los Incas, monarquía o diarquía? Argumentos heurísticos a favor

de una tesis estructuralista. Journal de la Société des américanistes 88:67–83.

Déléage, Pierre
2007a Les Khipu: une mémoire locale? Cahiers des Amériques latines 54-55:231–240.
2007b Les répertoires graphiques amazoniens. Journal de la Société des américanistes

93(1):97–126.

D’Altroy, Terence, Verónica Williams y Ana M. Lorandi
2007 The Inka in the Southlands. En: Richard L. Burger, Craig Morris y Ramiro Matos

Mendieta (eds.), Variations in the Expression of Inka Power, pp. 85–133. Washington:
Dumbarton Oaks Research Library and Collection.

Fausto, Carlos y Michael Heckenberger
2007 Introduction: Indigenous History and the History of the “Indians”. En: Carlos

Fausto y Michael Heckenberger (eds.), Time and Memory in Indigenous Amazonia:
Anthropological Perspectives, pp. 1–43. Gainesville: University Press of Florida.

Fleming, David
2016 Can we ever understand the Inca empire? Updated version of a paper delivered at

the 28th Northeast Conference on Andean Archaeology and Ethnohistory. URL:
https://www.academia.edu/25141470/Can_we_ever_understand_the_Inca_
empire (visitado 28-09-2024).

Fossa, Lydia
2019 Khipu, llautu: Una familia de textos textiles. Diálogo Andino 59:119–130.

García, Alejandro, Reinaldo Moralejo y Pablo A. Ochoa
2021 Radiocarbon chronology of the Inca Expansion in Argentina. Antípoda. Revista de

Antropología y Arqueología 42:51–83. DOI: 10.7440/antipoda42.2021.03.

Graeber, David y David Wengrow
2021 The Dawn of Everything: A New History of Humanity. London y New York: Penguin

Random House.

Grube, Nikolai y Hanns J. Prem
2013 Altamerikanistik. Forschung auf dem Prüfstand. Spektrum Spezial: Amerika vor

Kolumbus 1:81–87. URL: https://www.spektrum.de/magazin/forschung-auf-
dem-pruefstand/1184755 (visitado 28-09-2024).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 50

https://www.academia.edu/25141470/Can_we_ever_understand_the_Inca_empire
https://www.academia.edu/25141470/Can_we_ever_understand_the_Inca_empire
https://doi.org/10.7440/antipoda42.2021.03
https://www.spektrum.de/magazin/forschung-auf-dem-pruefstand/1184755
https://www.spektrum.de/magazin/forschung-auf-dem-pruefstand/1184755


Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Gumbrecht, Hans Ulrich
1987 Wenig Neues in der Neuen Welt. Über Typen der Erfahrungsbildung in spani-

schen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts. En: Wolf-Dieter Stempel (ed.),
Die Pluralität der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, München: Fink.

Harari, Yuval
2014 Sapiens: A Brief History of Humankind. Primera edición en hebreo, 2011. London:

Penguin Random House.

Hartmann, Roswith
1987 Necrología y lista de publicaciones de Udo Oberem (1923–1986). Jahrbuch für Ge-

schichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina (JbLA) 24(1):21–30.
1990 Hermann Trimborn (1901–1986). Indiana 11:409–414.

Hornborg, Alf
2022 Anthropology. En: Adrian J. Pearce, David G. Beresford-Jones y Paul Heg-

garty (eds.), Rethinking the Andes-Amazonia divide: A cross-disciplinary exploration,
pp. 58–66. London: University College London Press.

Ingold, Tim
2021 The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling & Skill. London

y New York: Routledge.

Itier, César
2011 Las panacas no existieron. En: Willem Adelaar, P. Valenzuela y R. Zariquiey

(eds.), Estudios sobre lenguas andinas y amazónicas. Homenaje a Rodolfo Cerrón-
Palomino, pp. 181–193. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP).

2019 ¿Qué significa el término inka? Bulletin de l’Institut d’Études Andines
48(2):135–152.

Jaimes Betancourt, Carla y Heiko Prümers
2018 A la sombra de los Andes. Arquitectura monumental en los Llanos de Mojos. En:

I. Ghezzi y L. E. Salcedo (eds.), La cooperación científica francesa en Latinoamérica.
Avances recientes en datación y arqueometría en los Andes, vol. 45. Actes et Mémoires,
pp. 253–273. Lima: Instituto Francés de Estudios Andinos.

Julien, Catherine
2000 Reading Inca History. Iowa City: University of Iowa Press.
2008 Desde el Oriente: Documentos para la historia del Oriente Boliviano y Santa Cruz la

Vieja (1542–1597). Santa Cruz de la Sierra: Fondo Editorial Municipal.

Kościuk, Jacek, Mariusz Ziółkowski y Sonia Alconini
2021 (ed.) Investigaciones en el Fuerte de Samaipata. Lima: Ediciones Rafael Valdez.

Lane, Kevin y Erik J. Marsh
2023 Absolute chronology revisited: Integrating precise Bayesian models from Machu

Picchu with Inca ethnohistoric praise narratives. Quaternary International. DOI:
10.1016/j.quaint.2023.11.006.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 51

https://doi.org/10.1016/j.quaint.2023.11.006


Albert Meyers

Lauer, Wilhelm
1987 Das Bolivien-Projekt. Ökosystem und Mensch im Gebiet der Kallawaya Bergbe-

völkerung. En: W. Lauer (ed.), Mensch und Umwelt. Interdisziplinäre Forschung in
Lateinamerika unter besonderer Mitwirkung der Geographie, pp. 75–85. Berlin: Rei-
mer Verlag.

Lévi-Strauss, Claude
1978 Traurige Tropen. Traducido por Eva Moldenhauer. Edición original de 1955.

Frankfurt: Suhrkamp Verlag.

Magalhães, Marcos P.
2023 The pristine and devenir in long-term indigenous history in the Amazon. Boletim

do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas 18(3):1–17.

Meyers, Albert
1975 Algunos problemas en la clasificación del estilo incaico. Pumapunku 8:7–25.
1993 Trabajos arqueológicos en Samaipata, Depto. de Santa Cruz, Bolivia. Primera

Temporada. Boletín SIARB 7:48–58.
1998 Las Campañas Arqueológicas en Samaipata, 1994–1996. Segundo Informe de

Trabajo. Boletín SIARB 12:59–86.
2000 Besprechung von Julien, Catherine: Die Inka. Geschichte. Kultur. Religion. C.H.

Beck Wissen Nr. 2075. München 1998. Zeitschrift für Ethnologie 125(2):317–320.
2002 Los Incas: ¿bárbaros advenedizos o herederos de Tiahuanaco? En: Javier Flores

E. y Rafael Varón G. (eds.), El hombre y los Andes. Homenaje a Franklin Pease G. Y.
Vol. 2, pp. 525–535. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú (PUCP).

2005 Incas, Españoles y el Paytiti: la perspectiva desde el “Fuerte de Sabaypata”,
Oriente de Bolivia. Archivio per l’Antropologia e la Etnologia CXXXV:167–181.

2007 Towards a Reconceptualization of the Late Horizon and the Inka Period: Pers-
pectives from Cochasquí/Ecuador and Samaipata/Bolivia. En: Richard L. Bur-
ger, Craig Morris y Ramiro Matos Mendieta (eds.), Variations in the Expression
of Inka Power, pp. 223–254. Washington: Dumbarton Oaks Research Library and
Collection.

2016 Inka archaeology and the Late Horizon: Some polemic remarks. Tambo, Boletín de
Arqueología 3:259–286.

2017 Occidentalismo académico, “lapsus americanus”, y los incas arqueológicos. Re-
vista de Arqueología Americana 35:129–150.

2019 Dos mundos diferentes: incas históricas e incas arqueológicas. Tambo, Boletín de
Arqueología 4:153–199.

Meyers, Rodica
2002 Cuando el Sol caminaba por la tierra. Orígenes de la intermediación Kallawaya. La Paz:

Plural Editores.

Mouriès, Thomas
2014 ¿Con o sin ancestros? Vigencia de lo ancestral en la Amazonía peruana. Anthro-

pologica 32:17–40.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 52



Catherine Julien: La “escuela Rowe” y los incas

Neves, Eduardo
2024 Contra la pre-historia. Texto para catálogo de la exposición “Amazonias. El Futuro

Ancestral” organizada por Claudi Carreras en el Centre de Cultura Contemporà-
nia de Barcelona. URL: https://www.academia.edu/126462294/Neves_Contra_
la_Prehistoria_Amazonias (visitado 29-01-2025).

Neves, Eduardo y Rodrigo Castriota
2023 Urbanismos tropicais. Piseagrama (Edição especial Vegetalidades). URL: https://

piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/ (visitado 29-01-2025).

Nowack, Kerstin
2012 Catherine J. Julien (19 May 1950–27 May 2011). Indiana 29:331–341.

Oberem, Udo
1987 Necrología y lista de publicaciones de Hermann Trimborn (1923–1986). Jahrbuch

für Geschichte Lateinamerikas / Anuario de Historia de América Latina 24(1):1–20.

Pasztory, Esther
2010 Inka Cubism: Reflections on Andean Art. Solo publicación en línea. URL: https://

www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf (visitado 15-01-2024).

Pärssinen, Martti y Antti Korpisaari
2023 Ideological and Cultural Continuities between the Ancient Tiwanaku and the

Inca Empire. Estudios Latinoamericanos 43:165–199.

Ramírez, Susan
2023 Buscando lo nativo: Incógnitas, expectativas culturales y otras reflexiones para

comprender la cultura de los pueblos andinos antiguos y coloniales. Histórica
XLVII(2):159–175.

Rostain, Stéphen, Antoine Dorison, Geoffroy de Saulieu, Heiko Prümers, Jean-Luc Le
Pennec, Fernando Mejía, Ana Maritza Freire, Jaime R. Pagán-Jiménez y Philippe
Descola

2024 Two thousand years of garden urbanism in the Upper Amazon. Science
383(6679):183–189.

Rowe, John Howland
1946 Inca Culture at the Time of the Spanish Conquest. En: Julian H. Steward (ed.),

Handbook of South American Indians, vol. 2. Bulletin 143, pp. 183–330. Washington,
D.C.: Smithsonian Institution.

Santos-Granero, Fernando
1998 Writing History into the Landscape: Space, Myth, and Ritual in Contemporary

Amazonia. American Ethnologist 25(2):128–148.

Schiapacasse, Virgilio, A. Román, I. Muñoz, A. Deza y G. Focacci
1991 Cronología por termoluminiscencia de la cerámica del extremo norte de Chi-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 53

https://www.academia.edu/126462294/Neves_Contra_la_Prehistoria_Amazonias
https://www.academia.edu/126462294/Neves_Contra_la_Prehistoria_Amazonias
https://piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/
https://piseagrama.org/artigos/urbanismos-tropicais/
https://www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf
https://www.columbia.edu/~ep9/Inka-Cubism.pdf


Albert Meyers

le. En: Actas del XI Congreso Nacional de Arqueología Chilena (1988). Primera parte,
vol. II, pp. 43–60. Santiago: Museo Nacional de Historia.

Schröter, Jens
2019 Memory, Theories of History, and the Reception of Jesus. Journal for the Study of

the Historical Jesus 16(1):85–107.

Severi, Carlo
2012 The arts of memory: Comparative perspectives on a mental artifact. [Revised and

updated by the author. Translated from the French by Matthew Carey]. HAU:
Journal of Ethnographic Theory 2(2):451–485.

Stephens, Janet G.
2022 The Twelve Inka and the Twelve Caesars: Reflections on an Early Modern Visual

Theme in the Art of Colonial Peru. En: Jim Pearce, Ward J. Risvold y William
Given (eds.), Renaissance Papers 2021, pp. 87–106. Boydell & Brewer.

Tavárez, David E. y Kimbra Smith
2001 La etnohistoria en América: crónica de una disciplina bastarda. Desacatos: Revista

de Ciencias Sociales (7):11–20.

Trimborn, Hermann
1967 Der skulptierte Berg von Samaipata. En: Archäologische Studien in den Kordille-

ren Boliviens, vol. 3. Baessler Archiv, Beiträge zur Völkerkunde. Neue Folge 5,
pp. 130–169.

Wedin, Åke
1963 La cronología de la historia incaica: estudio crítico. Madrid: Insula.

Wurster, Wolfgang
1990 Udo Oberem (1923–1986). Indiana 11:417–431.

Zimmermann, Ruben
2023 Parabeln in der Bibel: Die Sinnwelten der Gleichnisse Jesu entdecken. Gütersloh: Gü-

tersloher Verlagshaus.

Zuidema, Reiner Tom
1964 The Ceque System of Cuzco: The Social Organisation of the Capital of the Inca. Interna-

tional Archives of Ethnography. Supplement 50. Leiden: Brill.
2020 The Andes-Amazonian Culture Area. En: Adrian J. Pearce, David G. Beresford-

Jones y Paul Heggarty (eds.), Rethinking the Andes-Amazonia Divide: A Cross-
Disciplinary Exploration, pp. 67–76. London: University College London Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 54



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

“En el nombre del común de estos pobres”
Los curacas de Santiago de Cotagaita contra el gobernador
de los Chichas don Juan Cala, 1627

Lía Guillermina Oliveto
Universidad de Buenos Aires (UBA) (Buenos Aires, Argentina)
ORCID: 0000-0001-6189-3154
goliveto@conicet.gov.ar

Recibido: 10 de abril de 2025 / Received: April 20, 2025, Aceptado: 1 de julio de 2025 / Accepted: July 1,
2025.

Resumen
Se analiza una petición presentada en 1627 ante el corregidor de Tarija firmada por,
según ellos mismos se presentaron, cuatro jilacatas de los ayllus del pueblo de re-
ducción de Santiago de Cotagaita en la provincia de Chichas. En ella se denuncian
los agravios cometidos por el curaca gobernador, Juan Cala, en acuerdo con el co-
rregidor anterior. El estudio no solo profundiza, en dialogo con la historiografía
previa, en el contexto político local a 50 años del establecimiento de las reducciones
de los chichas, sino que problematiza la noción de lo común y la comunidad esgri-
midos en la petición. Además se visibiliza el funcionamiento del cabildo indígena,
en conflicto con el gobernador y el rol del cura doctrinero en contra de los agravios.
Al mismo tiempo, se recupera información sobre el cumplimiento de las obligacio-
nes coloniales de mitas y tributos.

Palabras clave
Chichas, autoridades, comunidad, Cotagaita, siglo XVII

Abstract
This paper analyses a petition signed by four jilacatas, authorities of the ayllus from
the town of Santiago de Cotagaita in the province of Chichas in 1627, in which they
denounce to the Corregidor of Tarija the grievances committed by the curaca gover-
nor in collusion with the Corregidor. The study not only explores, in dialogue with
previous historiography, the local political context 50 years after the establishment
of the Chichas reductions, but also problematizes the notion of the commons and
the community put forward in the petition. It also makes visible the functioning
of the indigenous cabildo, in conflict with the governor and the role of the priest
against the grievances. At the same time, information is recovered on the fulfilment
of the colonial obligations of mitas and tributes.

Keywords
Chichas, authorities, community, Cotagaita, Seventeenth Century

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 55–74
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3309

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3309
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Lía Guillermina Oliveto

Los grupos chichas del sur andino en contexto1

En este dossier en homenaje a Catherine Julien seguramente se destacarán sus diversas
y fundamentales contribuciones a una variedad de aspectos relativos a la historia de
los incas y de la dominación castellana en el siglo XVI. Por mi parte, quisiera, además,
enfatizar que fue una paleógrafa excelente y editora rigurosa de documentación que
sirvió de base de muchas investigaciones posteriores. Así, junto a Zulema Bass Werner
de Ruíz y Kristina Angelis, editó el sexto tomo de la colección Historia de Tarija. Corpus
documental (Julien et al. 1997), una valiosísima publicación de documentación transcrip-
ta sobre Tarija. El volumen del que ellas fueron responsables contiene 128 documentos
del siglo XVI e incluye un estudio preliminar escrito por Julien (en ibíd.: vi-xxx). La
obra reúne documentos provenientes del Archivo de Indias (Sevilla), el Archivo y Bi-
blioteca Nacionales de Bolivia de Sucre (ABNB), Archivo Histórico de Potosí (Casa de
Moneda) y la Biblioteca Municipal Tomás O’Connor D’Arlach (Tarija). La importancia
es superlativa ya que los documentos coloniales del repositorio local, el Archivo His-
tórico Departamental de Tarija, han sido escasamente estudiados dadas las dificultades
derivadas de la inexistencia de catalogación o instrumentos de descripción para el fon-
do colonial. La única forma de conocer las fuentes que resguarda es revisar una a una
sus cajas, lo cual requiere la inversión de mucho tiempo para resultados inciertos. Por
ello, los documentos editados en el mencionado Corpus documental, que están fecha-
dos entre 1540 y 1623, son una contribución excepcional para el estudio de la historia
colonial más temprana de Tarija.

En este artículo analizo un expediente inédito que nos acerca al contexto histórico de
la provincia de chichas en las primeras décadas del siglo XVII, particularmente el de
los habitantes del pueblo de reducción de Santiago de Cotagaita. Hacia 1573, durante la
visita del virrey Francisco de Toledo, una serie de grupos chichas fueron sometidos al
dominio castellano y concentrados en tres pueblos, es decir, el mencionado Cotagaita,
Nuestra Señora de la Asunción de Calcha y San Juan de Talina, en el actual departa-
mento de Potosí en Bolivia (Julien et al. 1997: 361; Palomeque 2010: 2).

Otros grupos chichas, ya sea indómitos de zonas cercanas o que vivían en espacios ale-
jados, por ejemplo en Cochabamba, no fueron incorporados a estos pueblos de reduc-
ción que se emplazaron en el sector occidental de las tierras chichas prehispánicas, en
la altura de la puna y en sus quebradas (Palomeque 2010: 14-15; Castro Olañeta y Palo-
meque 2016: 40). El proceso de reducción no fue fácil y, de hecho, los primeros intentos
parecen haber comenzado en la década anterior y de ellos había participado Luis de
Fuentes y Vargas, fundador de Tarija (Oliveto 2017). En el contexto de la visita toleda-
na la reducción fue llevada adelante por Agustín Ahumada como visitador y asistida

1 Una versión preliminar de este trabajo fue presentada en el XI Congreso de la Asociación de Estudios
Bolivianos en Sucre en julio de 2023 en la Mesa “Charcas en los estudios coloniales: agentes, cor-
poraciones, gobierno y justicias en perspectiva multidisciplinaria”, coordinada por Germán Morong
Reyes y Ana María Presta.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 56



“En el nombre del común de estos pobres”

por el cura fray Juan Barragán, en un proceso que se completó en, por lo menos, dos
años (Palomeque 2010). Carecemos de información específica sobre los avatares de la
reducción en Cotagaita, sin embargo, un mapa anónimo y sin fecha pero, según propu-
simos previamente (Ventura y Oliveto 2014; Oliveto y Ventura 2017), contemporáneo a
la petición analizada, muestra la ubicación de Santiago de Cotagaita como pueblo de
reducción y parroquia (Cruz Medina 2015). Si bien no se conocen las equivalencias de
las referencias utilizadas en el mapa, Pablo Cruz Medina (ibíd.) planteó sus significados
además de proponer que la pieza registraba la actividad minera y los cultos indígenas
a las montañas, concluyendo que se trata de una cartografía eclesiástica que mapea el
área de influencia de la ciudad de La Plata. Considera que su autor pudo haber sido
el Licenciado Pedro Ramírez del Águila. Cerca del pueblo de reducción, en una que-
brada aledaña se lee “Cotagaitas la vieja”. Si se refería a una ubicación prehispánica o
colonial castellana previa no resulta evidente pero claramente identifica una ocupación
anterior. Detrás de un cerro se lee “aguas de la comunidad” (Bibliothèque Nationale
de France. Colección Klaproth, Richelieu-Cartes et plans, magasin GE-2983 (4)). Si la
reducción de Santiago de Cotagaita en el mapa registra la ocupación de un lugar nue-
vo, abandonando un asentamiento anterior, la permanencia de su registro en el mapa
podría indicar que ese espacio seguía siendo significativo y probablemente ocupado de
alguna manera, incluso de forma permanente.

Los chichas siempre interesaron a los investigadores por ser uno de los colectivos que
ocuparon la porción sur de los Andes Meridionales como parte de la confederación Qa-
raqara - Charka (Platt et al. 2006) en tiempos pre-incaicos, luego sometidos tras mucha
lucha por los incas (Zanolli 2003: 50) y, posteriormente, por los castellanos. Por su parte,
Julien da cuenta de las poblaciones que ocuparon bajo el dominio de los incas (como
consecuencia de su política de repoblamiento a través de mitmakquna) la zona nombra-
da, en los siglos XVI y XVII, como Tarija y Chichas (Julien et al. 1997). Del mismo modo,
bajo dominación incaica, grupos chichas fueron trasladados desde sus tierras origina-
rias hacia otros puntos del Tawantinsuyu para cumplir funciones militares (frontera
oriental de Tarija y de la quebrada de Humahuaca), económicas (valle de Cochabamba)
y de control social (quebrada de Humahuaca) (Zanolli 2003). Posteriormente, desman-
telado el dominio incaico por los castellanos, gran parte de las poblaciones chichas fue-
ron encomendadas en 1539 cuando Francisco Pizarro le entregó a su hermano Hernan-
do una cuantiosa encomienda que incluía a autoridades en la “provincia de los chichas”
agrupadas en “Urinsaya” y “Anansuyo” (Julien 2000: 251). Sobre dicha provincia Julien
remarcaba que había sido poco estudiada y que “no puede afirmarse con certeza que
todos los habitantes de la misma constituían una etnia, aunque sí parece que los indios
encomendados en Hernando Pizarro, que luego fueron reducidos a varios pueblos en
zonas altas, componían algún tipo de unidad política, si no étnica” (Julien et al. 1997:
xii). Julien explicaba que los chichas habitaban un espacio al oeste de una zona con la
que habían tenido y tendrían importantes vínculos, esto es, los valles de Tarija repobla-
dos por poblaciones que, en alguna medida, eran foráneas al valle: juríes, churumatas,
tomatas y copiapoes (ibíd.: xii). La población prehispánica de Tarija (sin por ello supo-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 57



Lía Guillermina Oliveto

ner que fueran originarios del espacio) se completaba con carangas, moyos moyos y
apatamas (Presta 1995). Mis propias investigaciones corroboraron esas apreciaciones,
precisando las investigaciones antecedentes (Oliveto 2012, 2023). Otras investigaciones
desde la antropología histórica o la arqueología se abocaron a los chichas de tiempos
prehispánicos (Zanolli 2003; Angelo 2003; Michel López et al. 2005; Beierlein 2008, 2014;
Platt et al. 2006). En cuanto a la historia de los chichas bajo dominio castellano, Rafael
Varón Gabai (1996) realizó un análisis exhaustivo de la composición y evolución de la
encomienda que incluía a los chichas que décadas después serían reducidos en los tres
pueblos mencionados. Hernando Pizarro fue quien recibió esta merced y sobre ella se
analizan su demografía y tributos entre 1539 y 1552.

Figura 1. Pueblos de reducción de los chichas en contexto de la Audiencia de
Charcas (Mapa de Federico García Blaya).

En relación al contexto toledano, Silvia Palomeque fue quien más ha trabajado sobre
las poblaciones chichas reducidas en Talina. Ella estudió la formación del pueblo de
indios de Talina así como la historia de la merma de sus tierras a manos de los espa-
ñoles tanto como los esfuerzos de sus autoridades por conservarlas (Palomeque 2010).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 58



“En el nombre del común de estos pobres”

Corroboró la pérdida de tierras para la siembra de maíz y de pasturas para ganados
y la consecuente dependencia de las de sembradío de tubérculos. Además, sistematizó
la información sobre los formatos de la mita a la que fueron sometidos los chichas así
como sus obligaciones tributarias expresadas en la tasa de tributos de 1575, realizada a
partir de la visita de Toledo. Junto a Isabel Castro Olañeta, analizó lo dispuesto sobre
tributo y mita para los chichas en la visita general ordenada por el virrey Pedro Álvarez
de Toledo y Leiva, marques de Mancera, realizada en 1645. Consideraron especialmen-
te las migraciones comparando con las dinámicas relevadas para el espacio del actual
noroeste argentino (Castro Olañeta y Palomeque 2016). Palomeque también investigó
sobre la transformación en la primera mitad del siglo XVII de las sociedades que habita-
ron un vasto espacio que se extendía entre la actual provincia argentina de Jujuy y el sur
boliviano hasta Lípez (incluyendo el espacio chicha) como consecuencia del auge de la
actividad minera en grandes centros y de las actividades mercantiles que incidieron en
los movimientos de población así como en la territorialidad indígena y española (Palo-
meque 2018). Avanzando el siglo XVII, Raquel Gil Montero (2013) trabajó, a partir de la
otra visita general de ese siglo ordenada por el virrey Melchor de Navarra y Rocafull,
duque de la Palata, realizada entre 1683 y 1685, sobre la población chicha considerando
su tributación y analizando el cumplimiento o no de la mita. Tanto Palomeque como Gil
Montero comprobaron que los desplazamientos poblacionales verificados a lo largo del
siglo XVII no se explicaban únicamente por la voluntad de escapar de la mita potosi-
na, sino porque se había configurado un circuito migratorio vinculado a las actividades
mineras y productivas en la zona.

Este artículo, a diferencia de la historiografía precedente, focaliza en los chichas de uno
de los pueblos de reducción, Cotagaita, dialogando con la historiografía precedente que
amplía el contexto de producción del expediente central de este estudio. La situación de
Cotagaita siempre estuvo ligada a la de Calcha. La razón está dada por la pertenencia
prehispánica a una misma parcialidad (en el sentido de mitad), según consta en la tasa
de tributos de 1575 (Palomeque 2010). Esta tasa se halla copiada en las Cajas Reales de
Potosí, allí se explica que con anterioridad al establecimiento de las reducciones, el to-
tal de los chichas se hallaba segmentado en dos parcialidades: Hanansaya y Hurinsaya.
Sin embargo, en el proceso reduccional se nucleó en Talina a los habitantes de lo que
habían sido nueve asentamientos de Hanansaya, o mitad de arriba, sujetos al cacique
principal don Diego Espeloca, mientras que a los residentes en los diez de Hurinsa-
ya, o mitad de abajo, se los dividió entre Calcha y Cotagaita (aunque no se especifica
cómo) bajo el mando de don Hernando Chorolque quien, además, era el gobernador
de todos los chichas (Archivo Histórico de Potosí, Cajas Reales 18: f. 132r). Palomeque
(2010) evidencia que el reconocimiento de Espeloca y Chorolque como autoridades sig-
nificó una modificación de las familias que solían ocupar el curacazgo en el periodo
pre-reduccional, tal vez menos colaboradoras con la dominación castellana. El análi-
sis de las figuras cacicales encomendadas con su gente en Hernando Pizarro en 1539
muestra una discontinuidad en los nombres de los caciques. La estrecha relación entre
los habitantes de los pueblos de Cotagaita y Calcha quedó marcada en el proceso de

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 59



Lía Guillermina Oliveto

reducción ya que compartieron una misma autoridad indígena y un mismo sacerdote,
ambos con residencia en Calcha, además de la caja de comunidad allí establecida (ibíd.:
18). Posteriormente Cotagaita tuvo su propio cura. El albergar a la autoridad civil y reli-
giosa le daba a Calcha una jerarquía mayor, sin que se haya encontrado un fundamento
para tal distinción. Por último, las contribuciones de mita y tributo de ambos pueblos
de reducción se registraban juntas.

El expediente central para este artículo fue presentado en 1627 por cuatro autoridades
de los ayllus de Cotagaita que se autodenominan jilacatas. Ellos denunciaron, por con-
trarias al bienestar de los habitantes del pueblo de reducción, las acciones de don Juan
Cala, gobernador de los Chichas y curaca de Calcha y Cotagaita. Contiene, además, tres
copias de provisiones reales junto a presentaciones de Luis de Vega, cura doctrinero del
pueblo. La interpretación de estos documentos inéditos, resguardados en el Archivo
Histórico Departamental de Tarija, nos presenta un panorama de Cotagaita medio si-
glo después de su fundación. Partiendo de las voces de las autoridades denunciantes,
en diálogo con otra información documental y la historiografía previa, indagamos en
algunos aspectos del microcosmos formado por el entramado del poder local formado,
al decir de Ariel Morrone (2017), por la tríada de caciques, corregidor y cura. Este expe-
diente de 1627 es un mojón que busco insertar en la historia conocida de la sujeción de
los grupos chichas a la monarquía católica.

Agraviados, destruidos y empobrecidos. La comunidad y lo común en
Cotagaita en 1627

El 3 de octubre de 1627 cuatro jilacatas de Santiago de Cotagaita, presentaron una pe-
tición ante el Corregidor y Justicia Mayor de la villa de Tarija, Juan de Frías Breña. Los
firmantes fueron don Juan Vilca, don Diego Suyo Taslaca, don Pedro Harrata y don
Pedro Acsama. La portada del expediente reza: “Los curacas y caciques del pueblo de
Santiago de Cotagaita contra don Juan Cala sobre los bienes de la comunidad y que
el corregidor nombre capitán en la mita de Potosí y no haya más de una segunda per-
sona en la provincia y que se conserve la acequia del pueblo y otras cosas” (Archivo
Histórico Departamental de Tarija [AHDT], Caja 17, Exp. 10, portada).2

Según sus palabras los chichas de Cotagaita se encontraban “agraviados, destruidos y
empobrecidos” (AHDT, Caja 17: f. 2r) por las acciones del cacique gobernador y curaca,
Juan Cala, quien actuaba más allá de la costumbre y de su jurisdicción, amparado por
quien había sido corregidor de la villa de Tarija y provincia de Chichas, Juan Porcel
de Padilla. Cala y Porcel de Padilla eran sucesores de los protagonistas de la etapa de
la fundación de Tarija y la reducción de los chichas. Juan Cala siguió en el cargo de
gobernador a don Diego Espeloca (curaca de Talina) y Porcel de Padilla fue heredero,

2 Para facilitar la lectura de los extractos del documento se modernizó la ortografía, al igual que el uso
de mayúsculas y minúsculas.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 60



“En el nombre del común de estos pobres”

en circunstancias sospechosas, del fundador de Tarija, Luis de Fuentes y Vargas. Los
caciques de Cotagaita revelaron que, a la muerte del gobernador Espeloca, se había
designado a Cala transitoriamente hasta que los herederos de Espeloca alcanzaran la
mayoría de edad. Afirmaban que Cala no tenía derecho a ocupar el cargo pues era
un indio del común y que tanto él como sus antepasados siempre habían sido criados
de las familias de los denunciantes. No obstante, decían, las negociaciones maliciosas
con corregidores y tenientes pasados, sumadas a engaños y falsas presentaciones ante
virreyes, habían conseguido los avales necesarios para el nombramiento de Cala como
gobernador (AHDT, Caja 17: f. 9r).

Luis de Fuentes y Vargas murió en 1598 en la casa de Juan Porcel de Padilla en La Plata
(Saignes 1983). Allí había escrito su testamento cuatro días antes de fallecer y designaba
a Porcel de Padilla como heredero de sus bienes mientras otra persona recibiría el cargo
de corregidor (Julien et al. 1997: 390).3 Sin embargo, al día siguiente de la redacción
original escribió un codicilo por el que Porcel de Padilla era heredero de los bienes y
del cargo. Fuentes y Vargas falleció soltero y sin hijos y no son claras las razones por
las cuales redactó el codicilo (ibíd.: 390). Antes de 1598 la presencia o intereses de Juan
Porcel de Padilla en Tarija no se halla documentada. Tampoco conocemos el tenor de
la relación previa entre ambos, solo consta que Fuentes y Vargas reconoció que tenía
deudas en la tienda de Porcel de Padilla en La Plata y mandó que se le pagaran (ibíd.:
394).

La petición de los caciques de Cotagaita constaba de doce ítems que denunciaban una
diversidad de situaciones problemáticas para las que solicitaban remedio sugiriendo el
modo en que podrían repararse. Los curacas se presentaban “en nombre del común de
estos pobres” (AHDT, Caja 17: f. 2r) refiriéndose a los habitantes de Cotagaita y llama-
ban tirano a Juan Cala. El discurso documental sobre la tiranía implicaba que el mal
gobierno del Gobernador atentaba contra la justicia y la paz social, es decir, que impe-
día que cada quien recibiera lo que correspondía según su condición y respetando las
costumbres. De esta manera los curacas de Cotagaita mostraban conocer elementos de
la argumentación presente en la comunicación política del Perú virreinal de los Aus-
trias (Morong Reyes 2013). Esta petición se realizaba luego de que, en 1624 y 1626, el
cura hubiera presentado otras en términos similares, a las que la Audiencia había hecho
lugar amparando a los indígenas. En vistas de que el corregidor Porcel de Padilla había
obedecido pero no ejecutaba lo dispuesto, los jilacatas presentaban su propia denuncia
aprovechando, tal vez, el contexto de cambio del corregidor (coyuntura sobra la cual
no tenemos mayores informaciones).

Los primeros puntos tienen en su centro cuestiones vinculadas con la comunidad en
el sentido predominante que el término suele tener en los documentos de tiempos pos
toledanos (Zagalsky 2009). Se refiere a los bienes o recursos que son del común, que

3 Luis de Fuentes y Vargas nombraba como heredero a Francisco Vázquez Ortiz, el hijo de 12 años de
Juan Díaz Ortiz, Relator de la Real Audiencia.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 61



Lía Guillermina Oliveto

poseían colectivamente los pueblos de reducción y que, por disposición de Toledo ad-
ministraba la autoridad principal, especialmente tierras y finanzas, aunque en este caso
el ganado ocupa un lugar importante (Saignes 1991: 92). En el siglo XVII no se utilizaba
el término para referir a los asentamientos ya que el espacio habitado se denominaba
pueblo o reducción (ibíd.: 93). Sin embargo, en la presentación de los curacas la palabra
comunidad tiene un campo semántico doble, ya que se utiliza para marcar la posesión
colectiva, así como también, es una apelación a la comunidad como sinónimo de un
nosotros habitante de Cotagaita. Frases como “costumbre muy antigua y guardada por
todos los administradores de la dicha comunidad” (AHDT, Caja 17: f. 2v), “pague de
su hacienda a la comunidad” (AHDT, Caja 17: f. 3r) o “administrador de nuestra co-
munidad” (AHDT, Caja 17: f. 3v) muestran este segundo uso de comunidad en tanto
sustantivo. La comunidad así implicaba, tal como la usaban los jilacatas, tanto la idea
de lo común como la del común.

Los curacas argumentaron que Juan Cala no pagaba a los indígenas que se ocupaban
de la guarda y pastoreo del ganado de la comunidad que constaba de “12.000 ovejas y
carneros de Castilla y una estancia de vacas” (AHDT, Caja 17: f. 2r). Juan Cala también
iba contra la costumbre de tomar a cuenta de los tributos los pagos adeudados. Las
consecuencias eran graves pues esos indígenas, no pudiendo sembrar sus chacras por
más de un año y al carecer de sustento para alimentarse y pagar el tributo, huían del
pueblo, presos de la desesperación. En el segundo ítem, las autoridades continúan rela-
tando ataques a lo común y la usanza al decir que Juan Cala no había cumplido nunca
con la costumbre antigua de repartir cada domingo 30 ovejas viejas y 50 en las pascuas
(AHDT, Caja 17: f. 2v). Estas redistribuciones periódicas contribuían al sustento de po-
bres, enfermos e impedidos de garantizar su sustento. Cala no solo no lo hacía sino que
disponía de esos recursos colectivos como si fueran de su patrimonio particular: “los
pobres no gozan de su comunidad y él solo la consume y gasta como si fuese solamen-
te para él” (AHDT, Caja 17: f. 2v). Se acostumbraba a repartir unas mil ovejas por año
que, de otro modo, morían “de achaques” por lo que eran utilizadas para socorro de
los necesitados. Como medida de justicia reparatoria, solicitaban que se repartiera co-
mo siempre se había hecho y que “las que se han dejado de repartir por su descuido y
mal gobierno las satisfaga a los pobres de su hacienda y ovejas que tiene más de 4.000
y es muy rico” (AHDT, Caja 17: f. 2v). Es decir que Juan Cala tenía el equivalente a un
cuarto del total de las ovejas que tenía Cotagaita en su conjunto. En tercer lugar, pun-
tualizaron que Cala no cumplía con su obligación de velar por el cuidado del ganado
común, ocasionando gran perjuicio ya que “no visita las manadas de dicha comunidad
y consciente que los pastores tengan el ganado encerrado en corrales muy pequeños”
(AHDT, Caja 17: f. 2v). La concentración del ganado generaba la muerte de corderos que
el tropel pisaba durante la parición. Los caciques estimaban que las 11.000 ovejas hem-
bras daban al año unos 2.000 corderos. La situación se agravaba porque los pastores
no controlaban debidamente a los animales “por irse a beber con otros indios” (AHDT,
Caja 17: f. 3r). Por ello pedían que se quemaran los corrales y ponían como ejemplo a
los pastores de la iglesia y cofradías que tenían el ganado en la pampa, con espacio su-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 62



“En el nombre del común de estos pobres”

ficiente. Como en el punto anterior, solicitaban que Cala pagara “de su hacienda a la
comunidad que se ha dejado de multiplicar por su descuido y mal gobierno” (AHDT,
Caja 17: f. 3r).

En el siguiente ítem aparece una cuestión clave relativa a la caja de comunidad. Si bien
Toledo había establecido “que haya en cada pueblo de ella, una caja con tres llaves don-
de se recoja la tasa de Su Majestad y los papeles y escrituras tocantes al común de los
indios y la plata de comunidad y de tasas sobradas para gastarlo en buenos efectos de
los pobres” (AHDT, Caja 17: f. 3r), nunca se había establecido en Cotagaita, cosa que
solicitaban. Además, el cacique gobernador no depositaba en la de Calcha ni el dinero
común ni “muchos papeles escrituras ordenanzas y provisiones reales y de nuestro útil
y provecho de las cuales no nos podemos aprovechar cuando nos conviene” (AHDT,
Caja 17: f. 3v). El dinero en cuestión provenía del “arrendamiento de esta pulpería y
tambo” (AHDT, Caja 17: f. 3v). El documento está deteriorado y no se puede leer la
cifra que expresa las ganancias que dejaba el tambo y que el gobernador había gasta-
do. Como es sabido los españoles aprovecharon, con la mano de obra de los indios de
encomienda, la extensa red de caminos y tambos prehispánicos. Hubo una primera re-
gulación del gobernador Cristóbal Vaca de Castro con las ordenanzas de 1543 y, a partir
del gobierno de Toledo, se desplazó a los indígenas de su administración y se reguló la
provisión de trabajadores a través de la mita para garantizar el abastecimiento de comi-
da y agua y lugar de descanso para personas y caballos, convirtiéndose en una empresa
muy rentable para los españoles (Palomeque 2010).4 Palomeque (2010, 2013) recopiló la
información disponible sobre los tambos localizados en el espacio de los chichas y sobre
las modificaciones operadas en el sistema desde el dominio de los incas pasando por las
primeras décadas de dominio castellano y las novedades incorporadas con las reformas
de Toledo. Se sabe que hubo tambos atendidos directamente por chichas y otros que, a
pesar de hallarse en la territorialidad chicha, fueron gestionados por otros grupos.

El tambo de Cotagaita no aparece en la lista elaborada por Matienzo que comunicó al
rey en 1567, lo que no es extraño ya que el oidor decía que no mencionaba a todos los
existentes (Matienzo [1567] 1967: 280-281). En el caso de Cotagaita, en 1627, el tambo
se hallaba arrendado. En 1615 el vicario de Calcha y Cotagaita, Luis de Vega, como
defensor de los indios, había solicitado a la Real Audiencia de Charcas que estableciera
que el tambo no se arrendara ya que con él se garantizaba la obtención del dinero para
el pago del tributo. Según el cura, no se podía confiar en los caciques porque “ellos son
quien menos miran por los pobres, que son sus tiranos”, insistiendo nuevamente con
el argumento de la tiranía (AHDT, Caja 17: f. 11r). En 1624 Juan Cala había obtenido
autorización para arrendar el tambo a Joan Jurado, un mulato, con el argumento de que
era necesario el dinero para pagar una revisita que según el cura “ni se hace ni se ha
de hacer” (AHDT, Caja 17: f. 10r). El vicario primero y luego los jilacatas acompañaron
sus presentaciones con una copia de la prohibición de la Audiencia de que los mulatos

4 Para una sistematización respecto de la legislación sobre tambos en el Perú, ver Chacaltana Cortez
(2016).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 63



Lía Guillermina Oliveto

vivieran en pueblos de indios y exigían que se lo echara del pueblo porque, además de
sembrar tierras, tratar y contratar con los indios y labrar minas, andaba “aconsejándoles
e industriándoles para pleitos y cambalaches con que los destruye” (AHDT, Caja 17:
f. 10v). La cuestión de los mulatos, españoles y mestizos viviendo en los pueblos de
indios era una constante preocupación para la monarquía y los oficiales castellanos
trataban de controlar porque entendían que se aprovechaban de ellos y les enseñaban
malos hábitos. De hecho, el corregidor Luis de Esquivel había expulsado a españoles y
mestizos que vivían en el pueblo en 1611 (Archivo y Bibliotecas Nacionales de Bolivia
[ABNB], CACh, 684).5

Por último, en cuanto a la gestión de recursos comunes denunciaron en el décimo punto
que el gobernador no permitía que se organizaran para limpiar y mantener las acequias,
como lo tenían mandado por las ordenanzas, aun cuando el propio gobernador tenía
una huerta grande que se regaba con esa agua. La reparación de la acequia era otro
punto en el enfrentamiento con el cura “porque la mandó reparar y aderezar” (AHDT,
Caja 17: f. 8r). En el mismo sentido en el ítem once, dijeron que el gobernador y su yerno,
don Diego Umana, habían cerrado cuatro calles públicas para hacer grandes casas y
huertas por lo que solicitaban que las abrieran (AHDT, Caja 17: f. 8r). Entonces no solo
impedía la organización comunal para mantener la infraestructura colectiva sino que
ocupaba el ejido común para su propio provecho.

Las obligaciones coloniales: tributo y mitas de los chichas de
Cotagaita

Los caciques denunciantes decían que Juan Cala había gastado más de 600 pesos que
cada año sobraban del pago de las tasas ya que en el pueblo había 62 tributarios más
que los asentados en la última visita. En ella se habían anotado 222, pero pagaban 284.
Los 222 correspondían a la cantidad que el empadronador Agustín Ahumada registrara
durante la visita de Toledo. Los tributarios de Calcha y Cotagaita debían pagar 6 pesos
ensayados (los de Talina tenían una tasa más baja, de 4 pesos). Ese monto era igual al
que pagaban los carangas y quillacas pero menor a los 7 pesos ensayados que daban los
charcas, caracaras y soras (Palomeque 2010: 24). Según la visita de Toledo, la población
total de Calcha y Cotagaita era de 2104 personas, siendo 520 los tributarios registrados,
222 en Cotagaita y 298 en Calcha. En Talina se inscribió a 1074 habitantes y 311 tributa-
rios. Sin embargo, en enero de 1612 el corregidor de Tarija, Luis Esquivel, comunicaba
que había realizado una revista de Cotagaita y Calcha y reducía en 2 tributarios la tasa
de ambos pueblos que pasaba a ser de 518 (ABNB, CACh, 684). No se explica cómo
se distribuyó la merma, aunque es claro que no fue significativa. Suponiendo que se
haya bajado un tributario la obligación de Cotagaita, a juzgar por la información ver-
tida por los caciques en 1627 cuando informan que había 222 tributarios, eso se volvió

5 Agradezco a Silvia Palomeque, quien generosamente me facilitó la referencia a este documento y sus
notas al respecto.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 64



“En el nombre del común de estos pobres”

a modificar retornando a lo establecido por Toledo. El monto del tributo permaneció
invariable.

Los jilacatas afirmaban que urgía tomarle cuentas a Juan Cala y recuperar lo llevado
injustamente, ya que tenía unos 80 años, estaba ciego y enfermo y si moría sus hijos
se excusarían de pagar la deuda (AHDT, Caja 17: f. 3v y 4r). Uno de los hijos también
fue denunciado. Los 3 pueblos chichas debían sembrar una carga de maíz para que el
gobernador se sustentara cuando estaba en ellos cumpliendo sus tareas. Sin embargo,
Cala obligaba a los de Cotagaita a sembrar cinco o seis cargas con sus arados y otras
tantas para su hijo (AHDT, Caja 17: f. 4r). Para agravar la situación, “su codicia y mano
poderosa le quita las tierras a pobres que viven a 8 leguas por falta de tierras” (AHDT,
Caja 17: f. 4v), donde no podían oír misa ni ser doctrinados, mientras los obligaba a
sembrar el ejido y tierras de la comunidad donde pastaban las cabalgaduras, ganados
del común y de los pasajeros. Además, su hijo no pagaba tasa ni cumplía con la mita y
sembraba más de la media carga que era lo que le correspondía como “indio particular”
(AHDT, Caja 17: f. 4r). Pero eso no era todo, el pueblo tenía pocos pastos y aguas pero,
en gran parte, se utilizaban para las 800 cabras y 4.000 ovejas y carneros, yeguas de cría,
mulas de servicio y carga, burros y puercos de Juan Cala. Recalcaban que “los pobres no
tienen dónde vivir con sus ganados” (AHDT, Caja 17: f. 5v) por lo que solicitaban que
se repartieran las tierras que Cala y su hijo tenían usurpadas. Remataban con la frase
“no es justo que se lo trague todo el dicho gobernador siendo tan poderoso y rico cómo
es, sin que se reparta a todos los caciques y pobres que en este pueblo estamos para que
todos gocemos lo que es de todos” (AHDT, Caja 17: f. 5v). Así aparece nuevamente la
noción de la comunidad en el sentido de que todos los habitantes de Cotagaita eran un
sujeto colectivo con sus derechos vulnerados por las acciones de su gobernador.

Otras cuestiones relativas al tributo y a la mita se ventilan en el séptimo punto de la
presentación. Por un lado, que el gobernador los obligaba a pagar las tasas en Calcha,
cuando las provisiones reales mandaban a pagar en los propios pueblos. Por otro lado,
el gobernador tenía la obligación de asistir a Potosí para enterar la mita y solo podía ser
suplantado por su segunda persona. Desde las ordenanzas de Toledo, el repartimiento
de los chichas en su conjunto debía aportar 20 mitayos barreteros (Toledo [1575-1580]
1986: 365; AHDT, Caja 17: f. 6v). Sin embargo, Cala acostumbraba a enviar a tributarios
en ese rol y a su propia costa, lo cual significaba una “notable tiranía” (AHDT, Caja 17:
f. 7r). Por eso, insistían en que se nombrara al gobernador o a su segunda persona co-
mo capitán de mita y que se les devolviera de la hacienda de Juan Cala lo que habían
gastado. Según calculaban, el agravio ascendería a más 20.000 pesos.

Por último, en el noveno ítem de la petición, los cuatro firmantes solicitaron que, en tan-
to jilacatas, no fueran obligados a cumplir con los tributos de los que servían en la mita
de plaza de Tarija sino que el corregidor les cobraran a los mitayos o a sus amos tarije-
ños a quienes servían, tal como lo indicaba la provisión real. Efectivamente los chichas
debían proveían desde tiempos de Toledo periódicamente a la mita de plaza de Tarija

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 65



Lía Guillermina Oliveto

(Oliveto 2012) pero el cumplimiento de esta obligación significó para los chichas una
continua sangría de personas que se trasladaban, teóricamente de forma temporal pero
que no volvían, convirtiéndose en un problema de grandes proporciones durante todo
el siglo XVII (Castro Olañeta y Palomeque 2016: 46). Para 1645 la visita general registró
que los chichas enviaban a la mitad de su población tributaria a Tarija. Así había en
Tarija 232 chichas mitayos de plaza, 58 de ellos eran de Cotagaita (ibíd.: 45). Lo mismo
se corrobora en la visita general de 1683. En ella eran 174 en total y 67 de Cotagaita.
Aparentemente los indígenas optaban por permanecer en Tarija al no poder garantizar
el pago de las tasas en su pueblo de reducción. Muchas veces pasaban a engrosar las
filas de yanaconas en el ámbito rural y ya no se les permitía volver a sus pueblos de
origen. En esta segunda visita se registraron chichas originarios de los pueblos de re-
ducción en los padrones de forasteros tanto como de yanaconas y muchos de ellos eran
ya naturales del valle, es decir, nacidos en Tarija aunque recordaban el origen de sus
padres o abuelos en los pueblos de reducción.

Autoridades indígenas en Santiago de Cotagaita: cacique gobernador,
cabildo y jilacatas

Según se expresa en el expediente en el que se basa este artículo, en 1627 en Cotagaita
la estructura de autoridades políticas estaba formada por un cacique gobernador, que
era también cacique principal de Calcha y Cotagaita, su segunda persona (habitante de
Talina), un cabildo y un jilacata por cada ayllu del pueblo. El punto 6 de la presentación
confirma que existía un cabildo de indios en funcionamiento ya que se informa que
Juan Cala impedía que los alcaldes designados ese año ejercieran su oficio. El impedi-
mento surgía del hecho de que Cala había enviado a los elegidos, don Pedro Harrata
y don Pedro Acsama, firmantes de la petición, a Chuquisaca a seguir un pleito en su
nombre contra el cura Luis de Vega. Según los denunciantes Cala intentaba evitar que
el religioso instalara un “molino de pan en la iglesia, junto al río de San Juan” (AHDT,
Caja 17: f. 13r). El sacerdote decía que costeaba la construcción del molino con los recur-
sos de la limosna y con el objetivo de obtener dinero para embellecer la iglesia y que,
como el único molino existente en el pueblo era el de Cala, no quería competidores.

Los jilacatas daban cuenta de que el gobernador desconocía la elección de alcalde del
cabildo y le había otorgado la vara de juez a Marcos, un joven de su ayllu, un “mucha-
cho malintencionado y rebelde que no acude a la obligación de su oficio” y solicitaban
que se castigara al joven por administrar justicia sin jurisdicción (AHDT, Caja 17: f. 6r y
6v). Las referencias que confirman la vigencia del cabildo resultan importantes ya que,
si bien existe un consenso cerca de su funcionamiento en las distintas jurisdicciones
americanas a partir de la segunda mitad del siglo XVI (siendo el de Tlaxcala en Nueva
España el primero en fundarse) y formado por un alcalde y tres o cuatro regidores (Ver-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 66



“En el nombre del común de estos pobres”

gara Ormeño 2024), continúan siendo un área de vacancia historiográfica los estudios
acerca de su implementación efectiva en el sur andino antes del siglo XVIII.6

Como excepción están las investigaciones de Gabriela Sica (2009) sobre los cabildos de
los pueblos de indios de Jujuy, en la gobernación de Tucumán, el de de la Puente Luna
y Honores (2016) sobre el de Urotambo (una comunidad de Huarochirí) y el de Tere-
sa Vergara Ormeño (2024) sobre el cabildo de Lima. Sica presenta las transformaciones
operadas en las dinámicas y legitimaciones de las autoridades en relación a tiempos
prehispánicos en función de las novedades institucionales introducidas en las sucesi-
vas etapas del dominio castellano. Las grandes autoridades de jefatura de los grupos
prehispánicos se habían debilitado por las fragmentaciones operadas por los repartos
en encomiendas, a lo que se sumó la implementación del proyecto toledano. Inspirado
en el modelo secularizador de Cuenca, atacaba fuertemente a los grandes caciques al
quitarle cualquier posibilidad de ejercer justicia. Así cada pueblo fundado tendría un
sistema indirecto de gobierno con una autoridad cacical y su segunda persona pero,
sobre todo, con un cabildo compuesto por alcaldes y regidores en el que recaía la ju-
risdicción civil y criminal sobre la población en cuanto a causas menores, pues en el
caso de faltas graves la jurisdicción recaía en los alcaldes ordinarios del cabildo de la
cabecera de la jurisdicción (Palomeque 1998: 27; Sica 2009: 46; Zuloaga Rada 2012). Jus-
tamente, el trabajo de de la Puente Luna y Honores (2016) pone el foco en los alcaldes
como representantes del poder regio, ejerciendo su jurisdicción en calidad de jueces y
construyendo así el derecho local en la primera mitad del siglo XVII a la par de los liti-
gantes y en un ejercicio permanente de interlegalidad articulando tanto principios del
derecho castellano como de la costumbre andina. Por último, Vergara Ormeño (2024)
muestra al cabildo indígena como una institución de activa participación de las elites
políticas locales autónomas de, y muchas veces en confrontación con, las autoridades
españolas. Su caso de estudios es el cabildo de indios que funcionó en Lima en la iglesia
de Nuestra Señora de Copacabana en los siglos XVII y XVIII a instancias de la Cofradía
que nucleaba a una elite indígena formada por maestros artesanos dueños de talleres
provenientes del norte del virreinato. El reconocimiento de este cabildo es la cabal prue-
ba de que no se cumplió el proyecto de que Lima fuera una ciudad de españoles sin la
organización corporativa de los indios intramuros de la ciudad. La documentación so-
bre Cotagaita evidencia, aun cuando no se puedan brindar demasiadas precisiones, que
existía en funciones un cabildo de indios en este pueblo y que se realizaba la elección
de alcalde.

En Cotagaita la organización en ayllus persistió por lo menos hasta finales del siglo
XVIII, cada uno con un jilacata (también denominados simplemente cacique o curaca
en el expediente). En 1627 cuando se realizó la denuncia, Juan Cala era cacique gober-
nador y se hallaba en conflicto con el cabildo. La figura de los caciques gobernadores

6 Alcira Dueñas (2016) trabajó sobre el cabildo de indios de Chorrillos en el valle de Lima entre 1777
y los primeros años del siglo XIX, mientras Sonia Tell (2022) lo hizo sobre los de la jurisdicción de
Córdoba del Tucumán entre 1705 y 1810.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 67



Lía Guillermina Oliveto

también fue una creación toledana y la tendencia fue nombrar uno por cada una de las
grandes encomiendas, más allá de que luego esas poblaciones se hubieran reducido en
diferentes pueblos (Sica 2009). Hace falta profundizar los estudios sobre los caciques
gobernadores y los cabildos indígenas de los pueblos de reducción de Charcas, lo cual
podrá hacerse en la medida en que las fuentes localicen casos en los que se verifique su
existencia y funcionamiento.

En el ítem octavo de la presentación se denuncia que el gobernador Cala había nom-
brado a dos segundas personas, cuando lo dispuesto por Toledo era una. Los nombra-
dos eran Don Diego Bintaya y, su ya mencionado yerno, Don Diego Umana, a quienes
acusaban de haber engañado a la Real Audiencia diciendo que sus padres habían si-
do segundas personas por lo que solicitaban solo hubiera “una segunda persona en la
parcialidad de Talina, quitando los títulos a los demás que los tienen subrepticio falsa-
mente” (AHDT, Caja 17: f.r). Lo interesante es que ellos discutían que fueran segundas
personas pero les reconocían el derecho a ser jilacatas de sus ayllus.

El último punto de la demanda pedía que se le pagara a todos los indios que el goberna-
dor Cala había ocupado a su servicio en atender su hacienda, en guardar sus ganados,
en sus trajines, chacaneos (es decir, el transporte de minerales de las bocaminas a los in-
genios)7 y en chasques que había enviado para atender sus asuntos a La Paz, La Plata,
Potosí y otras. Calculaban que todo el trabajo impago ascendía a más de 10.000 pesos.
En este expediente hay pequeñas pistas acerca de las vinculaciones de los chichas con
la actividad minera en la zona, como la mención a los chacaneos, o los chichas como
especialistas barreteros, tema que requiere mayores estudios en articulación con las mi-
graciones, los circuitos mercantiles y el desarrollo de las empresas agrarias y mineras,
tal como propone Palomeque (2018).

En resumen, los jilacatas denunciantes afirmaban que don Juan Cala tenía tiranizado el
oficio de gobernador, es decir que violentaba su natural desempeño vinculado al cui-
dado del común y lo común y también de las prerrogativas que cada quien tenía en
la sociedad de acuerdo al segmento social del que formara parte. Tiranizar el oficio de
gobernador, desde las concepciones jurídicas vigentes que retomaban preceptos de la
tradición clásica, era la definición del mal gobierno, pues la autoridad contrariaba con
sus acciones la ley natural y se excedía en sus funciones propiciando el desequilibrio
del orden divino en la tierra. La expresión de estos caciques recuerda la retórica del
Oidor Juan de Matienzo, que retomó el virrey Toledo, al señalar la doble tiranía a la
que habían sido sometidos los indígenas: la de los incas y la de sus propias autorida-
des cacicales, a las cuales el aparato jurídico, institucional y administrativo castellano
pretendía poner límites (Morong Reyes 2013). Al mismo tiempo la retórica de los caci-

7 La actividad minera en la zona de los chichas comenzó en los primeros años del siglo XVII en Tupiza
en 1602 y Esmoraca en 1606 (Sica 2014) pero el despegue de la producción se dio a partir de 1611
(Palomeque 2018). En 1646 había 18 asientos mineros registrados (Sica 2014). Ver Palomeque (2018)
para una exhaustiva sistematización sobre el espacio minero dentro del cual se incluían los chichas.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 68



“En el nombre del común de estos pobres”

ques muestra, una vez más, el conocimiento y la adopción de discursos y prácticas de
la cultura legal de antiguo régimen, la cual se articulaba con preceptos de la costumbre
indígena prehispánica, en un universo legal multinormado (Puente Luna y Honores
2016). Retomo la definición de cultura legal que expresa Renzo Honores (2019: 75) al
entender por tal a “la comprensión, el uso y las percepciones sobre el Derecho (formal
e informal) que tienen tanto los agentes especializados como los neófitos. Ellos interac-
túan con diversos ordenamientos desde una concepción plural del Derecho” que, a su
vez, se modifica con el paso del tiempo. Efectivamente, los jilacatas no solo conocían
sobre retórica judicial sino sobre las prácticas concretas del ejercicio peticionante. Así,
los caciques acompañaron la presentación con las copias de las provisiones en las que
se respaldaban. Lamentablemente, no hay ni una sola pista acerca de la suerte de esta
petición. No sabemos si hubo actuaciones posteriores a la presentación de los curacas.
Por lo pronto, el documento fue hallado en la jurisdicción e instancia en la que fue ini-
ciada la demanda. Solo consta que el corregidor dio traslado de todo lo presentado a
Juan Cala.

Consideraciones finales

La petición de los cuatro jilacatas en 1627 profundiza el conocimiento de la situación
de los chichas de Santiago de Cotagaita a 50 años de la reducción a pueblos de indios.
En primer lugar, quedan en evidencia las tensiones que venían desarrollándose duran-
te años en la tríada del poder local de autoridad indígena (Juan Cala), cura (Luis de
Vega) y corregidor (Juan Porcel de Padilla). Una coyuntura especial, que no termina
de dilucidarse pero que podría relacionarse con el cambio de corregidor y la cercanía
de la muerte del gobernador, hace posible la denuncia de autoridades nativas menores
sobre los agravios a los que habían sido sometidos, sin que los intentos de limitación
interpuestos por el cura hubieran surtido un efecto positivo. Frente a ello, los jilacatas
recurren a la justicia del rey en la que dicen confiar, develando las iniquidades vivi-
das y sugiriendo las formas de reestablecer la justicia. Como pusieron de manifiesto de
la Puente Luna y Honores (2016: 18) en su estudio de la justicia local en Huarochirí,
muestra el convencimiento de que el rey era justo y protector como representante de
Dios en la tierra y a él le solicitan justicia. Al mismo tiempo, los alcaldes del cabildo se
constituyen en los guardianes de esa justicia en el espacio local frente a un gobernador
y un corregidor que no cumplían con lo mandado. En el caso de Cotagaita dos de los
jilacatas habían sido designados alcaldes en 1627 y no sabemos si los otros firmantes
habían ocupado ya ese cargo, lo cual explicaría la familiaridad con los procedimien-
tos legales que tenían. Así el cabildo funcionaba, por lo menos en esta coyuntura y tal
como lo había imaginado Toledo, como un contrapeso a la figura del curaca goberna-
dor. De todos modos, eso era relativo ya que la petición muestra cabalmente hasta qué
punto el gobernador actuaba a su antojo desde hacía mucho tiempo. En cualquier caso,
el artículo muestra que hacia 1627 existió un cabildo en funcionamiento en Cotagaita.
Otro elemento que detectaron de la Puente y Honores es que las presentaciones de los

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 69



Lía Guillermina Oliveto

indígenas hacían uso de una cultura legal flexible y plural al utilizar argumentaciones
de la tradición legal castellana pero también indígena. En la petición analizada aquí
tienen más peso el primer tipo de argumentación que señala el reconocimiento de las
jurisdicciones de los oficios y la denuncia a su transgresión y el apego a las ordenan-
zas y provisiones reales, sin embargo, hay también una apelación a argumentos de la
tradición indígena al plantear la costumbre antigua de la redistribución de ovejas o del
trabajo comunal para mantener las acequias.

Otro aspecto es que la presentación permite problematizar el sentido que, en la voz de
los jilacatas de Cotagaita, tenía la comunidad como sujeto colectivo y lo común (tierras
y obras de regadío, ganado pero también dinero para el pago de las tasas de tributo
y diversas escrituras coloniales) mostrando hasta qué punto había cuajado la idea co-
lonial de comunidad y había sido internalizada por las autoridades indígenas junto a,
nuevamente, ideas de la tradición indígena formando un todo heterogéneo e integrado.

Por último, el expediente trabajado aporta algunas informaciones desconocidas has-
ta ahora que podrán hilvanarse con las existentes o con las que se puedan sumar en
el futuro, por ejemplo, en relación a las mitas y tributación tanto como a la actividad
minera, la atención del tambo, los circuitos del trajín y mercantiles y otras actividades
productivas de la zona en las que participaron los chichas. En el mismo sentido, avan-
zar en desentrañar las redes relacionales y los mecanismos de inserción y reproducción
social del poder local, considerando al mismo tiempo las respuestas que articularon los
indígenas.

Agradecimientos:
Este trabajo fue apoyado por los siguientes proyectos de investigación financiados:
PIP 112-200200101927 (CONICET), UBACyT 200-20220300013 (UBA) y PICT 2021-I-A-
00709 (Agencia Nacional de Promoción de la Investigación, el Desarrollo Tecnológico y
la Innovación.

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo Histórico de Potosí s.f. Cajas Reales 18. Tasa de los chichas. Tasa de los chichas.

Archivo Histórico Departamental de Tarija s.f. Caja 17, Exp. 10. Los curacas y caciques
del pueblo de Santiago de Cotagaita contra don Juan Cala.

Archivo y Bibliotecas Nacionales de Bolivia s.f. CACh, 684. Carta de Luis de Esquivel a
la Audiencia de La Plata, informa de sus servicios y méritos y otros asuntos.

Bibliothèque Nationale de France s.f. Colección Klaproth, Richelieu-Cartes et plans, ma-
gasin GE-2983 (4).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 70



“En el nombre del común de estos pobres”

Bibliografía

Angelo, Dante
2003 La cultura chicha. Aproximaciones al pasado prehispánico de los valles sur andinos. Tu-

piza: Gobierno Municipal de Tupiza.

Beierlein, María
2008 Cultura material y fuentes escritas: los chichas de los Andes del sur. Comechingo-

nía 11(1):105–125.
2014 El sitio de Pucunayoj en el altiplano de Sama (Depto. Tarija, Bolivia): excavacio-

nes en un sitio Yavi-Chicha Tardío. Estudios Sociales del NOA 13:147–168.

Castro Olañeta, Isabel y Silvia Palomeque
2016 Originarios y forasteros del sur andino en el período colonial. Revista América

Latina en la Historia Económica 23(3):37–79.

Chacaltana Cortez, Sofía
2016 De los tambos incas a las tambarrías coloniales: economía colonial, legislación de

tambos y actividades “licenciosas” de las mujeres indígenas. Boletín de Arqueolo-
gía PUCP 21:123–143.

Cruz Medina, Juan Pablo
2015 De reina a madre: La maternidad como construcción discursiva en la pintura

neogranadina del siglo XVII. Historia y Sociedad (28):111–142.

Dueñas, Alcira
2016 Cabildos de naturales en el ocaso colonial: jurisdicción, posesión y defensa del

espacio étnico. Histórica 40(2):135–177.

Gil Montero, Raquel
2013 Migración y tributación en los Andes: Chichas y Lípez a fines del siglo XVII.

Anuario de Estudios Americanos 70(1):39–65.

Honores, Renzo
2019 Litigación en la Audiencia Arzobispal de Lima: Abogados y procuradores de

causas en la litigación canónica, 1600–1650. En: Otto Danwerth, Benedetta Albani
y Thomas Duve (eds.), Normatividades e instituciones eclesiásticas en el virreinato del
Perú, siglos XVI–XIX, pp. 69–110. Frankfurt: Instituto Max Planck.

Julien, Catherine
2000 Reading Inca History. Iowa City: University of Iowa Press.

Julien, Catherine, Zulema Bass Werner de Ruiz y Kristina Angelis
1997 Historia de Tarija. Corpu documental. Tomo VI. Tarija: Imprenta Guadalquivir.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perú. Lohmann Villena, Guillermo (ed.). Travaux de l’Institut

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 71



Lía Guillermina Oliveto

français d’études andines 11. París y Lima: Instituto Francés de Estudios Andi-
nos.

Michel López, Marcos, Patricia Ayala, Daniel Gutiérrez, María Berlein, Sergio Calla
Maldonado y Gary Palacios

2005 Los chichas preincaicos del Sur de Bolivia y Noroeste de Argentina. Pacarina
5(4):81–187.

Morong Reyes, Germán
2013 Saberes hegemónicos y Proyecto de dominio colonial: los indios en la obra de

Juan de Matienzo gobierno del Perú (1567). Fronteras de la Historia 18(2):77–103.

Morrone, Ariel
2017 El lago de los curas. Mediación sociopolítica y cultural en lo corregimientos del

lago Titicaca (1570–1650). Estudios Atacameños 55:183–202.

Oliveto, Lía Guillermina
2012 La estructura económica colonial de la frontera de Tarija: población, propiedad

de la tierra y mano de obra, fin del siglo XVI. Nuevo Mundo Mundos Nuevos. DOI:
10.4000/nuevomundo.64295.

2017 Don Diego de Espeloca, curaca de los chichas: vinculaciones interétnicas y cons-
trucción de liderazgo en la frontera de Tarija, siglo XVI. Boletín del Instituto de
Historia Argentina y Americana “Dr. Emilio Ravignani” 46:15–44.

2023 Historia de los valles de Tarija. Conquistas, territorialidades y relaciones interétnicas,
siglos XV al XVII. Tarija: Fondo Editorial del Concejo Municipal de Tarija.

Oliveto, Lía Guillermina y Beatriz Ventura
2017 Final de la jornada al Chaco de Ledesma Valderrama en 1631. Análisis y nuevas

perspectivas a partir de documentación inédita. Relaciones de la Sociedad Argentina
de Antropología 42(2):257–280.

Palomeque, Silvia
1998 El sistema de autoridades de pueblos de indios y sus transformaciones a fines

del período colonial. El partido de Cuenca. Memoria Americana 6:9–47.
2010 Los chichas del pueblo de Talina y sus tierras. Las tierras de los chichas de Talina

(1573–1595). Surandino Monográfico 1(2):1–76.
2013 Los caminos del sur de Charcas y de la Gobernación el Tucumán durante la ex-

pansión inca y la invasión española (siglos XV–XVII). En: Sonia Tedeschi (ed.),
XIV Encuentro de Historia Regional Comparada Siglos XVI a Mediados del XIX,
pp. 1–13. Santa Fe: Ediciones de la Universidad Nacional del Litoral.

2018 Sociedades indígenas sur-andinas en los Siglos XVI y XVII. Producción minera
y Transformación en las estructuras productivas, vías de comunicación y territo-
rialidad (sur de Charcas y norte de la Gobernación del Tucumán). En: María de
los Ángeles Muñoz (ed.), Interpretando huellas. Arqueología, etnohistoria y etnografía
de los Andes y sus tierras bajas, pp. 167–285. Cochabamba: Instituto de Investiga-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 72

https://doi.org/10.4000/nuevomundo.64295


“En el nombre del común de estos pobres”

ciones Antropológicas y Museo Arqueológico de la Universidad Mayor de San
Simón INIAM-UMSS.

Platt, Tristan, Thérèse Bouysse-Cassagne y Olivia Harris
2006 Qaraqara-Charka. Mallku, Inka y Rey en la Provincia de Charcas (Siglos XV–XVII).

Historia Antropológica de una Confederación Aymara. La Paz y Lima: Plural editores
e IFEA.

Presta, Ana María
1995 La población de los valles de Tarija, Siglo XVI. Aportes para la solución de un

enigma etnohistórico en una frontera incaica. En: Ana María Presta (ed.), Espacio,
etnías, frontera. Atenuaciones políticas en el Sur del Tawantinsuyu. Siglos XVI–XVIII,
pp. 235–247. Sucre: ASUR.

Puente Luna, Carlos de la y Renzo Honores
2016 Guardianes de la real justicia: alcaldes de indios, costumbre y justicia local en

Huarochirí colonial. Histórica 40(2):11–47.

Saignes, Thierry
1983 Andaluces en el poblamiento del sur boliviano en torno a unas figuras contro-

vertidas, el fundador de Tarija y sus herederos. En: Actas de las II Jornadas de
Andalucía y América, vol. 2, pp. 173–205. Palos de la Frontera: Universidad de La
Rábida.

1991 Lobos y ovejas. Formación y desarrollo de los pueblos y comunidades en el Sur
Andino (Siglos XVI–XX). En: Segundo Moreno Yáñez y Frank Salomon (eds.),
Reproducción y transformación de las sociedades andinas siglos XVI–XX, pp. 91–135.
Quito: Abya-Yala-MLAL.

Sica, Gabriela
2009 Transformaciones y formas de legitimación en la autoridad de los caciques colo-

niales. Jujuy. Siglo XVII. Memoria Americana 17(1):33–59.
2014 Las otras mitas. Aproximaciones al estudio de la mita de plaza en la jurisdicción

de Jujuy, gobernación de Tucumán, siglo XVII. Anuario de Estudios Americanos
71(1):201–226.

Tell, Sonia
2022 Cabildos en pueblos de indios: acceso a los oficios, orígenes y trayectorias de al-

caldes y regidores (Córdoba del Tucumán, 1705–1810). Anuario de Estudios Ame-
ricanos 79(2):641–672.

Toledo, Francisco de
[1575-1580] 1986 Disposiciones Gubernamentales para el Virreinato del Perú. Publicaciones

de la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla 347. Sevilla: Escuela de
Estudios Hispano-Americanos, Consejo Superior de Investigaciones Científicas
y Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 73



Lía Guillermina Oliveto

Varón Gabai, Rafael
1996 La ilusión del poder. Apogeo y decadencia de los Pizarro en la conquista del Perú. Lima:

IFEA.

Ventura, Beatriz y Lía Guillermina Oliveto
2014 Resabios de otros tiempos. Territorialidad incaica en los valles orientales

del norte de Salta, Argentina. Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines
43(2):285–310.

Vergara Ormeño, Teresa
2024 El cabildo de indios de Lima: espacio de poder y presencia política, siglos XVII–

XVIII. Magallánica 11(21):98–120.

Zagalsky, Paula
2009 El concepto “comunidad” en su dimensión espacial. Una historización de su

semántica en el contexto colonial andino (siglos XVI–XVII). Revista Andina
48:57–90.

Zanolli, Carlos
2003 Los chichas como mitimaes del inca. Relaciones de la Sociedad Argentina de Antro-

pología 17:45–60.

Zuloaga Rada, Marina
2012 La conquista negociada. Guarangas, autoridades locales e imperio en Huaylas, Perú

(1532–1610). Lima: IFEA.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 74



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

Enseñanzas de un padrón
(Santa Cruz de la Sierra, 1561)

Isabelle Combès
Instituto Francés de Estudios Andinos
Centro de Investigaciones Históricas y Antropológicas (Santa Cruz, Bolivia)
ORCID: 0000-0003-0620-8913
kunhati@gmail.com

Recibido: 31 de enero de 2024 / Received: January 31, 2024, Aceptado: 20 de agosto de 2024 / Accepted:
August 20, 2024.

Resumen
El padrón de encomiendas de Santa Cruz de la Sierra, realizado en 1561, es un do-
cumento excepcional para encarar la etnohistoria temprana del Oriente boliviano.
Publicado por Catherine Julien en 2008, abrió la puerta a estudios novedosos, plan-
teó preguntas insospechadas e incluso permitió derribar mitos historiográficos. Este
artículo recopila algunas de las enseñanzas principales de este documento.

Palabras claves
Santa Cruz de la Sierra, Oriente boliviano, encomiendas, etnohistoria, Catherine
Julien

Abstract
The register of encomiendas of Santa Cruz de la Sierra, made in 1561, is an excep-
tional document to approach the early ethnohistory of the Bolivian East. Published
by Catherine Julien in 2008, it opened the door to novel studies, raised unsuspected
questions, and even allowed us to demolish some historiographical myths. The
paper compiles some of the main lessons learned from this document.

Keywords
Santa Cruz de la Sierra, Bolivian East, encomiendas, ethnohistory, Catherine Julien

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 75–94
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3310

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3310
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Isabelle Combès

Bajo el título Desde el Oriente, Catherine Julien publicó en 2008, en la ciudad de Santa
Cruz de la Sierra (Bolivia), transcripciones de veinticinco documentos del siglo XVI re-
lativos a la historia temprana del Oriente boliviano. Este libro fue uno de los resultados
del Proyecto del Oriente Boliviano de la Universidad de Bonn, desarrollado entre 1992
y 1995. En años anteriores, la misma autora había compilado también otros documentos
relativos a la historia del Oriente y del sur del país (Julien 1997, 2003).

Entre los textos publicados en 2008 destaca el padrón de encomiendas de indios dis-
tribuidas entre los vecinos de la primera ciudad de Santa Cruz, a los dos meses de su
fundación:1 un documento único que, sin contar las repeticiones, arroja un total de más
de seiscientos nombres diferentes de personas, grupos étnicos y/o lugares, que lo con-
vierte en una fuente única para el conocimiento de la historia indígena de esta región.
Catherine Julien utilizó este padrón, junto con otros, para varios estudios, por ejem-
plo, sobre la exploración de Alejo García (Julien 2005), el abordaje de la descripción
del Oriente boliviano (Julien 2006) o el mito de Kandire (Julien 2007). En estas páginas,
mi intención es destacar las enseñanzas del padrón cruceño para la historia indígena
temprana de la región.

Muchos indios con diferentes nombres y lenguas

La fundación de Santa Cruz de la Sierra, el 26 de febrero de 1561, se inscribe en el marco
de las expediciones españolas que, desde el Río de la Plata, se esforzaron temprano en
alcanzar la mítica “tierra rica” repleta de metales preciosos de la que hablaban los indí-
genas locales, y ubicaban muy lejos hacia el occidente.2 Los nativos mostraban muestras
de estos metales, prueba de un intenso comercio entre ellos. Siguiendo sus rutas, los es-
pañoles de la primera Buenos Aires remontaron el río y fundaron, en 1537, la ciudad
de Asunción del Paraguay, que se convertiría en la base de más expediciones hacia el
occidente. Entre 1537 y 1545, Juan de Ayolas, Domingo de Irala y Alvar Núñez Cabeza
de Vaca encabezaron varias exploraciones hasta el Pantanal o internándose en el Chaco
boreal.

En 1547, Irala dirigió una nueva expedición esta vez a través del Chaco boreal, con re-
sultados inesperados: los asuncenos llegaron en efecto a orillas del río Guapay o Grande
en el actual Oriente boliviano, donde algunos indígenas les hablaron en español y les
dieron noticias “del Perú”, es decir de Charcas: la gente de Asunción comprendió que
había llegado, desde el oriente, a las tierras ya conquistadas desde Cuzco y Lima. De
ahí un primer viaje de Ñuflo de Chaves, teniente de Irala, hasta la ciudad de Lima para
informar al virrey.

1 Repartimiento (2008 [1561]). Original en el Archivo General de Indias en Sevilla (AGI), Audiencia de
Lima (Lima), 20: ff. 5v-10v. Este documento fue publicado primero por Mujía (1914: t. 1, 78-89), pero
con bastantes errores.

2 En todo este acápite me baso en Finot (1978 [1939]), García Recio (1988) y Combès y Peña (2013).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 76



Enseñanzas de un padrón

Los asuncenos volvieron a sus tierras, donde falleció Irala en 1556. Al año siguiente,
Chaves reinició la aventura y volvió a salir, río Paraguay arriba hasta el Pantanal, e
internándose en el norte de la actual Chiquitania boliviana. Llegado al río Guapay, es-
tableció el 1 de agosto de 1559 una primera población sobre la barranca del río: la Nueva
Asunción, también conocida como La Barranca.

Pero Chaves no estaba sólo en el río Guapay: desde Charcas había llegado también An-
drés Manso, dispuesto a poblar en el mismo lugar. Son numerosos los documentos que
hablan de los problemas entre Chaves y Manso, y de la segunda ida del primero hasta
Lima para arreglar este problema de jurisdicción. En Lima, el virrey decidió nombrar a
su propio hijo, don García de Mendoza y Manrique, como gobernador de la nueva pro-
vincia bautizada “Mojos”; en cuanto a Ñuflo de Chaves, se lo nombró teniente general
del gobernador. García de Mendoza no llegó jamás hasta “Mojos” y, en la práctica, el
verdadero gobernador era Chaves. En cuanto a Andrés Manso, pobló más al sur, sobre
el río Parapetí, la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja.

Dejando a varios de sus hombres a cargo de la Nueva Asunción, Chaves volvió sobre
sus pasos. El 26 de febrero de 1561, a orillas del arroyo Sutó, en la franja norteña del
Chaco y a medio camino entre el Guapay al oeste y el Pantanal al este, fundó finalmente,
“en nombre de Dios y de su Majestad y del ilustre señor don García y Manrique la
ciudad de Santa Cruz de la Sierra” (Relación de los casos 2008 [1561]: 68). La población
tuvo una vida de cuatro décadas: a fines del siglo, los cruceños empezaron a poblar
más al oeste y al norte las ciudades de San Lorenzo sobre el río Guapay, y de Santiago
del Puerto entre los indígenas chiquitos. A inicios del siglo XVII, Santa Cruz se trasladó
hacia el oeste, juntándose definitivamente con San Lorenzo en 1621 (véase mapa 1).

Al igual que Asunción, Santa Cruz nació como una etapa hacia la “tierra rica” que, tras
su desengaño inicial, los cruceños buscaban ahora hacia el norte amazónico (Combès
2010; García Recio 1988). Pero su emplazamiento exacto, “en lugar cómodo de grandes
labranzas y comidas frutales y pesquerías y casas”, se debió en gran medida a “la co-
modidad de que en doce leguas de contorno había más de 40.000 indios”.3 En efecto,
fueron “muchos indios con diferentes nombres y lenguas, grandes labradores” los que
encontraron y empadronaron los hombres de Chaves: “en cuarenta leguas de término
80.000 fuegos”, “muchas provincias y ayllus de naturales”.4

De hecho, los documentos relativos a la primera Santa Cruz evidencian una gran di-
versidad étnica y lingüística. Según los testimonios, la ciudad misma de Santa Cruz fue
fundada en tierra de los indígenas quibaracocis, chanes, gorgotoquis y/o paroquis, otra
muestra de que varios grupos diferentes moraban en esta zona. Sus idiomas reflejan es-

3 Relación de los casos (2008 [1561]: 69); Testimonio de Francisco Rodríguez Peinado, 1644, AGI, Lima,
166, f. 7r.

4 Respectivamente Relación verdadera (2008 [1571]: 212), Relación de los casos (2008 [1561]: 68) y Testimonio
y relación (2008 [1561]: 114).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 77



Isabelle Combès

Figura 1. Fundaciones españolas y traslados
(adaptación del mapa de Köster (1983)).

ta enorme diversidad: las lenguas principales y más difundidas, que deben aprender
por ejemplo los misioneros, son tres: el chane, el chiriguano (guaraní), y el gorgotoqui.5

Pero existen muchas más. En 1601 el padre Diego Martínez cuenta: “fuera de la lengua
gorgotoqui que aprendí, en la cual confesaba y predicaba, aprendí la lengua chane un
poco, en la cual confesaba y catequizaba. También traduje toda la doctrina en la len-
gua capayxoro y en la lengua payono” (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 500-501). En

5 Anua 1589 (1929 [1589]: 931), Anua 1596 (1965 [1596]: 92), Crónica Anónima (1944 [c. 1600]: 473, 498) y
Suma breve de la general relación de las ocupaciones que los padres de la Compañía de Jesús tienen
en el Perú, 1600, Archivum Romanum Societati Iesu (ARSI), Provincia Peruana (Peruana), 19, f. 65.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 78



Enseñanzas de un padrón

la misma época otro padre, Anello Oliva, apunta que “son innumerables las lenguas
diferentes” que se hablan en la provincia de Santa Cruz:

Algunas veces hallé en un solo pueblo tres y cuatro diferencias de lenguas
tan distinta la una de la otra que no se parecían en nada, pues demás de
la guarayú [guaraní itatín] y gorgotoqui que son las generales de aquella
gobernación, hay la chane, pane, paisano, xarace, yuracase, touaçicoçi, con
otras (Anello Oliva 1895 [1631]: 15).

El padrón de 1561

El 20 de abril de 1561, los cruceños proceden al repartimiento en encomiendas6 del
“gran número de naturales” de la región, estimado en algunas partes en 60.000 “in-
dios casados, sin gandules y mujeres y mozas y muchachos” (Testimonio y relación 2008
[1561]: 115). La lista, muy larga, indica primero el nombre del encomendero, empe-
zando por el mismísimo rey, y luego la lista de los “naturales” que le tocan y de sus
principales (Repartimiento 2008 [1561]). Esta enumeración puede tomar formas diferen-
tes:

1. En tan sólo dos casos (el rey y don García), se encomiendan “generaciones” o lo
que podríamos llamar hoy “etnias”: “en los llanos, los comichees y coporees” para
el rey, y también “en los llanos, los chanes y maripanos” para el gobernador don
García.

2. En otros casos más numerosos, pero que tampoco son mayoría, se encomiendan
aldeas, parcialidades, tribus o “ayllus”, indicando su pertenencia étnica. Por ejem-
plo: “Sotoco, principal de Yercoçi, gorgotoquis camionos”; o bien “Apru y Tacu-
taen, principales de Xereponono, pueblo de mayaes”, etc. De esta manera y sin
contar la gente “de los llanos” encomendada al rey y al gobernador, al menos
catorce grupos distintos son mencionados en el padrón:

– Panecoçis (7 encomiendas)

– Quibichicoçis (4 encomiendas)

– Gorgotoquis (3 encomiendas)

– Chanes (2 encomiendas)

Y con una sola encomienda cada uno:

– Tarapecoçis [astarapecoçis]

6 El repartimiento o “repartimiento en encomienda” “es la atribución [...] por la Corona de una pobla-
ción indígena a un colono [...] en retribución de los servicios que le ha prestado en la conquista de los
nuevos territorios” (Barnadas 2002b: 708-709).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 79



Isabelle Combès

– Caparxoros [caparioros]

– Paroquis

– Porronos

– Toboyanos

– Quibaracocis

– Mbayá [mayaes]

– Gorgotoquis camionos

– Ximaecoci (probablemente jamarecoci)

– Tipionos

En oportunidades, el nombre mismo de la “parcialidad” encomendada se rela-
ciona con el de una “generación” o grupo mayor: Casacheono y Morotoco, por
ejemplo, son “principales” de Caparxoro, y existe también una parcialidad llama-
da Quibichicoci.

3. Sin embargo, en la gran mayoría de los casos, la lista del padrón es mucho menos
prolija, y se contenta con encomendar un jefe y su grupo sin precisión: “Eritu,
principal de Xornomohono”, “Aricoe, principal de Paricoçi”, etc.

¿Qué es lo que realmente se está repartiendo en este padrón, qué representa lo que
llamé aquí, siguiendo la terminología quinientista, una “parcialidad”? La Instrucción
del cabildo de la ciudad anuncia un repartimiento “de la tierra y solares” (2008 [1561]:
95); el padrón mismo habla de repartimiento “de los pueblos y ayllus de naturales”
(Repartimiento 2008 [1561]: 99). Así como el término “pueblo” presta a confusión en
español (puede significar tanto “aldea” como “grupo étnico”), la interpretación por los
españoles quinientistas del “ayllu” andino no es muy evidente. El ayllu implica primero
consanguinidad entre sus miembros, puede ser traducido por “grupo de parentesco” o
“linaje”: pero es un hecho que a partir de la conquista y las consecuentes “encomiendas”
realizadas en todas partes, tomó también un significado territorial (Barnadas 2002a).

Cotejando el padrón con otros documentos contemporáneos, podemos afirmar que al-
gunas veces son aldeas las que se reparten los españoles. Por ejemplo, si bien la lista sólo
dice que a Gaspar Delgado le toca “Quaraica, principal de Muchocono”, otro documen-
to precisa no solamente que Muchocono es una aldea, sino que indica que pertenece a
un grupo llamado goligolis; de la misma manera, sabemos que Tibiono, encomendada
con su jefe Cabe a Andrés de Salazar, era una aldea chane (Testimonio y relación 2008
[1561]: 115). Pero esta certidumbre falta en otros casos. Sin embargo, para una mejor
comprensión, hay que partir de los muchísimos nombres de encomiendas que llevan el
sufijo coci, o los otros muchos que terminan en ono, es decir respectivamente las marcas
gorgotoqui y chane del plural (Julien 2006; Combès 2012).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 80



Enseñanzas de un padrón

Tenemos que restituir estos términos para entenderlos. Así como “los pane” son “pa-
necoçi”, de la misma manera “Michore, principal de Maparacoçi” debe leerse: Michore,
principal de “los maparas”. En estos casos, las encomiendas parecen distribuir grupos
de personas más que asentamientos, y de hecho cuando encontramos a un Xemo “prin-
cipal de Xemocoçi”, “los xemos” son evidentemente la gente a su mando: lo que no
impide que “los xemos” puedan estar asentados en una o varias aldeas territorialmente
localizables: como en el caso de los ayllus andinos, en el nombre de la encomienda se
confunden los lugares y sus habitantes.

Los españoles hablan de “generaciones” de indios, de “parcialidades”, incluso a ve-
ces de “casas”, y la equivalencia no siempre es fácil con los términos más modernos
(e igualmente cuestionados además en la literatura antropológica) de “etnia” o “comu-
nidades”. En muchos casos, las “generaciones” nombradas solo son aldeas (por ej. los
“curiabanos”, de la aldea Curiavano), o solo son un grupo de gente sujeta a un mismo
jefe, como los “maripanos” del jefe Maripa (Repartimiento 2008 [1561]: 99, 196; Manso
2008 [1563]: 162-163).

No creo que tenga demasiado sentido buscar un modelo único de encomiendas en el
padrón de Santa Cruz, y eso por una sencilla razón: la repartición tenía que tomar en
cuenta la misma organización social de los grupos encomendados, y estos grupos eran,
como vimos, muy diversos. Al lado de grandes núcleos agricultores como los gorgoto-
quis, existían, por ejemplo, al sur hacia el Chaco, grupos de cazadores y recolectores,
grupos nómades en cuyos casos una repartición territorial no era posible. Los españo-
les estuvieron atentos a estas diferencias en la medida que podían conocerlas, y no por
casualidad encomendaron por ejemplo juntos al jefe Xubori y su “sujeto” Chocare, o
entregaron el jefe Naxio y sus dos “súbditos” a una misma persona—caso contrario po-
dían surgir problemas a la hora de mandar a los indígenas (Repartimiento 2008 [1561]:
103, 101). En resumen y de manera tentativa, pienso que las encomiendas realizadas en
1561 corresponden a tres modelos diferentes:

1. Aldeas, como los casos de Tibiono y Muchocono y, tal vez más generalmente, los
nombres que no llevan marca de plural.

2. Grupos de personas (linajes, clanes, tribus...: esto queda por esclarecerse) seden-
tarias, con asentamientos fijos. En este caso el nombre de la encomienda designa
tanto al lugar como a sus habitantes. Este sería el caso de la mayoría de los nom-
bres terminados en coci u ono.

3. Grupos de personas nómades, para los cuales lo que vale es el repartimiento de
la gente misma y no de asentamientos siempre temporales. Esto debió ser el caso,
en mi opinión, de las encomiendas cuyos nombres son los de grupos mayores:
“los morotocos”, “los casachianos”, son la gente al mando de los jefes Morotoco y
Casacheano respectivamente, ambos “principales de Caparxoro”, que es un grupo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 81



Isabelle Combès

mayor (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 105). Aquí toma todo su sentido la palabra
“parcialidad”, como “parte” o subgrupo de una entidad más grande.

Otro término recurrente es el de “principal”, “indio principal”, que bien podría tradu-
cirse en general como “jefe”, pero que también podría designar a cabezas de linajes, de
clanes, ancianos respetados, etc. En el padrón de Santa Cruz existen de hecho muy a
menudo varios “principales” en una misma aldea, y en la mayoría de los casos no tene-
mos información sobre su respectivo estatus: ¿existe un jefe “más principal” que otros
que le son sujetos? ¿Tienen todos estos “principales” el mismo rango? ¿Puede tratarse
de funciones diferentes, como las de jefe de guerra, chamán, etc.? Casos como Marai-
bo que tiene a tres “principales” (no presentan mayores dificultades, pues los tres jefes
son encomendados juntos a una sola persona (Repartimiento 2008 [1561]: 101). Pero en
no pocos casos, vuelve a aparecer un mismo nombre de aldea o parcialidad, con un jefe
distinto, encomendada a diferentes personas. Por ejemplo el nombre de Tococoçi apare-
ce varias veces en el padrón de 1561. En un caso, se encomiendan los principales Taçara
y Teresi, de Tococoçi, a Juanés de Albalza: puede tratarse de un solo lugar o grupo de
gente, con dos jefes; pero a Pedro Guerra le toca Tune, principal también de Tococoçi;
a Diego Dávila el principal Parchabi, a Lucas Hernández el jefe Chobora, a Balanzas el
principal Poxaba: todos estos jefes son “de Tococoçi” (ibíd.: 102, 105, 106, 108, 109).

La pregunta es evidentemente si debemos hablar de cinco parcialidades diferentes y ho-
mónimas, o de una sola, con seis principales. Asumo aquí que el segundo caso es más
probable, por varias razones: primero, existen otros casos muy claros en el padrón de
una sola aldea con dos, tres o más jefes; segundo, si comparamos con las encomiendas
realizadas por Andrés Manso en la Nueva Rioja, se advierte que era muy posible dis-
tribuir la gente de una misma aldea a diferentes encomenderos: “la mitad” del pueblo
de Zariza fue entregada por Manso a Nicolás de Mercado, y la otra mitad a Francisco
de Turegano; los “dos tercios” del pueblo chane de Guacane tocaron al primero, que-
dándose el segundo con el último tercio, etc. (Manso 2008 [1563]). Finalmente, cuando
el padrón de Santa Cruz repite el nombre de una aldea o parcialidad, nunca precisa ni
su ubicación ni su diferencia con las homónimas, como parecería lógico hacerlo para
evitar confusiones en las encomiendas.

A partir de estas premisas, llegué a contabilizar las siguientes encomiendas realizadas
en Santa Cruz en 1561:

– 210 aldeas/parcialidades con un solo principal.

– 38 con dos principales.

– 14 con tres principales.

– 3 con cuatro principales.

– 1 con cinco principales.

– 2 con seis principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 82



Enseñanzas de un padrón

Es decir, un total de 268 encomiendas diferentes, sin contar los casos donde la informa-
ción es equívoca o incompleta: en diecisiete oportunidades, se encomienda, por ejem-
plo, “el pueblo de Avbueno”, o “el pueblo de Sieca”, y estos nombres podrían ser tanto
los de unos principales como los de sus aldeas. En un caso, se menciona también una
aldea sin dar el nombre de su principal; en dos casos más, conocemos los nombres de
los jefes, sin que se precise a qué aldea o parcialidad pertenecen.

Diseccionando el padrón

Por sí solo y sin compararlo todavía con otros documentos, el repartimiento de 1561
evidencia múltiples lazos entre las “generaciones” y las “parcialidades” encomendadas.
Algunos casos son más simples que otros. Así, por ejemplo, en el caso de los paroquis,
se señala una sola aldea o parcialidad paroqui, con un solo jefe: Poixoto (Repartimiento
2008 [1561]: 100). No se puede relacionar estos nombres con ningún otro de la lista ni de
otros documentos. El caso de los quibaracocis, aparentemente simple, deja sin embargo
una pregunta sin resolver: una sola encomienda quibaracoci se menciona en el padrón,
la del jefe Tusi, de Vribicoçi; pero existen en total cinco principales llamados Tusi en
el mismo padrón, y uno de ellos es explícitamente calificado de quibichicoci (ibíd.: 99,
102, 103, 107). ¿Qué relación pudo existir entre estos dos grupos?

Más problemático todavía es el caso de los panecoçis, encomendados a Ñuflo de Cha-
ves. Se mencionan a:

– Porohe, principal de Vquimeocoçi

– Paubo, principal de Dequiyecoçi

– Comoco, principal de Piricoçi

– Viyeye, principal de Vrobocoçi

– Turobo, principal de Cocacoçi

– Xipano, principal de Tahucoçi

– Quiua, principal de Quichiherocoçi uno de ellos es explícitamente calificado de
quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100).

Ahora bien, existen dos jefes más llamados Paubo o Pahubo, de dos otras aldeas o
parcialidades uno de ellos es explícitamente calificado de quibichicoci (ibíd.: 100).

También existe un total de cinco principales de nombre Comoco: el uno es de Voniocoçi
“que es en los quichicoçis en los çimionos”, el otro es posiblemente quibichicoçi. De la
misma manera, son tres los principales que se llaman Turubo (o Turobo) en el padrón,
más una aldea o parcialidad de nombre Turubocoçi; uno de los Turubo es jefe de Naha-
ticoçi, aldea o parcialidad que vuelve a aparecer con otro jefe más, llamado Sopcoxoro.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 83



Isabelle Combès

En cuanto a Quiua, es también el nombre de otro jefe, de Quibeno uno de ellos es explí-
citamente calificado de quibichicoci (Repartimiento 2008 [1561]: 100, 101, 103, 105, 106,
107 y 108). ¿Es toda esta gente “panecoçi”? ¿Qué significan las relaciones encontradas
entre los panecoçis y otros cuatro “grupos étnicos”: caparxoro, quiachicoçi, çimiono, y
quibichicoçi?

Terminaré esta serie de ejemplos con los quibichicoçis, con los cuales la telaraña se ex-
tiende de una manera impresionante entre parcialidades. Cuatro encomiendas del pa-
drón son explícitamente definidas como quibichicoci:

– Poberecoçi, con el jefe Tarubo

– Ycurimacoçi, jefe Turima

– Quibitacoçi, jefe Naxio

– Purexicoçi, jefe Yocuri (ibíd.: 100, 101, 103).

Existe también un principal llamado Ycurima en la lista, jefe de Macaraecoçi, y otro jefe
llamado Macarae, principal de... Quipichicoçi. El jefe Naxio, por su lado, se relaciona
con otros dos principales que son sus sujetos: Tiyine, de Çanioc, y Vpesque, que es cha-
ne. Existe también una parcialidad o aldea llamada Naxiocoçi (“los naxios”), al mando
de Prichirare. En cuanto a Purexicoçi, se puede equiparar con la aldea o parcialidad
de Puriçicoçi, al mando de Taçuri—lo que nos remite a otro jefe llamado Taçure, de
Moçarecoçi. Finalmente, existe también una aldea o parcialidad llamada Quibichicoçi,
con cuatro jefes, encomendados cada uno a una persona diferente. Estos jefes son Tusi,
Yopuriçi y Tacuri—el cuarto nombre no se indica. Lo cual nos remite, por un lado, al
otro jefe Tusi ya mencionado e identificado como quibaracoçi; y por otro lado a otros
dos principales llamados Tacuri, siendo el uno de la “etnia” de los tarapecoçis. Eso sin
mencionar al jefe Cheroçi (Che Tuçi, en guaraní: “yo me llamo Tuçi”) del Pantanal, que
en otro documento declara ser chane (Irala 2008 [1543]: 7-8, 10).

Sólo con estos casos, con el único documento del padrón de encomiendas, se evidencian
relaciones entre quibaracoçi, quibichicoçi, tarapecoçi, panecoçi, “quiachicoçis en los çi-
mionos”, y chane. La naturaleza de estas relaciones –¿préstamos lingüísticos, alianzas
matrimoniales, relaciones de señores a vasallos?– queda por esclarecer en cada caso. Lo
que sí queda evidente es la existencia de una verdadera telaraña interétnica une a los
diferentes grupos.

En sintonía con lo anterior, ya hemos notado que varias parcialidades tienen más de un
principal, y no me parece descabellado postular la existencia de algunos asentamientos
multiétnicos. Pienso en particular en el caso de Bitapana, aldea o grupo entregado en
encomienda a Hernando Salazar y Anton Cabrera, que tiene tres jefes: Paubo, Boalla
y Allati (Repartimiento 2008 [1561]: 100). Paubo es, como mencioné, el nombre de otro
principal panecoçi, y Allati el nombre de un jefe capayxoro. Todo parece mostrar que

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 84



Enseñanzas de un padrón

varios grupos convivían en esta “parcialidad”. Esto se corresponde con la cita de Anello
Oliva acerca de la existencia de aldeas donde se hablaban diferentes lenguas.

Las preguntas del padrón

El repartimiento de 1561 no existe en el vacío, y es parte de todo un corpus de docu-
mentos contemporáneos que pueden complementarlo o a los que, por el contrario, el
padrón puede confirmar o aclarar. Así por ejemplo, la casi ausencia de nombres gua-
raníes en el repartimiento de encomiendas es un dato “en negativo” que confirma las
alianzas establecidas por Chaves con los guaraníes locales y aquellos que le sirvieron
de guías desde el Paraguay y se afincaron luego en la región (cf. Martínez 2013).

Cotejándolo con otros documentos de la época, el padrón evidencia también que la “te-
laraña” interétnica se extiende muy lejos de Santa Cruz, y desvela una extensa red de
contactos, alianzas y comercio, basado principalmente en el intercambio (o el robo) del
metal andino, cuyas muestras llegan hasta el litoral atlántico (Combès 2008). Así, por
ejemplo, en 1543, Domingo de Irala pregunta a un chane del Pantanal cuáles son las
“generaciones” dueñas del metal, y la respuesta es: “Muchas generaciones tienen metal
en especial los payçunos y guarigoari y corocotoqui y cheretono y turopecoçi y pane y
tipeono y maracaono y vroacoçi y xamaricoçi y çimeonos y carcaras” (Irala 2008 [1543]:
9). Varios de los grupos mencionados: corocotoqui (gorgotoqui), pane (panecoci), ti-
peono, vracoçi, xamaricoçi y çimeonos, figuran en el padrón de encomiendas de Santa
Cruz. Los españoles encuentran incluso físicamente indígenas originarios de la “tierra
adentro” afincados en el Pantanal: quigoaracoçi (quivaracoci), chanes, y probablemen-
te tarapecocis (taramecoci). De la misma manera, en el Chaco boreal, la expedición de
Irala en 1548 registra varios nombres de grupos que reaparecen luego en el padrón de
Santa Cruz: mayaes, morionos, porionos, o payzunos (Schmidel 2008 [1567]; González
1903 [1556]; Rodrigues 1956 [1553]). Esto deja entrever unos contactos sostenidos entre
los grupos del interior y los de la periferia chaqueña más norteña.

Más allá de estos datos, las informaciones del padrón de 1561 permiten ampliar el aba-
nico de la investigación haciendo surgir nuevas preguntas (caso de los tamacocis que
vamos a ver enseguida) o desvelando algunos sesgos de los documentos.

Un primer caso se refiere a los indígenas tamacocis. Como apuntó Alfred Métraux, la
ubicación de los tamacocis quinientistas “puede ser establecida con mayor acierto que
la de cualquier otra tribu de la misma región” (1942: 121): vivían a orillas del río Gua-
pay; en este lugar fueron encontrados en 1548 por Domingo de Irala al término de su
viaje a través del Chaco, y en este lugar permanecieron durante las décadas de vida de
Santa Cruz la Vieja.

Esta zona fue conocida en el siglo XVI e inicios del XVII con el nombre de “provincia de
los tamacocis” o bien “llanos de Grigotá”. De hecho, todo parece demostrar que Grigotá

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 85



Isabelle Combès

era un jefe tamacoci o, mejor dicho el título que llevaban los caciques tamacocis, pues
Diego Felipe de Alcaya explica así el término: “así se llamaban todos los que sucedían
en el gobierno, como en Roma los Césares, los Faraones en Egipto y los Incas en el Cuz-
co”. 7. Varios datos pueden confirmar la asociación Grigotá/tamacoci: el mismo Alcaya
señala un encuentro entre Irala y Grigotá al término de la travesía del Chaco en 1548,
mientras todos los documentos de esta expedición mencionan un encuentro con “los
tamacocis”; en 1559, al entrar Andrés Manso en territorio tamacoci, se encontró con el
“cacique señor de la tierra que se llama Grigota” (López 1971 [c. 1570]: 55). Finalmente,
un testimonio algo posterior confirma la presunción, señalando sin lugar a dudas que
Grigotá era un jefe tamacoci.8

Según Alcaya, el gran Grigotá tenía varios vasallos bajo su mando. Uno de ellos se lla-
maba Goligoli. Ahora bien, el “principal” Goligoli vuelve a aparecer, esta vez en el pa-
drón de encomiendas de Santa Cruz, a 300 kilómetros al este del Guapay (Repartimiento
2008 [1561]: 154); otro documento ubica también en la misma zona a “los xarionos, que
por otro nombre se dice los goligolis” (Testimonio y relación 2008 [1561]: 115). Más aún, el
padrón menciona otros nombres característicos de la región del Guapay: dos caciques
llamados respectivamente Tomacoçi y Tamagoci, cuyos nombres evocan evidentemente
a los tamacocis; y Xore, otro “principal” (Repartimiento 2008 [1561]: 101, 109), que lleva el
nombre de los jores o xores, grupo del Guapay siempre citado junto con los tamacocis.

¿Cómo explicar la aparición de estos nombres en Santa Cruz la Vieja? El problema es
que todos los testimonios son unánimes en decir que toda la tierra entre Santa Cruz al
este y el río Guapay al oeste era “un desierto de 55 leguas”: “cincuenta leguas que hay
de Santa Cruz al río Guapay no hay agua que corra ni manantial”; “desde este gran río
Guapai hasta Santa Cruz que son casi 50 leguas, no hay río ni fuente alguna”,9 lo que
excluye un contacto directo y sostenido. Sin embargo, son demasiados casos como para
pensar en mera homonimia sin mayores significaciones. Es posible que, en el caso de
los “principales”, haya pasado lo mismo que para el jefe xaray del Pantanal llamado
primero Çaye y que cambió de nombre a Camire [Candire] porque “mató muchos de
los candires” (Relación general 2008 [1560]: 58). Pero también es posible que las men-
ciones del padrón confirmen la veracidad de la célebre crónica de Alcaya, la misma
que menciona a Goligoli entre los vasallos de Grigotá y que fue a menudo tachada de
inverosímil por varios autores. De hecho, esta crónica cuenta como migrantes guara-
níes (“chiriguanaes”) asaltaron varias veces los asentamientos incas periféricos como el
fuerte de Samaipata, cercano a la “provincia de los tamacocis”. Según la crónica, Gri-
gotá mismo hizo alianza con estos incas. Precisamente, el relato de Alcaya cuenta que,
en un primer ataque guaraní, “Grigota salió mal herido aunque no murió. Se escaparon

7 Relación de Diego Felipe de Alcaya, c. 1636 (AGI, Audiencia de Charcas (Charcas), 21, ramo 1, N. 11,
f. 1).

8 Relación de Juan de Limpias, 1636 (AGI, Charcas, 21, ramo 1, N. 11, f. 21v).
9 Respectivamente: Rodrigues (1956 [1553]: 477); Suárez de Figueroa, 1584 (AGI, Patronato Real (Pat.),

235, ramo 8, f. 22v); Padre Samaniego en Crónica Anónima (1944 [c. 1600]: 472).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 86



Enseñanzas de un padrón

muchos indios y mujeres”. En represalia, el Inca del Cusco despachó al capitán Turu-
mayo contra los guaraníes, que también acabó siendo vencido por ellos. De nuevo, por
esta batalla, “se escaparon muchos indios de este reino y de los llanos” (AGI, Charcas,
r. 1, N. 11, ff. 4r-v, 5). ¿Podrían los Goligoli y Tamagoci del padrón atestiguar las huidas
de los “naturales” mencionadas por Alcaya para escapar del furor guaraní?

Un segundo caso es el de la superposición de encomiendas entre Santa Cruz la Vieja y
la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Tras su encuentro con Ñuflo de Cha-
ves en el Guapay, Andrés Manso, el conquistador llegado desde Charcas, se replegó al
sur y fundó a orillas del Parapetí la ciudad de Santo Domingo de la Nueva Rioja. Ahí,
en 1563, también repartió encomiendas de indios a sus soldados (Manso 2008 [1563]).
Acerca de este repartimiento, Cristóbal de Saavedra declaró en 1571 que Manso “hizo
algunas encomiendas de indios así en lo que tocaba adonde estaba el dicho Ñuflo de
Chaves como en la parte que él había poblado” (Información 2008 [1571]: 219). Y es cierto
que, dos años después del padrón de Santa Cruz, las encomiendas de Manso mencio-
nan en 1563 a los copores, los comiches, chanes de los llanos y “maripanos” (gente del
jefe Maripa), que en 1561 fueron encomendados en Santa Cruz, al rey y a don García
respectivamente.

¿Cómo explicar esta superposición de repartimientos? ¿Habrá Manso “usurpado” en-
comiendas de Chaves? El asunto no es tan sencillo. Pues la comparación entre ambos
padrones evidencia una cosa: Manso conocía de mucho más cerca que Chaves a los
indios empadronados, y sus encomiendas son mucho más detalladas, incluyendo nom-
bres de caciques, número de casas, etc. Ahí donde Chaves nombra a “los maripanos”,
agregando un inútil dolor de cabeza más al investigador que no vuelve a encontrar este
nombre en las fuentes, Manso menciona por el contrario “el pueblo de Zariza, con los
caciques del dicho pueblo llamados Maripa, Marazui, Chavla, Guachore, con todos sus
principales e indios” (Repartimiento 2008 [1561]: 99; Manso 2008 [1563]: 162-163).

De esta manera, no me parece casualidad que las encomiendas de Santa Cruz que cal-
can las de Manso sean las que están dirigidas al rey y al gobernador titular (y títere,
pues nunca pisó estas tierras) de la provincia: en suma, a las dos únicas personas de
la lista que jamás iban a verificar la existencia real de sus encomiendas. De esta mane-
ra, la “usurpación” parece haber sido realizada por Chaves y no por Manso. Si bien es
cierto que las encomiendas del primero datan de 1561 y las del segundo de 1563, nada
impide pensar (sería más bien lo más lógico) que, habiendo fundado La Nueva Rioja
hacia 1561, Manso haya repartido más temprano otras encomiendas que las que llega-
ron hasta nosotros. Chaves pudo haber oído hablar de los copores y demás comiches
en ocasión de su encuentro con Manso en 1559 -–aunque este encuentro se produjo por
el río Grande y no por el Parapetí— o, más probablemente, a través de los indígenas
de Santa Cruz que tenían relación con ellos. Es muy dudoso sin embargo que les haya
conocido algún día de visu, y mucho menos utilizado sus servicios, lo que nos lleva a
una última observación. El virrey Toledo se quejaba en estos términos en 1571: “soy in-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 87



Isabelle Combès

formado que en aquella provincia [Santa Cruz] hay muchos indios encomendados por
sola noticia, los cuales nunca han servido ni venido de paz a los españoles” (Toledo 1914
[1571]: 22; énfasis mío), y esta observación no es aislada (cf. García Recio 1988: 160, 219).

Derribando mitos

Me gustaría cerrar estas páginas con otras enseñanzas de este corpus de documentos
en general y del padrón de encomiendas en particular: las informaciones que propor-
cionan y permiten relativizar, cuando no derrumbar, algunos mitos recurrentes en la
historiografía y antropología del Oriente boliviano.

La región donde se fundó la primera Santa Cruz se llama hoy Chiquitania. El nom-
bre deriva del de Chiquitos, como fue conocida a partir del siglo XVIII, cuando los
jesuitas establecieron misiones en la zona. Como evidencian los censos e informes de
la Compañía de Jesús, estas misiones eran multiétnicas y multilingües. En un afán por
homogeneizar el panorama y facilitar la evangelización, los hijos de San Ignacio se es-
forzaron por difundir una única lengua: el dialecto tao de la lengua de los “chiquitos”,
por ser más difundido (Tomichá 2002; Matienzo et al. 2011). De ahí que, para muchos
en la actualidad, los indígenas chiquitos (ahora chiquitanos) son los únicos moradores
originarios de la región. Es el caso, por ejemplo, de Eduardo Cortes (1998) que, leyendo
en realidad el pasado a la luz del presente, ubica a grupos “chiquitanos” en Santa Cruz
la Vieja. Sin embargo, tanto el padrón de encomiendas de Santa Cruz la Vieja como
los demás documentos contemporáneos evidencian que, en el siglo XVI, el panorama
era bastante distinto y mucho más diversificado. Los primeros cruceños llamaron “chi-
quitos” a un grupo bastante alejado de Santa Cruz hacia el noroeste; tradujeron casi
literalmente el nombre que les daban los guaraní-hablantes de la región: tapii-miri, es
decir “pequeños esclavos”, aun a sabiendas que su “verdadero” nombre era tovasicoci
(Martínez 2015). El padre Diego de Samaniego escribe:

Fuimos el padre Martínez y yo a la provincia de los tauaçicoçis [tovasicocis],
o por otro nombre chiquitos, así dichos no porque lo sean en el cuerpo, que
antes son grandes, sino porque sus casas son pequeñas y las puertas mucho
más, que es menester para entrar en ellas ir a gatas y a veces pecho por
tierra. Los chiriguanaes [guaraníes] los llaman tapiomiri [tapuy-miri, tapii
miri], que quiere decir esclavos de casas chicas, y los españoles abreviando
los llaman chiquitos (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 488).

En Santa Cruz misma, los documentos no mencionan el chiquito como lengua gene-
ral, y sólo unos pocos núcleos cercanos pueden ser razonablemente identificados como
chiquito-hablantes. Es el caso, por ejemplo, de los jamarecoci, y de las aldeas del pa-
drón nombradas Borocoçi, Totarcoci, Coricoci, Quimorecoci, Tavicoci, Totaycoci y Tu-
rubococi: en efecto, sus nombres o bien recuerdan a los de grupos chiquitanos del siglo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 88



Enseñanzas de un padrón

XVIII, o bien están construidos a partir de un radical chiquitano. En todo caso, lo que
puede apuntarse con bastante claridad, es que “los chiquitos” no están, en esta época,
identificados por los españoles como una “generación” mayor que engloba a diferentes
“parcialidades”, como lo son por ejemplo los chanes.

Otro ejemplo es relativo a los grupos de lengua zamuca del Chaco boreal. En 1584,
el gobernador de Santa Cruz, Lorenzo Suárez de Figueroa, opina que, para ayudar a
establecer un nuevo asiento español en el río Guapay, se debería utilizar en un primer
tiempo indios de “las provincias comarcanas a Santa Cruz” hasta que se logre sujetar a
los nativos locales. En opinión del gobernador, estos indios de Santa Cruz podrían ser
los “morotocos y casachionos”.10

Esta es la única mención que encontré de “los casachionos”, y los asocia con los mo-
rotocos. De hecho, el padrón de encomiendas confirma la asociación, pues menciona a
un jefe llamado Casacheano y a otro de nombre Morotoco, ambos “principales” de la
parcialidad Capayxoro (Repartimiento 2008 [1561]: 105). Es decir, “casachionos” y “mo-
rotocos” son la gente al mando de estos jefes.

Ahora bien, con el nombre de capayxoros y variantes, los cruceños conocen a una “ge-
neración” de indígenas ubicados al sur de la ciudad, es decir, hacia el Chaco boreal. En
1561, el reparto de encomiendas atribuye a Pedro Tello Girón “Coçimo, Allati, Metia,
principales de Maraibo, caparioros” (ibíd.: 101). En consonancia con estos datos, varios
testimonios ubican también a los morotocos o “motocos” al sur de la ciudad.11

Lo interesante es que, en el siglo XVIII, los morotocos eran una parcialidad de lengua
zamuca bien conocida por los jesuitas, la más cercana a la misión de San José, es decir,
a Santa Cruz la Vieja (Fernández 1726; Tomichá 2002). Este dato, agregado a una ubi-
cación sureña y chaqueña, permite sugerir que los capayxoros eran un grupo zamuco-
hablante, dividido en “parcialidades” o grupos locales, entre ellos los morotocos y los
casacheanos. A favor de esta hipótesis, sabemos que su lengua era diferente del guaraní,
del chane, del gorgotoqui y del payono (Crónica Anónima 1944 [c. 1600]: 501).

Estas observaciones son importantes: el zamuco es una familia lingüística aislada, sola-
mente hablada en el Chaco boreal, por los actuales indígenas ayoreos e ishir. Más allá
de un efímero contacto con los jesuitas en la misión de San Ignacio de Zamucos, que
tuvo corta vida en el siglo XVIII, los investigadores de los ayoreos han postulado un
centenario (cuando no milenario) aislamiento de estos indígenas hasta su “aparición”
en la Chiquitania en los años 1930 después de la guerra del Chaco entre Bolivia y Pa-
raguay (p. ej. Bernand 1977: 33; Fischermann 1988). Los capayxoros encomendados en
1561 desmienten esta idea. Más aún, si Suárez de Figueroa pudo llegar a pensar en uti-
lizar a morotocos y casachianos para ayudar a una nueva fundación española, es lógico

10 AGI, Pat. 235, ramo 8, f. 22; en Mujía (1914: t. 2: 413).
11 AGI, Pat. 235, ramo 11, ff. 13v, 21v, 28r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 89



Isabelle Combès

suponer que eran considerados como “indios de paz” y obedientes. El dato arroja una
nueva luz sobre la muy poca conocida historia de los zamucos en el siglo XVI, pues
permite apreciar que no todos ellos se mantuvieron “al margen” de la conquista como
se ha sostenido.

Palabras finales

El padrón de 1561 ciertamente no puede ser analizado de manera aislada y, por sí so-
lo, no alcanza para aventurar hipótesis o conclusiones como las que expuse en estas
páginas. Pero lo cierto es que sin él, muchas preguntas quedarían sin respuesta; otras
muchas ni se plantearían, como la coincidencia de nombres entre el Guapay y Santa
Cruz, y en otros casos algunos mitos historiográficos perdurarían.

Más allá de sus investigaciones propias, el compromiso de un historiador debería ser
difundir la información, publicar fuentes y ponerlas al alcance de colegas y público. En
aspecto, el proyecto de la Universidad de Bonn logró innegables avances para la histo-
riografía y la etnohistoria del Oriente boliviano. Si se me permite el juego de palabras
con el título de uno de sus libros más famosos, las diversas publicaciones de Catherine
Julien abrieron la puerta a los investigadores locales para, por fin, empezar a “leer la
historia cruceña”. La mejor prueba de ello son, tal vez, la republicación del corpus en
2014 en Santa Cruz, y las del padrón y de otros documentos por otros autores después
de 2008 (Combès 2010; Combès y Peña 2013). Una de estas publicaciones está dedicada
a Catherine Julien, tal como me gustaría dedicarle estas breves páginas.

Referencias

Anello Oliva, Juan
1895 [1631] Historia del reino y provincias del Perú. Lima: Imprenta San Pedro.

Anua 1589
1929 [1589] Missio in provinciam Santae Crucis – Annuae Litterae Societatis Iesu.

Anthropos 24:913–941.

Anua 1596
1965 [1596] Anua de la Compañía de Jesús - Tucumán y Perú. En: Marco Jiménez de

la Espada (ed.), Relaciones geográficas de Indias II, Biblioteca de Autores Españoles
184, pp. 86–113. Madrid.

Barnadas, Josep
2002a Ayllu. En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario histórico de Bolivia, vol. 1, pp. 233.

Sucre: Grupo de estudios históricos.
2002b Repartimiento de indios (encomienda). En: Josep Barnadas (ed.), Diccionario his-

tórico de Bolivia, tomo 2, pp. 708–709. Sucre: Grupo de estudios históricos.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 90



Enseñanzas de un padrón

Bernand, Carmen
1977 Les Ayoré du Chaco septentrional. Étude critique à partir des notes de Lucien Sebag.

París/La Haya: Mouton.

Combès, Isabelle
2008 Planchas, brazaletes y hachuelas: las rutas prehispánicas del metal andino desde

el Guapay hasta el Pantanal. Revista Andina 47:53–82.
2010 Diccionario étnico. Santa Cruz la Vieja y su entorno en el siglo XVI. Cochabamba:

ILAMI.
2012 Susnik y los gorgotoquis. Efervescencia étnica en la Chiquitania (Oriente boli-

viano). Indiana 29:201–220.

Combès, Isabelle y Paula Peña
2013 Santa Cruz la Vieja (1561-1601). Santa Cruz: Gobierno Municipal Autónomo.

Cortes, Eduardo
1998 Cotoca, proyecto de obras culturales. Santa Cruz: Ed. del autor.

Crónica Anónima
1944 [c. 1600] Crónica anónima. En: Pablo Mateos (ed.), Historia General de la Compañía

de Jesús en la provincia del Perú, t. II, pp. 471–507. Madrid: CSIC.

Fernández, Juan Patricio
1726 Relación historial de las misiones de los indios que llaman Chiquitos. Madrid: Imprenta

de Manuel Fernández.

Finot, Enrique
1978 [1939] Historia de la conquista del oriente boliviano. La Paz: Juventud.

Fischermann, Bernd
1988 Zur Weltsicht der Ayoréode Ostboliviens. Tesis de doctorado. Universität Bonn.

García Recio, José María
1988 Análisis de una sociedad de frontera. Santa Cruz de la Sierra en los siglos XVI y XVII.

Sevilla: Excma. Diputación provincial de Sevilla, Vto centenario del descubri-
miento de América.

González, Martín
1903 [1556] Carta de Martín González, clérigo, al emperador Don Carlos. En: Ulrich

Schmidel (ed.), Viaje al Río de la Plata, pp. 467–485. Buenos Aires: Cabaut y CIA
Editores.

Información
2008 [1571] Información de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde

el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 218–221. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 91



Isabelle Combès

Instrucción del cabildo
2008 [1561] Instrucción del cabildo de la ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Cath-

erine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y
Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 95–99. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Irala, Domingo Martínez de
2008 [1543] Relación de la jornada al norte. En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente.

Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597),
pp. 1–11. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Julien, Catherine
1997 Historia de Tarija. Corpus documental tomo VI. Tarija: Universidad autónoma Juan

Misael Saracho.
2003 Rebeldía en Santa Cruz de la Sierra en tiempos del virrey Francisco de Toledo.

Revista de Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad autónoma Gabriel René
Moreno 9/1-2:1–42.

2005 Alejo García en la historia. Anuario de Estudios Bolivianos, Archivísticos y Bibliográ-
ficos 11:223–266.

2006 La descripción de la población del oriente boliviano en el siglo XVI. En: Isabe-
lle Combès (ed.), Definiciones étnicas, organización social y estrategias políticas en el
Chaco y la Chiquitania, pp. 49–67. Santa Cruz: IFEA/El País.

2007 Kandire in real time and space: Sixteenth-century expeditions from the Pantanal
to the Andes. Ethnohistory 54(2):245–272.

2008 Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la
Vieja (1542-1597). [Reeditado en 2014]. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Köster, Gerrit
1983 Santa Cruz de la Sierra. Desarrollo, estructura interna y funciones de una ciudad en los

llanos tropicales. Cochabamba: Instituto de Ecología de la Paz - Centro Pedagógico
y Cultural Portales.

López, Pero
1971 [c. 1570] Relación de Pero López. Visión de un conquistador del siglo XVI. Bahía Blan-

ca: Universidad del Sur.

Manso, Andrés
2008 [1563] Encomiendas hechas por Andrés Manso. En: Catherine Julien (ed.), Desde

el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 160–164. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Martínez, Cecilia
2013 Del Paraguay al piedemonte, de amigos a adversarios: Ñuflo de Chaves y los

guaraníes en la conquista de Santa Cruz de la Sierra. En: Isabelle Combès y Pau-
la Peña (eds.), Santa Cruz la Vieja (1561-1601), pp. 33–66. Santa Cruz: Gobierno
Municipal Autónomo.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 92



Enseñanzas de un padrón

2015 Tapuy miri, chiquitos, chiquitanos. Historia de un nombre en perspectiva interétni-
ca. Bulletin de l’Institut français d’études andines 44(2):237–258.

Matienzo, Javier, Roberto Tomichá, Isabelle Combès y Carlos Page
2011 Chiquitos en las Anuas de la Compañía de Jesús (1691-1767). Cochabamba: Itinera-

rios.

Mujía, Ricardo
1914 Bolivia-Paraguay y Anexos. Época colonial. La Paz: El Tiempo.

Métraux, Alfred
1942 The native tribes of eastern Bolivia and western Matto Grosso. Bureau of American

Ethnology Bulletin 143. Washington: Smithsonian Institution.

Relación de los casos
2008 [1561] Relación de los casos en que el capitán Ñuflo de Chaves ha servido a Su

Majestad desde el año de quinientos y cuarenta. En: Catherine Julien (ed.), Desde
el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja
(1542-1597), pp. 66–69. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Relación general
2008 [1560] La relación general de todo lo susodicho [que] tomó en publica forma...

En: Catherine Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente
boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 57–63. Santa Cruz: Fondo Editorial
Municipal.

Relación verdadera
2008 [1571] Relación verdadera del asiento de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine

Julien (ed.), Desde el Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa
Cruz la Vieja (1542-1597), pp. 212–217. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Repartimiento
2008 [1561] Repartimiento que se hizo por Ñuflo de Chaves de la tierra y solares de

la dicha ciudad de Santa Cruz de la Sierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el
Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 99–109. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Rodrigues, Antônio
1956 [1553] Cópia de una carta do irmão Antônio Rodrigues para os irmãos de Coim-

bra. En: Serafim Leite (ed.), Monumenta Brasiliae, vol. 1, pp. 468–481. Roma: Insti-
tutum Historicum Societatis Iesu.

Schmidel, Ulrich
2008 [1567] Reise in die La Plata-Gegend (1534-1544) / Viaje al río de La Plata y Paraguay.

Fontae Americanae 3. Kiel: Westensee-Verlag.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 93



Isabelle Combès

Testimonio y relación
2008 [1561] Testimonio y relación de toda la tierra. En: Catherine Julien (ed.), Desde el

Oriente. Documentos para la historia del Oriente boliviano y Santa Cruz la Vieja (1542-
1597), pp. 113–117. Santa Cruz: Fondo Editorial Municipal.

Toledo, Francisco de
1914 [1571] Instrucciones al capitán Juan Pérez de Zurita para la gobernación de Santa

Cruz. En: Ricardo Mujía (ed.), Bolivia-Paraguay, Anexos, vol. 2, pp. 17–30. La Paz:
El Tiempo.

Tomichá, Roberto
2002 La primera evangelización en las reducciones de Chiquitos, Bolivia (1691-1767). Cocha-

bamba: Verbo Divino, Universidad Católica Boliviana y Ordo Fratrum Minorum
Conv.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 94



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

FUENTES

Nuevas fuentes para el estudio de la educación
de primeras letras en el siglo XVIII
El caso del partido de Lambayeque

Carlos Zegarra Moretti
Universidad de Piura (Piura, Perú)
ORCID: 0000-0003-4641-1940
carlos.zegarra.moretti@gmail.com

Recibido: 22 de noviembre de 2025 / Received: November 22, 2025, Aceptado: 26 de noviembre de 2025
/ Accepted: November 26, 2025

Resumen
Esta contribución transcribe siete cartas de pago a preceptores de escuelas de pri-
meras letras en varios pueblos del corregimiento de Lambayeque, en la costa norte
peruana dadas por el corregidor Carlos Vigil de Miranda entre 1768 y 1769. Esta evi-
dencia documental, encontrada en un protocolo notarial, muestra cierta actividad
educativa que se realizaba en este espacio pocos años antes de la llegada del obispo
Baltasar Martínez de Compañón. Se sugiere que las reformas educativas implemen-
tadas por el obispo de Trujillo deben entenderse, para el caso estudiado, como una
restructuración de la práctica educativa, pasando del control civil al eclesiástico.

Palabras clave
Educación, preceptores, Lambayeque, siglo XVIII, recaudación tributaria

Abstract
This paper transcribes seven payment letters issued by Corregidor Carlos Vigil de
Miranda to teachers in primary schools in various towns within the Lambayeque
partido on the northern coast of Peru, between 1768 and 1769. This documentary
evidence, found in a notarial record, reveals some educational activity taking place
in this area a few years before the arrival of Bishop Baltasar Martínez de Compañón.
It is suggested that the educational reforms implemented by the Bishop of Trujillo
should be understood, in this case, as a restructuring of educational practices, shift-
ing them from civil to ecclesiastical control.

Keywords
Education, preceptors, Lambayeque, 18th Century, tax collection

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 95–106
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3315

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3315
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Carlos Zegarra Moretti

Introducción

La historia de la educación en el norte peruano en el siglo XVIII tiene un hito mayúscu-
lo en las medidas emprendidas por el obispo de Trujillo, Baltazar Martínez Compañón.
En efecto, se conoce —gracias a una rica documentación producida por el propio pre-
lado— la fundación y financiación de escuelas y, sobre todo, la concepción que sobre la
formación tenía el ilustrado español. Pese a notorios avances historiográficos, la com-
plejidad de la real implementación de la política liderada por el religioso permanece
aún en sombras.1

Asimismo, se desconoce el panorama educativo previo a la llegada del obispo de ori-
gen español. ¿En qué estado se encontraba la formación de las jóvenes generaciones que
encontró el prelado? Es necesario contar con fuentes que reflejen directa o, al menos, in-
directamente, el desarrollo de la educación en el periodo dieciochesco. A continuación,
damos a conocer un breve corpus que ofrece aspectos valiosos y poco conocidos de los
actores responsables de la educación de primeras letras en el norte peruano, específica-
mente en el corregimiento de Lambayeque.

El oficio de preceptor en el siglo XVIII

El estudio de la educación virreinal no se ha desarrollado lo suficiente en lo que respec-
ta a quienes se dedicaban a la instrucción, actividad que podía significar su principal
dedicación económica.2 En muchos casos, la consideración de la educación de primeras
letras como una obligación a cargo del sector eclesiástico ha alejado el interés en com-
prender quiénes fueron los maestros y qué impacto pudo tener esta actividad en sus
vidas.

¿Quiénes fueron los preceptores? ¿A cuánto ascendía su emolumento y con qué frecuen-
cia lo recibían? ¿Existía una tarifa estándar de pago? ¿De dónde provenía su salario?
¿Ejercían la enseñanza de manera constante? Estas son solamente algunas interrogan-
tes que ponen énfasis en los preceptores y contribuyen a entender la educación como
un oficio y las implicancias sociales, económicas y culturales que suponen.3

1 Para mencionar únicamente el estudio más reciente sobre la política educativa del obispo Martínez
Compañón, véase Ramírez (2014).

2 Aunque no es un estudio a profundidad de los maestros, véase Del Busto Duthurburu (1953-1955)
para el análisis de un documento sobre el funcionamiento de las escuelas en Lima a fines del siglo
XVI, en el que se incluyen algunas directrices para los educadores.

3 La bibliografía sobre los oficios durante el periodo virreinal americano es abundante. La publicación
coordinada por Castro y Povea (2020) es una muestra de la riqueza de este campo de estudio.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 96



Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras

Las cartas de pago en tiempos del corregidor Carlos Vigil

Los protocolos del notario Manuel Gómez Guevara, activo en Lambayeque en las pri-
meras décadas de la segunda mitad del siglo XVIII, resguardan documentación clave
para acercarnos al mundo de los preceptores de primeras letras.4 Este notario fue testigo
de la protocolización de cartas de pago que el general Carlos Vigil de Miranda, teniente
de infantería del regimiento de Asturias y corregidor de Lambayeque, realizó, entre ju-
nio de 1768 y mayo de 1769, y extrayendo de la tributación indígena, a los preceptores
de varios pueblos cercanos.5 En este protocolo (1768-1770) se han identificado el pago
efectivo a seis preceptores de distintos lugares, testimoniando datos valiosos, como la
identificación de centros de enseñanza en estos lugares, el nombre de los preceptores,
la tarifa válida en ese momento y la fuente de estos pagos.6

Por ejemplo, para Jequetepeque, San Miguel, San Pedro de Lloc y Sinto se pagaba 7
pesos 4 reales por cada tercio al receptor. Los preceptores destinados a los pueblos de
Ferreñafe y Lambayeque recibían, posiblemente por la atención a una mayor población
estudiantil, el doble. Ahora, ¿de dónde provenía estos montos y, más aún, qué porcen-
taje representaba de otro tipo de gastos asociados a las comunidades indígenas?

Los montos eran extraídos de la recaudación tributaria, responsabilidad que, como sa-
bemos, recaía en la figura del corregidor. Apreciamos, por tanto, la entrega formalizada
de estipendios que realizaba esta autoridad con parte de la contribución indígena. En
este sentido, el protocolo notarial de Manuel Gómez también incluye las cartas de pago
a caciques y curas. Estos datos nos asoman a un aspecto dinámico de la economía de
las comunidades indígenas realizadas por el corregidor, además de insertar la figura
del preceptor en el panorama de personajes clave de la sociedad andina.

Para desarrollar la idea anterior, tomemos como caso la doctrina de San Pedro de Lloc.
El 29 de noviembre de 1768, el maestro fray Pedro de Arias, ermitaño agustino, debió
recibir por ocho tercios pasados el monto total de 2,198 pesos a razón de 254 pesos 6
reales por semestre.7 Ese mismo día, el cacique Alexo Geoquel Chumbi Poemap —per-

4 Consiste en el protocolo N.° 2 del notario Manuel Gómez Guevara, custodiado por el Archivo Regio-
nal de Lambayeque (ARL), Perú. Agradezco a la jefa de esa institución, Ada Lluén Juárez, por brindar
constantemente las facilidades para la investigación histórica.

5 Indudablemente, el rol del corregidor Carlos Vigil Ramírez de Miranda en apoyar la educación es de-
cisivo. Pese a ello, esta contribución pretende otorgar centralidad al oficio de preceptor. No obstante,
puede consultarse su licencia de viaje a las Indias en Archivo General de Indias, Contratación, 5505,
N. 1, R. 69. Vigil nació en 1736 dentro de una familia de linaje asturiano y desde joven se decidió por la
carrera militar; luego de su traslado al virreinato peruano y de ejercer de corregidor de Lambayeque
y seguidamente de superintendente de la Casa de Moneda de Santiago de Chile, falleció a finales de
1789 (para estos y más datos biográficos, sobre todo de su estancia chilena, véase Eyzaguirre (1951:
139-147).

6 Véase la tabla en el apéndice (cuadro 1) para una síntesis de los datos obtenidos, en donde se agrega
una escritura que finalmente “no corrió”.

7 ARL, Protocolo Notarial, Manuel Gómez Guevara (1768-1770), N.° 2, f. 69r (n.° 121).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 97



Carlos Zegarra Moretti

teneciente a una dinastía de gran abolengo nativo (Zevallos Quiñones 1989: 123-131)—
le correspondía 300 pesos por igualmente diez tercios pasados. En su caso recibió 30
pesos por semestre por concepto doble: 20 por cacique y 10 por segunda.8

Como apreciamos, los 7 pesos y medio recibidos por el preceptor constituían la cuarta
parte recibida por el cacique, que era, a la vez, segunda autoridad. No obstante, el cura
de San Pedro recibía más de ocho veces lo destinado al cacique y segunda, lo que su-
ponía uno de los mayores egresos de las cuentas tributarias indígenas, sin mencionar el
salario destinado al propio corregidor. Considerando esta distribución, lo destinado al
oficio de preceptor era ínfimo del total recaudado por tributos.9

Además de lo económico, el corpus que publicamos sirve para la reconstrucción del
mapa educativo norperuano. Gracias a aportes historiográficos (cf. Ramírez 2014: 377-
383), sabemos que algunos lugares coinciden con aquellos en donde el obispo Martínez
Compañón habría fundado escuelas similares (Ferreñafe, Eten, San Pedro de Lloc, San
Miguel), lo cual constituye un claro antecedente educativo, aunque queda pendiente
averiguar cómo se produjo este relevo o paralelismo o confrontación, por mencionar
posibles escenarios. Asimismo, las cartas de pago encontradas nos permiten marcar
nuevos espacios con trayectoria educativa hasta ahora desconocida (Jequetepeque, Sin-
to, Collique). De este rápido esbozo, la primera impresión es clara. Existían numerosas
escuelas de primeras letras en el territorio a cargo del corregidor Vigil, que contaban
con una actividad constante mínima de tres años.

Una familia de la nobleza indígena dedicada a la educación

En cuanto a la vinculación étnica de los preceptores, las cartas de pago muestran una
seria limitación al no incluir este dato. Sin embargo, la revisión de los nombres sugiere
que, al menos, no todos los preceptores eran de origen español. Apellidos como Lla-
que, Niques y Pinco sugieren que el oficio de preceptor podía ser ejercido por mestizos
o indígenas. El siguiente caso confirma que los indígenas podían encargarse de la ense-
ñanza y que, incluso, podía ser controlado familiarmente.

El 28 de junio de 1768, momento de registro de la carta de pago, el preceptor de Lam-
bayeque, don Pedro Alcántara Niques, ya había fallecido. Fue su albacea e hija, doña
Justa Niques, quien recibió 60 pesos, correspondientes a los honorarios de los cinco ter-
cios comprendidos desde el tercio de Navidad de 1763 hasta el de San Juan de 1765, a
razón de 15 pesos por semestre. A finales de ese mismo año, el 17 de diciembre exacta-
mente, Sebastián Niques y López recibió del mismo corregidor el montante de 90 pesos

8 ARL, Protocolo Notarial, Manuel Gómez Guevara (1768-1770), N.° 2, ff. 70v-71r (n.° 123).
9 Otra referencia al pago de salario a preceptores en el siglo XVIII proviene del informe del visitador

general Jorge Escobedo. Fechado el 20 de agosto de 1784, el visitador indicó a las autoridades espa-
ñolas que el preceptor del colegio El Príncipe, destinado a los hijos de la nobleza indígena, recibía 300
pesos, monto notoriamente superior al de los preceptores provinciales (Alaperrine-Bouyer 2013: 320).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 98



Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras

correspondiente del tercio de Navidad de 1765 al de San Juan de 1768 (figura 1). Como
apreciamos, la tarifa fue vigente por un lustro, aunque lo más destacable es conocer la
sucesión de preceptores.

Figura 1. Carta de pago al preceptor de Lambayeque. Fuente:
Archivo Regional de Lambayeque (Perú), Protocolos Nota-
riales, Manuel Gómez Guevara, N.° 2 (1768-1770), Carta de
pago a preceptor de Lambayeque, Sebastián Niques y López

(f. 48v, n.° 139). Fotografía de Carlos Zegarra Moretti.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 99



Carlos Zegarra Moretti

Aunque la fuente notarial consultada no mencionó una vinculación parental entre Pe-
dro Alcántara Niques y Sebastián Niques y López, no resulta arriesgado sugerir un pa-
rentesco cercano. Lo anterior se refuerza por otra fuente. Pocos años después, en 1774,
Ángel Custodio Nuques Ynjuc y Jorge Nuques declararon ser indios principales y pre-
ceptores de niños. Incluso sabemos que la enseñanza la ofrecían en su propia residencia
(Zegarra Moretti 2023: 217). Según lo anterior, tenemos una evidencia documental de la
relación de la nobleza indígena con la enseñanza de primeras letras en la costa peruana.
Adicionalmente, ¿eran estos personajes familiares entre sí, dedicados por varios años a
la enseñanza y que los llevaba a adaptar su vivienda a estas funciones? Futuras inves-
tigaciones deben confirmar esta hipótesis, lo cual mostraría una fuerte conexión entre
nobleza, enseñanza y niñez, todo controlado de manera secular y local.

Conclusiones

Algunas conclusiones pueden ser esbozadas. El pago a un mismo preceptor por semes-
tres consecutivos de un monto constante sugiere que la enseñanza se venía desarro-
llando con cierta continuidad en dicho lugar. Aunque aún no se puede afirmar tajante-
mente, se propone considerar la labor de preceptoría como un oficio masculino y que
podía llegar a ser heredable. En esta misma línea, algunos apellidos podían indicar que
la labor no era exclusivamente de españoles, sino encomendada a mestizos o indígenas.
Caso sobresaliente es el de los Niques, de quienes se dispone de fuentes adicionales que
indican una actividad formativa a lo largo de una década, llegando a años previos de la
llegada del obispo de Trujillo.

En su detallada visita el prelado debió conocer que, si bien no necesariamente en ese
momento, algunos lugares habían tenido experiencia reciente de escuelas de primeras
letras, a cargo de la nobleza local y formada. Esto debió ofrecerle un derrotero para con-
tinuar e, incluso, reordenar la enseñanza. Una de las mayores reformas de Compañón
en la educación fue, entonces, pasar esta actividad al control obispal y ocultar el rol de
los preceptores civiles.

Referencias

Alaperrine-Bouyer, Monique
2013 La educación de las elites indígenas en el Perú colonial. Lima: Instituto Francés de

Estudios Andinos.

Castro, Felipe e Isabel Povea
2020 Los oficios en las sociedades indianas. México: Universidad Nacional Autónoma de

México.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 100



Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras

Del Busto Duthurburu, José Antonio
1953-1955 Un curioso reglamento para los maestros de escuela. Boletín del Instituto

Riva-Agüero 2:139–150.

Eyzaguirre, Jaime
1951 El conde la conquista. Santiago: Editorial Jurídica de Chile.

Ramírez, Susan
2014 Al servicio de Dios y de Su Majestad. Los orígenes de las escuelas públicas para niños

indígenas en el norte del Perú en el s. XVIII. Lima: Asamblea Nacional de Rectores.

Zegarra Moretti, Carlos
2023 Incas de buena conducta y útiles a la Corona. La instauración del cargo de procu-

rador general de naturales de la Audiencia de Cusco (1787-1824). Tesis doctoral.
Bonn: Universidad de Bonn.

Zevallos Quiñones, Jorge
1989 Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo: Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología.

Apéndice

# Protocolo Fecha de
pago

Lugar Preceptor Periodo de pago Monto
total

Monto
por tercio

1 N.° 86 28.06.1768 Lambayeque Pedro Alcántara
Niques (+)

De tercio de Navidad
de 1763 a tercio de
San Juan de 1765

60 pesos 15 pesos

2 N.° 123 29.11.1768 Jequete-
peque

Juan Paulino
Felipe

De tercio de Navidad
de 1763 a tercio de
San Juan de 1768

75 pesos 7 pesos
4 reales

3 N.° 124 30.11.1768 San Pedro
de Lloc

Juan Paulino
García Pinco

De tercio de Navidad
de 1763 a tercio de
San Juan de 1768

75 pesos 7 pesos
4 reales

4 N.° 139 17.12.1768 Lambayeque Sebastián
Niques y López

De tercio de Navidad
de 1765 a tercio de
San Juan de 1768

90 pesos 15 pesos

5 N.° 144 18.12.1768 Sinto y San
Miguel

Juan Andrés de
Castro y Manuel
Patasca

De tercio de Navidad
de 1763 a tercio de
San Juan de 1768

150 pesos 7 pesos
4 reales

6 Sin número
(continúa
del n.° 144)

18.12.1768 Collique y
Eten

Mariano Quepui
y Nicolás Cailip

No disponible No dis-
ponible

7 pesos
4 reales

7 N.° 149 24.05.1769 Ferreñafe Cornelio Llaque De tercio de Navidad
de 1763 a tercio de
San Juan de 1768

150 pesos 15 pesos

Cuadro 1. Detalle de pagos por protocolo.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 101



Carlos Zegarra Moretti

Transcripción

La transcripción ha sido realizada respetando al máximo el original tanto en las gra-
fías como en la puntuación. Todos los documentos pertenecen a la siguiente signatura
documental: Archivo Regional de Lambayeque (Perú), Protocolos Notariales, Manuel
Gómez Guevara, N.° 2 (1768-1770). El trabajo de archivo se realizó el 19 de mayo de
2025.

Documento 1. Carta de pago a doña Justa Nuques

�F. 85v�

N. 86„
Carta de �F. 86r�
pago, d.a Justa
Nuques Alvasea
de D.n Pedro
Alcantar [sic]
Nuques=
A
favor de d.n

Carlos Vigil

En el Pueblo de Lambayeque del correx.to de la �F. 86r� Ciu.d de
Saña en veinte y ocho dias del mes de Junio de mill Setecientos
Sesenta y ocho años, ante mi el Ess.no y testigos parecio presente
d.a Justa Nuques vecina de este dho pueblo Albasea y heredera de
D.n Pedro Alcantara Nuques, preceptor, que fue, de este referido
Pueblo ya difunto, á quien doy fee conosco, y torgó [sic] como tal
Alvasea, del referido que tiene recividos realm.te y con efecto de
su Señoria el S.r Gral° D.n Carlos Vigil teniente de Ynfanteria del
reximiento de Asturias Correxidor y Just.a m.or de esta dha Ciu.d y
Su Prov.a á cuio cargo corre la recaudacion de los reales tributos,
la cantidad de sesenta pesos de á ocho reales, por lo que debió
haver y percibir el dho d.n Pedro Alcantara padre de la otorgante
como preseptor con los tercios de Navidad de mil Setecientos
Sesenta y tres S.n Juan y Navidad de Setecientos Sesenta y quatro,
y S.n Juan de Sesenta y Sinco del Cargo de su Señoria, á razon en
cada tercio de quinse p.s, que los quatro componen los expresados
Sesenta p.s de los que se dio por entregada á su Satisfaccion y
renunció las Leyes de la pecunia y entrega y otorgó recibo, y Carta
de pago á favor del dho S.r assi lo dixo y firmó de su nombre
siendo testigos D.n Juan Ant° Paredes, D.n Fran.co Soxo, y D.n Jph
Gonsales presentes=

Ante mi
Man.l Gom.s Guevara [rúbrica]

Ess.no de Su Mag.d

Justa Niques [rúbrica]

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 102



Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras

Documento 2. Carta de pago a preceptor de Jequetepeque, Juan Paulino Felipe
(f. 71r, n.° 123)

�F. 71r�

N. 123
Carta de pago del
Prezeptor de
Jequetepeque
A favor del S.r G.l

D.n Carlos Vigil

En el Asiento de Guadalupe en veinte y nuebe dias del mes de
Noviembre de mill Setecientos sesenta y ocho años ante mi el
Escribano y testigos parecio Juan Paulino Phelipe preceptor del
Pueblo de Jequetepeq.e a quien doy fee conosco y otorgo que tiene
recividos realm.te y con efecto del S.r G.l D.n Carlos Vigil
Correxidor y Just.a m.or de esta Prov.a de Saña la cantidad de
Setenta y sinco p.s por lo perteneciente a los tercios de la Navidad
de Setesientos sesenta y tres, San Juan y Navidad de Sesenta y
quatro, S.n Juan y navidad de Sesenta y Sinco S.n Juan y Navidad
de Sesenta y seis, S.n Juan y Navidad de Sesenta y siete, y S.n Juan
de Sesenta y ocho, todos del cargo de dho S.or á rason cada tercio
de Siete p.s quatro r.s á su Satisfaccion y renunció las Leyes de la
pecunia y entrega, y otorgó recivo y carta de pago á favor del
referido D.n Jph Vigil, y d.n Jph Valdivieso presentes.
Juan Paulino Felipe [rúbrica]

Ante mi
Man.l Gom.s Guevara [rúbrica]

Ess.no de Su Mag.d

Documento 3. Carta de pago a preceptor de San Pedro de Lloc, Juan Paulino García
Pinco (f. 71v, n.° 124)

�F. 71r�

N. 124„
De pago del
preseptor de S.n

Pedro
A favor del S.r G.l

D.n Carlos Vigil

En el Asiento de Guadalupe de la Ciu.d de [roto] á los treinta dias
del mes de Noviembre [roto: de mil] setecientos sesenta y ocho
años, ante mi [roto: el] Ess.no y testigos parecio Juan Pa[roto]
�F. 71v� -cia Maestro preseptor del pueblo de S.n Pedro de Lloc a
q.n doy fee conosco y otorgo que tiene recividos realm.te y con
efecto del Señor G.l D.n Carlos Vigil Correx.or y Just.a m.or de esta
Prov.a la cant.d de Setenta y Sinco p.s por su salario q.e á rason de
siete p.s quatro reales en cada tercio montan los expresados pesos,
los que corresponden al de Navidad de mil setecientos sesenta y
tres, S.n Juan y Navidad de Sesenta y quatro, S.n Juan y Navidad
de Sesenta y Sinco, S.n Juan y Navidad de Sesenta y Seis, S.n Juan
y Navidad de Sesenta y siete, y S.n Juan de sesenta y ocho, [hueco:
todos] del cargo de dho Señor, y de la [hueco] cant.d se dio por
entregado á su satisfaccion y renunció las Leyes de la Entrega y

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 103



Carlos Zegarra Moretti

otorgó recibo y carta de pago a fabor del expresado Señor, y lo
firmó siendo testig.s D.n Jph Costales D.n Jph Albo, y d.n Jph
Valdivieso presentes=

Ju.n Paulino Garcia Pinco [rúbrica] Ante mi
Man.l Gom.s Guevara [rúbrica]

Es.no de su Mag.d

Documento 4. Carta de pago a preceptor de Lambayeque, Sebastián Niques y López
(f. 48v, n.° 139)

�F. 48v�

N. 139„
Carta de pago del
prector [sic]
Sebastian Nuques
de 90 p.s

A favor del S.r G.l

D.n Carlos Vigil

En el Pu°. de Lamb.e en diesisiete dias de el mes de diciembre de
mil setesientos sesenta y ocho años ante mi el ess.no y testigos
parecio d.n Sebastian Nuques Preseptor de este dho Pu°. a q.n doy
fe conosco y otorgó q.e tiene recividos realm.te y con efecto de el
señor gral° D.n Carlos Vigil Correg.or y Just.a mayor de esta Prov.a

a cuio cargo corre la recaudacion de el Real tributo la cantidad de
Noventa pesos de á ocho rr.s por lo perteneciente á su salario de
tal Preseptor en los Seis tercios q.e son [tachado: S.n Juan de
Setesientos] Nav.d de Sesenta, y sinco S.n Juan y Nav.d de sesenta
y seis S.n Juan y Nav.d de sesenta y siete y S.n Juan de sesenta y
ocho á rason de cada tercio de quinse p.s; y de dha cantidad se dio
por entregado a su satisfacsion y renuncio las Leyes de pecunia y
entrega y otorgó recibo y carta de pago a fabor de el dho Señor
Correg.r y lo firmo siendo testigos d.n Mathias Munar d.n Fran.co

Sojo y d.n Antonio Albo presentes=
Sebastian Nuq.s y Lop.s [rúbrica]

Ante mi
Man.l Gom.s Guevara [rúbrica]

Ess.no de Su Mag.d

Documento 5. Carta de pago a preceptores de Sinto y San Miguel, Juan Andrés de
Castro y Manuel Patasca (ff. 46r-46v, n.° 144)

�F. 46r�

N. 144„
De pago de 300 p.s

los presetor.s de
Sinto y S.n Mig.l

Juan Andres de
Castro y Manuel
Pa- �F. 46v� tasca.

En el Pueblo de Lambayeque en dies y ocho dias del mes de
Diciembre de mill Setecientos sesenta y ocho años ante mi el
Ess.no y testigos [sic] Juan Andres de Castro preseptor de Cinto, y
Manuel Patasca, en el de S.n Miguel á quienes doy �F. 46v� fee
conosco, y otorgaron haver recivido del S.r Gral° D.n Carlos Vigil
Correxidor y Justicia mayor de esta Prov.a la cant.d de trecientos
pesos de á ocho rreales por lo pertenecientes á sus salarios de tales

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 104



Nuevas fuentes para el estudio de la educación de primeras letras

A favor del S.r G.l

D.n Carlos Vigil
preceptores, en los dies tercios q.e del Cargo de dho S.r que son
Navidad de sesenta y tres, S.n Ju.n y navidad de Sesenta y quatro,
S.n Ju.n y navidad de Sesenta y Sinco, S.n Ju°, y navidad de Sesenta
y Seis, S.n Juan, y navidad de Sesenta y Siete, y S.n Ju° de Sesenta y
ocho, á rason en cada tercio de quinse p.s y de dha Cantidad de
los expresados trecientos p.s [ilegible: ¿hasi?] los porque les toca
se dieron por entregados a su satisfaccion y renunciaron las Leyes
de la entrega, y otorgar.n recibo y carta de pago á favor de dho S.r

y lo firmaron siendo testigos D.n Jph Albo, D.n Fran.co Soxo, y D.a

Antonia Paderes presentes=
Juan Andres de Castro [rúbrica]

Manuel Patasca [rúbrica]
Man.l Gom.s Guevara [rúbrica]

Ess.no de Su Mag.d

Documento 6. Carta de pago a preceptores de Collique y Eten, Mariano Quepui y
Nicolás Cailip (f. 47v, s. n.)

�F. 17v�

En el Pueblo de Lambayeque en Dies y ocho dias del mes de
Diciembre de mill Setecientos sesenta y ocho años; ante mi el
Escribano y testigos parecieron Marcos Quepui, y Nicolas Cailip
receptores de Collique, y pueblo de Eten a quienes doy fe conosco,
y otorgaron que tienen recividos realm.te y con efecto del S.r Gral°.
D.n Carlos Vigil Correx.r y Just.a mayor de esta Prov.a a cuio cargo
corre la Recaudacion de los reales tributos, la Cantidad [sic]

No corrió [rúbrica]

Documento 7. Carta de pago a preceptor de Ferreñafe, Cornelio Llaque (ff. 36v-37r,
n.° 149)

�F. 36v�

N. 149„
Carta de pago de
150 p.s Cornelio
Llaque Precept.r

de Ferreñafe.
A favor del S.r G.l

D.n Carlos Vigil.

En el Pueblo de Lambayeque en beinte y quatro dias de el mes de
Mayo de mil Setecientos Sesenta y Nuebe años Ante mi el
Escrivano y testigos parecio Cornelio Llaque Maestro Preseptor
de el Pueblo de Ferreñafe a quien doi fe conosco y otorgo q.e tiene
resividos realmente y con efecto de el S.r Gral° D.n Carlos Vigil
Correx.r y Justicia mayor de esta Provincia la cantidad de siento
sinquenta pesos por lo perteneciente a su salario de tal Preseptor
en los tercios de Navidad de Zetesientos Secenta y tres San Juan y
Nabidad de Sesenta y quatro San Juan y Nabidad de sesenta y
Sinco San Juan y Nabidad de Sesenta y Seis San Juan y Nabidad

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 105



Carlos Zegarra Moretti

de Sesenta y Siete y San Juan de Sesenta y ocho de el cargo de dho
S.r a rason en cada tercio de quinse pesos, y dha cantidad se dio
por entregado a su �F. 37r� Satisfacion [sic] y renuncio las Leyes
de la entrega y otorgó resibo y carta de pago a fabor de el
expresado Señor y lo firmo siendo testigos el Coronel D.n Joseph
Vigil el ayudante Mayor D.n Ygnacio de Lara y el ayudante D.n

Marcelino Sienfuegos presentes=
Cornelio Zipriano Yaque [rúbrica]

Ante mi
Man.l Gom.z Guevara [rúbrica]

Es.no de Su Mag.d

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 106



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la
extracción
Potosí in the Global Silver Age (16th-19th Centuries). Editoras: Rossana

Barragán, Paula C. Zagalsky, 2023. 489 pp. ISBN: 978-90-04-52867-3.

Leiden: Brill, Paperback: 188,57 €. Open Access, E-Book PDF.

Paola Revilla Orías
Universidad Católica Boliviana San Pablo (La Paz, Bolivia); Investigadora asociada al Centro de Estudios
Históricos de la (CEH-UBO) (Santiago de Chile, Chile)
ORCID: 0000-0002-8301-4963
previlla@ucb.edu.bo; p.revillao@gmail.com

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 107–110
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3317

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://brill.com/display/title/62404
https://brill.com/display/title/62404
https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3317
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Paola Revilla Orías

Palabras preliminares

El quehacer de los historiadores e historiadoras suele ser silencioso. Sentados en salas
de archivo y bibliotecas en las que trabajan pacientemente por horas, durante días, me-
ses, escudriñando en el pasado y en las distintas lecturas a las que hechos y procesos
han movido. Después, cuando los datos han sido sistematizados y la investigación to-
ma punto en la pluma de quienes se dedican a este oficio, la propuesta adquiere voz,
pasa a evaluación de pares y puede, por fin, ser difundida. Este proceso, como sabemos,
suele demorar meses.

A algunos historiadores los mueven un afán más abarcador, aunque implique mucho
más trabajo. No solo quieren a dar a conocer sus hallazgos y reflexiones sino aquellas de
colegas que vienen atendiendo problemáticas similares, para que los lectores puedan te-
ner un panorama más completo de la mirada en perspectiva histórica, actualizada. Una
tarea de este tipo no solo implica mover a los autores elegidos a aceptar la invitación,
sino meses de correspondencia e intercambios intelectuales, en paralelo a la búsqueda
de espacios y fondos que permitan sacar a luz no un solo texto sino un volumen de
textos.

Esta labor es precisamente la que han llevado adelante las historiadoras y coordinado-
ras de Potosí in the Global Silver Age (16th—19th Centuries), Rossana Barragán y Paula C.
Zagalsky. Fue publicado el año 2023 por Brill dentro de la serie “Studies in the Social
History of the Global South”, editada por Touraj Atabaki, Rossana Barragán y Stefano
Bellucci para poner en valor la producción historiográfica desde y sobre América Lati-
na. Casi quinientas páginas con once contribuciones, sensiblemente dedicadas a María
Ullivarri (1976-2021), cuyo doloroso fallecimiento ha dejado un vacío innegable entre
quienes la conocimos, quisimos y valoramos en su entrega a la historia social y laboral.

La doctora Rossana Barragán es ampliamente conocida dentro y fuera de Bolivia por
su trabajo y reflexión atenta a la historia de este país en el corazón de Sudamérica que
pronto conmemorará doscientos años de existencia política independiente y gran parte
de cuyo territorio fuera por casi cuatros siglos, parte de la Monarquía Católica española
(1538-1825). La dedicación de Barragán a la historia social la han llevado esta última
década a concentrarse en el día a día de azogueros, k’ajchas, trapicheros y trapicheras,
inmersos en distintos procesos que ha atendido con particular ahínco en el entrama-
do relacional del Potosí colonial; cuando el mineral de la Villa Imperial sus montañas
movían la economía mundial. Más allá de sus investigaciones personales, Barragán ha
impulsado varios proyectos y actividades entre Sudamérica y Europa para el estudio de
los mundos del trabajo y de los trabajadores. Recuerdo haberla conocido planificando
junto a Amaru Villanueva, el amplio “Congreso Latinoamericano y del Caribe Traba-
jo y Trabajadores: pasado y presente”, que logró reunir a cientos de investigadores de
distintas disciplinas y público en la ciudad de La Paz, Bolivia, con el apoyo del Interna-
tional Institute of Social History con sede en Ámsterdam, el Centro de Investigaciones

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 108



Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción

de la Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, Re-Work de Berlín, la Orga-
nización Internacional del Trabajo, la FLACSO del Ecuador y la Universidad Mayor de
San Andrés en La Paz. A pesar de la magnitud de este evento, Rossana lo asumió con la
seguridad y dedicación propias a de su dinámica como investigadora, concernida con
la difusión amplia del conocimiento generado desde este lado del mundo.

Precisamente en este encuentro participó la doctora Paula C. Zagalsky, cuya dedicación
a los estudios sobre Potosí colonial remontan ya a varias décadas atrás. Autora de Obe-
decer, negociar y resistir: tributo y mita indígena en Potosí, siglos XVI-XVII, Zagalsky (2023)
ha venido reflexionando sobre las visitas llevadas adelante en la región potosina, los
tributarios, mitayos y mingas, hombres y mujeres, en sus trajines entre la urbe y sus
comunidades. Radicada en Buenos Aires y parte del Consejo Nacional de Investigacio-
nes Científicas (CONICET), su esfuerzo historiográfico la ha llevado a ser reconocida en
distintas redes de investigadores bolivianistas. Una de ellas, la Asociación de Estudios
Bolivianos (AEB), de cuya mesa directiva fue parte; pero, además, de comunarios como
el investigador y viajero Samuel Flores Cruz, representante de los Qhara Qhara en Po-
tosí, que se ha mostrado muy atento al trabajo de Zagalsky, invitándola a ser parte de
diferentes eventos que buscan la socialización de la memoria histórica de esta nación
indígena.

De la mano de estas dos historiadoras es que ha tomado cuerpo el volumen que en
estas páginas reseñan tres destacados académicos: Carlos David Navarrete Gómez, in-
vestigador del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social
(CIESAS); Elizabeth Penry, profesora de la Fordham University en Nueva York y Bernd
Hausberger profesor e investigador del Colegio de México (Colmex). A los tres, va mi
agradecimiento por aceptar ser parte de esta iniciativa, movida por Danitza Márquez,
Sergio Bebin, Carlos Zegarra y Joaquín J. A. Molina M., dentro de Notas de Antropologías
de las Américas (NAA), editada por el Departamento de Antropología de las Américas de
la Universidad de Bonn. El Simposio de Libros que verán a continuación viene además
aderezado por unas palabras de réplica de la coordinadora Paula C. Zagalsky, a cuyos
criterios se ha sumado Rossana Barragán. Iniciativas de este tipo, que permiten al lec-
tor contar no con una sino con tres reseñas y con la voz de las autoras/coordinadoras,
resultan fundamentales para mover a la lectura informada sobre la actividad historio-
gráfica en y sobre Latinoamérica.

Agradezco la invitación de NAA y la confianza depositada para reunir en este esfuerzo
a reseñadores y coordinadoras, así como la atención puesta en este volumen que nos
transporta a Potosí, dentro del contexto de Charcas colonial.

Paola Revilla Orías
La Paz, 25 de mayo de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 109



Paola Revilla Orías

Referencias

Zagalsky, Paula C.
2023 Obedecer, negociar y resistir: Tributo y mita indígena en Potosí, siglos XVI y XVII.

Lima: Banco Central de Reserva del Perú e Instituto de Estudios Peruanos.
314 págs.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 110



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción

Los confines del mundo como centro
La Villa Imperial de Potosí en la globalización temprana

Bernd Hausberger
El Colegio de México (Ciudad de México, México)
ORCID: 0000-0003-4942-1677
bhausberger@colmex.mx

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 111–114
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3318

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3318
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Bernd Hausberger

Potosí in the Global Silver Age (16th-19th Centuries) reúne, además de una sustanciosa
introducción de las editoras Rossana Barragán y Paula Zagalsky, once capítulos de otros
tantos autores que versan sobre el probablemente más importante centro minero de la
historia que fue la Villa Imperial de Potosí. En el limitado espacio del que dispongo
difícilmente se puede hacer justicia a todos los temas tratados en el libro. Me centro, por
lo tanto, en su dimensión global, puesta de relieve en el título de la obra, explorando
más de cerca la inserción de la historia potosina en la Historia Global, entre los siglos
XVI y XIX. Conviene aclarar que entiendo la Historia Global, de forma pragmática,
como un enfoque en relaciones, interacciones e interdependencias suprarregionales y
transfronterizas de todo tipo y en sus repercusiones en diferentes escalas de observación
y análisis (globales, regionales, locales, individuales, etc.). No cabe duda de que el inicio
de la explotación de los yacimientos argentíferos en el Cerro Rico ha dejado una decisiva
impronta no sólo en su región, sino en el conjunto del Imperio Español, en Occidente
y en el resto del planeta, así como en la articulación de las relaciones entre las cuatro
partes del mundo, para parafrasear a Serge Gruzinski. La plata americana, en particular
la potosina, lubricó los flujos mercantiles de la temprana globalización y los sistemas
monetarios y fiscales de la época.

Potosí, por lo tanto, ofrece una excelente oportunidad para poner a prueba las inquietu-
des de la Historia Global que el libro aprovecha desde diversos ángulos. Ciertamente,
que los flujos de plata hayan sido los que facilitaron las conexiones transcontinentales
de la Villa Imperial no requiere mayor demostración. Los artículos: “The Silver of Po-
tosí, 1580-1630. The Beating and Pumping of One of the Hearts of Early Globalization”
de Mariano Bonialian, “The Hangover. Global Consequences of the Great Potosí Mint
Fraud, c. 1650-1675” de Kris Lane, “From the Ratio to Rothschild. Silver and Quicksil-
ber–Recovering the Past for the Future in Nineteenth-Century Potosí (1800-1858)” de
Tristan Platt (a quien todos recordamos con cariño), no se limitan a reproducir lo co-
nocido, sino que ofrecen visiones frescas de las conexiones que la plata hizo posible.
Lane muestra cómo las alteraciones de la producción de plata y de su acuñación en
moneda obligaron a gobernantes de todo el mundo a ajustar sus políticas monetarias.
La plata que salía de la ciudad tuvo correspondencia con las entradas de mercancías,
gran parte de origen asiático, como analiza el texto de Bonialian y, de medios produc-
ción, sobre todo el mercurio, tratado por Platt. Este autor no centra su atención en el
monopolio real de azogue sino en la época después del desmantelamiento del imperio
español, cuando los Rothschild controlaban en buena medida el suministro del metal
líquido, imprescindible para el refinamiento de las enormes cantidades de minerales
que seguían sacándose de las minas americanas. Aunque tratan diferentes épocas, los
tres artículos ponen de manifiesto la dependencia mutua de las escalas. Por un lado,
la villa andina y sus sistemas productivos dependían de la importación de mercancías
y medios de producción que llegaban de diferentes partes de América, pero también
de lejanas regiones europeas y asiáticas. Por otro lado, los flujos comerciales y la cons-
trucción de sistemas fiscales y, de esta manera, la economía y la formación estatal en

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 112



Los confines del mundo como centro

general, se beneficiaban del constante suministro de plata americana, predominante-
mente potosina hasta mediados del siglo XVII.

Esta dependencia se dio también en el campo del trabajo, tema que se trata transversal-
mente en varios capítulos del libro y, en particular, en: “The Market of Small Freedoms.
Labor Negotiation in Seventeenth Century Potosí” de James Almeida. Confirmando los
clásicos estudios de Carlos Sempat Assadourian y de Enrique Tandeter, queda demos-
trado que la minería vinculada con los mercados exteriores distaba de ser un enclave en
el mundo tradicional andino, al que más bien estaba firmemente integrada. Los adep-
tos de la Historia Global no debemos olvidar que lo global no lo era todo (y no lo es),
sino que es la suma de procesos de integración local y regional más estrechos. Vale re-
cordar que, en términos de valor, los productos importados a Potosí provenían, sobre
todo, de las regiones aledañas (cercanas y más lejanas), formando el mercado interno
colonial andino estudiado por Assadourian (1979). La forma de esta integración regio-
nal determinó esencialmente el funcionamiento tanto de la economía minera como de
las sociedades originarias, en particular en las zonas sometidas a la mita. Almeida, sin
embargo, hace el importante énfasis en que las relaciones laborales eran asimétricas,
sin que esto haya impedido los espacios de negociación y de agencia para conservar y
lograr “pequeñas libertades” (al lado de las que se perdían).

Así, las relaciones globales de Potosí no sólo estaban articuladas como flujos de inter-
cambio: plata–mercancía, plata-mercancía–trabajo, sino que eran estructurales. Por un
lado, fueron construidas por las reglas político-administrativas y las instituciones im-
puestas por el imperio español, como queda especialmente claro en el caso de la mita.
Ciertamente, la mano de la Metrópoli no era omnipotente, más era omnipresente y, se
hizo sentir en la organización de los grupos de empresarios mineros como demuestran
los textos de Paula Zagalsky y de Rossana Barragán, en la organización de la energía
hidráulica para los ingenios mineros como revela Julio Aguilar, en el manejo de la amo-
nedación como señala Masaki Sato y, en los discursos y debates acerca de la innovación
tecnológica que trata Renée Raphael. En este último capítulo, por cierto, se ve también
que la ciencia, en la época estudiada, aún no se había diferenciado como campo propio
en términos bourdelianos.

Con lo que acabamos de referir estamos apartándonos de los típicos temas de la Historia
Global, pero, podemos constatar el carácter relacional propio a la historia, del que las
relaciones globales son una articulación más amplia. El libro nos recuerda además que
la red de vinculaciones e interdependencias no sólo se tiende de forma horizontal en el
espacio, entre regiones, Estados, grupos o individuos, sino también en el tiempo. Podría
pensarse que entre historiadores no es necesario insistir en ello, ya que el eje temporal
define la disciplina. No obstante, enfoques que se centran en relaciones o redes, a veces
tienden a privilegiar el espacio a costa del tiempo. Así, uno de los temas más fascinantes
del libro es la inserción de la Villa Imperial de Potosí en la historia de larga duración.
La propia distribución de los temas tratados a lo largo de todo el periodo conlleva una

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 113



Bernd Hausberger

idea de dinamismo temporal. Destaca, el texto de Thérèse Bouysse-Cassagne: “Potosí
Revisited. Toward a Pre-Hispanic Potosí”, donde la autora demuestra lo reduccionista
que puede ser contar la historia La historia de la Villa Imperial solo a partir de la llegada
de los españoles.

La historia de Potosí sigue siendo fascinante. El presente libro no busca contarla en to-
das sus facetas, pero se nos abre a múltiples perspectivas para diversificar y profundizar
lo que, hasta aquí, creemos saber de ella.

Referencias

Assadourian, Carlos Sempat
1979 La producción de la mercancía dinero en la formación del mercado interno colo-

nial. En: Enrique Florescano (ed.), Ensayos sobre el desarrollo económico de México y
América Latina (1500–1975), pp. 223–292. México: Fondo de Cultura Económica.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 114



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción

¿Un libro más sobre historia de la minería de
Potosí?

David Navarrete G.
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social (Ciudad de México, México)
ORCID: 0000-0003-4663-2604
hyrco@ciesas.edu.mx

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 115–118
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3319

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3319
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


David Navarrete G.

Situándonos en el terreno de las suposiciones, pensemos en que pudiera haber alguien
que, teniendo interés en la historia de la minería andina y familiarizado con su histo-
riografía, se hiciera esta pregunta al tener por primera vez frente a sus ojos: Potosí in the
Global Silver Age (16th-19th centuries). Mi respuesta, también inmediata, sería: “Sí, otro
libro, pero no cualquier libro”. De esta forma iniciaría un diálogo con mi imaginario
interlocutor acerca del robusto ejemplar de casi 500 páginas coordinado por Rossana
Barragán y Paula Zagalsky, publicado en 2023 por Brill. Digo diálogo, no defensa del
libro, pues este se sostiene con firmeza por sí solo. Un presagio de sus fortalezas es la
portada, que ilustra acertadamente uno de los propósitos medulares de la obra: desta-
car la importancia de Potosí y su papel como bisagra en la configuración del espacio
global bosquejado en el mapamundi de época situado en la parte central de la portada.

El estudio introductorio de Barragán y Zagalsky es el primer y sólido argumento que
ofrece el libro acerca de las conexiones que existieron entre el desarrollo local y regional
de Potosí y las dinámicas y cambios económicos globales del capitalismo mercantil e
industrial de los siglos XVI al XIX. La intención expresa de las autoras de abrir espacio
a este libro dentro de la extensa y sustanciosa producción historiográfica sobre la mine-
ría del Potosí y, el deseo de que sea considerado como una contribución que actualiza y
ofrece nuevas perspectivas en la materia, está asentado en los once capítulos que com-
ponen la obra, fruto de investigaciones basadas en años de investigación en archivos,
de autores de Argentina, Bolivia, Escocia, Estados Unidos, Francia, Japón y los Países
Bajos. Algunos son investigadores consolidados y otros se encuentran en etapas más
tempranas de su trayectoria en la investigación histórica. Esta diversidad del grupo de
autores hace presente la confluencia de miradas que ha caracterizado y dinamizado a
la historiografía más reciente sobre Potosí y, también, hace del libro una certificación
puesta al día de los beneficios que resultan de la conjugación de miradas expertas y de
abordajes animados por nuevas generaciones de historiadoras e historiadores.

Este es un libro que debe recorrerse y conocerse sin prisa y con pausas. Permite ser abor-
dado con distintas estrategias de lectura, una de ellas, siguiendo los trazos temáticos de
las cuatro grandes agrupaciones en que se divide. La primera parte está integrada por
tres capítulos: el de Thérèse Bouysse-Cassagne, dedicado al examen de la vinculación
de las características geológicas, los cultos y prácticas religiosas y culturales y, la ex-
plotación laboral. En el segundo capítulo, Heidi Scott ofrece un análisis convincente
de cómo el conocimiento geológico se entrelazó con la política laboral en las minas de
Potosí; y, el de Renée Raphael, que hace un pertinente llamado a prestar la debida aten-
ción a los límites de la documentación generada con fines administrativos y políticos
cuando se estudia la generación y difusión del conocimiento científico y técnico en la
minería potosina de fines del siglo XVI. Valdría la pena trasladar esta recomendación,
así como el empleo del concepto de geología política -aplicado por Scott y Raphael en
estos estudios sobre Potosí-, a otros momentos y espacios mineros coloniales como los
de la Nueva España.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 116



¿Un libro más sobre historia de la minería de Potosí?

La segunda parte abre con el capítulo de Julio Aguilar, que destaca la diversidad y el rol
clave que jugaron los trabajadores de la compleja y estratégica infraestructura hidráu-
lica que permitió el funcionamiento de las minas de Potosí. En el capítulo siguiente,
James Almeida, tomando como base el espacio laboral de la Casa de Moneda, introdu-
ce el concepto de “mercado de pequeñas libertades” para confeccionar una caracteriza-
ción más cabal de las negociaciones y logros de ciertos trabajadores para mejorar sus
condiciones. Este planteamiento invita a afinar nuestra apreciación del sistema laboral
coactivo de la época.

En el primer capítulo de la tercera parte, Mariano Bonialian ofrece una visión detallada
de la producción y circulación de la plata de Potosí durante el siglo XVI y principios del
XVII, revelando cómo este centro minero no solo fue fundamental para la economía co-
lonial, sino que también desempeñó un papel crucial en los procesos de globalización
emergente. El capítulo de Paula Zagalsky toma como punta de lanza el significado y
empleo del término minero en el tránsito del siglo XVI al XVII para componer un su-
gestivo y revelador examen de la heterogénea composición de los productores mineros
y de su agencia. Cierra la tercera parte del libro la contribución de Rossana Barragán,
quien analiza los factores que estuvieron en la base de la recuperación productiva de Po-
tosí en el siglo XVIII, destacando el papel crucial de la producción informal y a pequeña
escala. Estos trabajos de Zagalsky y Barragán son una pertinente llamada de atención
sobre la necesidad de que los historiadores ampliemos nuestro foco de atención, de
forma sistemática, a actores y grupos sociales poco estudiados, en comparación con el
mucho mayor tratamiento que se ha dado a los grandes empresarios y refinadores en
la historiografía colonial latinoamericana.

La cuarta parte incluye dos capítulos sobre el fraude de la Casa de Moneda ocurrido
a mediados del siglo XVII. El primero, de Masaki Sato, es un examen minucioso del
rol que jugaron los oidores y sus redes de complicidad en este escándalo. Este fraude
fue un evento extraordinario por sus consecuencias y alcances internacionales. La re-
construcción del sistema administrativo y judicial que hace Sato evoca las condiciones
estructurales de corrupción y tráfico de influencias en las que operaba la minería colo-
nial, que con frecuencia obviamos en nuestras investigaciones. Por su parte, Kris Lane
proporciona un análisis exhaustivo sobre los efectos locales y las consecuencias globales
del fraude, revelando las complejas interacciones entre corrupción, economía y poder
en este contexto colonial. En el último capítulo, Tristan Platt examina la intersección
entre la economía de la plata en Potosí y el surtimiento de mercurio durante la primera
mitad del siglo XIX. Este análisis proporciona una visión detallada sobre cómo las re-
laciones comerciales y económicas en torno a la plata y al mercurio moldearon tanto la
historia local de Potosí como su lugar en la economía mundial.

Todo libro de historia bien logrado tiene la virtud de animar reflexiones y despertar
inquietudes para continuar investigando. Si bien un valor destacado de la obra reseña-
da radica en cómo combina la macrohistoria con la microhistoria, al concluir su lectura

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 117



David Navarrete G.

queda la sensación de que se da mayor peso al impacto global de Potosí que a la diná-
mica local. Capítulos específicos sobre la vida cotidiana y las tensiones sociales dentro
de Potosí habrían ayudado a compensar este relativo desbalance. El análisis también
podría haber sido más profundo en cuanto a la participación de las mujeres que, como
sabemos, es crucial para entender mejor cómo se sostenía el sistema.

En otro plano, pese al éxito del libro al analizar Potosí en un contexto global, pesa en
el enfoque la perspectiva europea colonial. En el estudio introductorio y en varios de
los capítulos se percibe el propósito de conectar la “periferia” con la “centralidad” para
dejar atrás la posición subalterna de la primera. Se podría cuestionar si el libro aborda
adecuadamente las perspectivas americanas o si refuerza narrativas coloniales tradicio-
nales al enfatizar los efectos de la dinámica potosina para Europa y el sistema mundial.
Estos puntos reflejan debates comunes en la historiografía global y colonial que distan
de haberse cerrado y en los que Potosí in the Global Silver Age ya participa.

A manera de cierre. Estamos frente a una obra de consulta y referencia que hay que
tener a mano. La copiosa información documental y bibliográfica acerca de los diversos
temas, actores, momentos y espacios tratados es uno de sus atributos más evidentes. A
ellos se añade la pertinencia y actualidad de las preguntas centrales que animaron la
construcción de la obra. La suma de las respuestas dadas a través de los once capítulos
conectando lo local con lo global, cumple el propósito de confirmar y poner al día los
argumentos por los cuales se ha establecido a Potosí como uno de los más destacados
epicentros de la economía global durante la modernidad temprana.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 118



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción

Potosí, too, is Worth its Song

Elizabeth Penry
Fordham University (New York, United States)
ORCID: 0009-0008-3321-7050
spenry@fordham.edu

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 119–123
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3320

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3320
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Elizabeth Penry

In the mid 1990s I took a tour of a Potosí mine with a small group of tourists. Our
guide encouraged us to buy coca leaves, sold from enormous bags by Andean market
women, to offer the miners we met. Used by miners for centuries to relieve hunger and
exhaustion, we tourists chewed coca to help alleviate the altitude and claustrophobia of
the mine. The entrance to the mine was icy but as we descended deeper with our open-
flamed carbide lamps, we peeled off our coats in the heat. There were no guard rails
or ropes or lights beyond our own helmet-lamps, or protection from the mineral dust
produced by dynamite blasts. Deep in the mine, we came face to face with the “Tío”, a
devil like character to whom miners offer coca and alcohol for protection in the mine.
As Thérèse Boysse-Cassange tells us in the first chapter of this collection of outstanding
essays, in preinvasion times, the mountain of Potosí was a waka, a sacred place. It
remains so today. Others described the preinvasion mountain as having human-like
agency, it could roam the countryside to conquer and make alliances (Cruz 2013). But
in the Early Modern era Potosí was truly agentive: it drove worldwide capitalism.

I recalled my brief, but harrowing experience in the mines as I read the essays in
Rossana Barragán and Paula Zagalsky’s new edited collection of essays Potosí in the
Global Silver Age which brings together the most cutting edge research on the Cerro Rico
for the Anglophone reader. Until now monolingual English readers were limited to a
few key works such as Jane Mangan’s Trading Roles (2005) or Kris Lane’s Potosí (2019).
English language readers are now finally grasping the massive, worldwide impact of
Potosí silver, so widely recognized among Early Modern people that indigenous intel-
lectual Felipe Guamán Poma de Ayala could opine around 1615 that: “Thanks to [Po-
tosí’s] mines, Castile is Castile, Rome is Rome, the Pope is Pope and the [Spanish] king
is monarch of the world” (cited in Lane 2019: 67). However important Potosí was to
global capitalist expansion, as an ethnohistorian I am particularly concerned with hu-
man agency, the telling accounts of the men and women who called the Villa Imperial
home, if only temporarily. The collection of articles here, though frequently more em-
pirically than narratively driven, demonstrate how that human agency was thoroughly
entwined with the global economic consequences of the “mountain that eats men”.

Several of the articles challenge the traditional idea of mita as exclusively or primarily
mining labor. Paula Zagalsky’s in-depth explication of minero is a reminder that lan-
guage is organic; depending on the context or time frame minero could be a poorly paid
indigenous day laborer but could also refer to the mine owner. With a close examination
of the distribution of mita labor, Zagalsky proves that a substantial number of mines
were owned by women. Surprisingly enough, her analysis reveals that only about 30
per cent of indigenous mitayos labored in the mines, most (68 per cent) went to process-
ing mills. In like fashion, Julio Aguilar points out that mitayos were the main workforce
for the hydraulic infrastructure, the extensive network of water works that drove mine
production. Aguilar argues that mitayos were not just a labor force, but purposefully re-
cruited as part of an “exchange of technologies and environmental knowledge” (p. 204).
This points to an exciting new avenue of research.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 120



Potosí, too, is Worth its Song

Indigenous people were not the only coerced labor force in Potosí. James Almeida
takes us into the world of enslaved Africans in the first half of the 17th century to
look at their “market of small freedoms”. He makes a contrarian argument that in
pre-Enlightenment times manumission was not usually the goal for enslaved people
as it was nearly unattainable. Enslaved people in Potosí had few opportunities to rent
out their labor and, if manumitted, still had obligations to the enslaver. Tellingly, he
also analyzes how differently African and indigenous people were treated; indigenous
laborers had greater access to the legal system with interpreters and public defenders.

Not all labor in Potosí was coerced: Rossana Barragán demonstrates the importance of
the k’ajchas (sometimes spelled q’aqchas), in the second half of the 18th century. K’ajchas,
a multiethnic group of miners who worked for their own profit and, who were, de-
pending on your perspective, either thieves or capitalists. Amazingly, Barragán shows
k’ajchas produced half the silver in Potosí in 1754-1800. Little wonder then that rich
azogueros proposed draconian measures to crush the k’ajchas: (re)enslave those k’ajchas
of African descent; return indigenous people to their rural reducciones; or, if they were
perceived to be European, force them to behave as “Spaniards” (Abercrombie 1996).
An unworkable, drastic attempt to halt the mixtures of people that transgressed colo-
nial categories. Like Zagalsky, Barragán brings women into the picture to show that up
to one third of trapiches (rudimentary mills for silver) were run by women. Surprisingly,
not all silver milled in Potosí was mined there. Much of the trapiche output was silver
brought from other mining districts. All this complicates our vision of Potosí.

Heidi Scott convincingly reminds us that no knowledge is transparent, accounts of Po-
tosí’s geology were “inescapably political” (108) and “enmeshed within realms of moral
debate” (p. 135). She reveals how Victorián de Villava, district attorney and public de-
fender for indigenous people turned Pedro Vicente Cañete y Domínguez’s pro-mita ar-
guments on their head. Villava, a leading figure of the Enlightenment in the Audiencia
of Charcas, countered that if, as Cañete argued, the mines are so depleted, how can
the crown ask indigenous people to work them? Likewise, Renée Raphael shows us
how administrative documents, in particular those testing methods for refining silver
should not be read as a transparent “window into the scientific and technical culture
of Potosí but as a performance of that culture made legible according to accepted legal
and administrative practices intended for political ends” (p. 145). In the case of silver
testing, it seems to have been mostly in the hands of royal notaries who at other times
might just as easily be called upon to record a will or bill of sale.

Mariano Bonialian illustrates that this was indeed a “global silver age” as he traces the
movement of Peruleros, agents who traveled Europe and Asia exchanging Potosí silver
for luxury goods. In the last decade of the 16th century, 40 per cent of the silver that
circulated worldwide was from Potosí, driven largely by Chinese law that required tax
to be paid in silver. Tristan Platt brings the global movement of silver and mercury
into the 19th century and questions whether floating cheap coins was in the new nation

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 121



Elizabeth Penry

of Bolivia’s real interest. Turning to the great mint fraud, Masaki Sato demonstrates
that the criminal behavior of the fraudsters was fundamentally socially acceptable. Far
from being ostracized, the counterfeiters played cards with leading politicos of the Au-
diencia of Charcas, who were clearly aware of the fraud. Likewise, Kris Lane argues
that merchants in Lima likely knew what was going on and chose not to act. Poetically,
Lane uses the term “hangover” to describe the aftermath that was “suffered by ordinary
working people, those stuck with money they could not easily ‘pass on’”. Restoring
faith in Potosí currency took decades. In the meantime, commerce froze, food prices
shot up and with failed harvests, people were literally starving in the aftermath of the
fraudulent silver coinage.

These chapters go a long way to disrupt our usual understanding of Potosí and point to
new, vibrant areas of research. While the empirical research is impeccable (and certainly
necessary), if anything is missing from the volume it would be a more narrative history
of the local or global impact of Potosí. A more literary history, one that can move the
emotions as well as activate the intellect would be a welcome addition to the Potosí
canon.1 That type of history would make it easier to understand that even though mita
was coerced, very poorly renumerated, and known to lead to an early death, colonial
people sometimes took great pride, seeing mita service as both as a rite of passage into
adulthood and as part of their pact with the king which guaranteed their land (Platt
1982). Even during the Great Rebellion of the 1780s, many indigenous communities
continued to send mita workers to Potosí (Penry 2019). Today’s miners, heirs of k’ajchas,
or mitayos, or perhaps trapicheros, continue the dangerous work, apparently also with
great pride in their achievements, even while acknowledging the dangers (Absi 2009).
Paula Zagalsky and Rossana Barragán are to be commended for bringing these rich
articles to publication that shed much light on the mountain and city that stood as such
an avatar for global history for the last 500 years and that proudly proclaimed: “I am
rich Potosí, the treasure of the world, the king of the mountains and the envy of kings.”

References

Abercrombie, Thomas
1996 Q’aqchas and la Plebe in ‘Rebellion’: Carnival vs. Lent in 18th century Potosí.

Journal of Latin American Anthropology 2:62–111.

Absi, Pascale
2009 Los ministros del diablo. El trabajo y sus representaciones en las minas de Potosí. La

Paz: IRD, IFEA, Embajada de Francia en Bolivia y PIEB.

1 Demos’ (2023) attempt, based on English-language secondary sources, produced decided mixed re-
sults.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 122



Potosí, too, is Worth its Song

Cruz, Pablo
2013 De wak’as, minas, y jurisdicciones. Apuntes metodológicos en torno a la territori-

alidad en tiempos del Inka. In: Ana María Presta (ed.), Aportes multidisciplinarios
al estudio de los colectivos étnicos surandinos: Reflexiones sobre Qaraqara-Charka tres
años después, pp. 293–329. Lima: IFEA.

Demos, John
2023 Invention: Destination Potosí and the “Mountain that Eats Men”. Early American

Literature 58(2):327–336.

Lane, Kris
2019 Potosí. The Silver City that Changed the World. University of California Press.

Mangan, Jane E.
2005 Trading Roles: Gender, Ethnicity, and the Urban Economy in Colonial Potosí. New

York: Duke University Press. DOI: 10.1515/9780822386667.

Penry, S. Elizabeth
2019 The People Are King: The Making of an Indigenous Andean Politics. Oxford: Oxford

University Press.

Platt, Tristan
1982 Estado boliviano y ayllu andino: Tierra y tributo en el norte de Potosí. Lima: IEP.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 123

https://doi.org/10.1515/9780822386667


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

SIMPOSIO DE LIBROS

Mundos de plata: Potosí y la era global de la extracción

Potosí, la historia viva del gigante de plata
Una réplica a las reseñas

Paula C. Zagalsky
Universidad de Buenos Aires (Buenos Aires, Argentina)
ORCID: 0000-0002-7635-4759
pzagalsky@gmail.com

Recibido: 19 de diciembre de 2024 / Received: December 19, 2024, Aceptado: June 15, 2025 / Accepted:
15 de junio de 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 124–126
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3321

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3321
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Potosí, la historia viva del gigante de plata: una réplica a las reseñas

Las reseñas aquí reunidas transmiten el esfuerzo que demandan las lecturas cuidado-
sas y las críticas agudas, que se agradecen enormemente. En el trajín de nuestras vidas
académicas, resulta un desafío leer y pensar una obra extensa con aportes tan variados.
Estoy muy agradecida por ello con David Navarrete, Elizabeth Penry y Bernd Haus-
berger, así como con Paola Revilla Orías y con Notas de Antropología de las Américas, que
dieron impulso a este Simposio de Libros.

Editar un libro es siempre una aventura, pero hacerlo en una lengua que no es la propia,
parcialmente durante una pandemia global, conjugando once aportes de colegas con di-
ferentes trayectorias y perspectivas, y localizados en distintos puntos del planeta, hizo
que la aventura se tornara un desafío vital. Ha sido un proceso que decantó en un re-
sultado muy significativo y esperamos pueda pronto ver la luz en español. Estamos
muy agradecidas, además, con el apoyo brindado por el International Institute of So-
cial History que ha permitido que la obra esté disponible en formato Open Access. Cada
capítulo condensa reflexiones largamente maduradas y un minucioso trabajo documen-
tal. En este universo de aportes sustanciales, quisiera subrayar una valiosa oportunidad
que ofrece el libro: el encuentro con los trabajos de dos grandes maestros de maestros
de la historia andina. Por una parte, Thérèse Bouysse-Cassagne, con su aporte funda-
mental que proyecta de manera magistral la explotación de Potosí en la larga duración
prehispánica, y los trazos que Tristan Platt nos legó sobre el mercurio y su comercio
global durante la primera mitad del siglo XIX.

Potosí y la plata que fue sacada de las entrañas de su Cerro Rico, impactó sobre la
historia de las sociedades locales, regionales y a nivel global. Este libro intentó analizar
esos impactos estructurales, en diferentes escalas y épocas.

Nos guió la necesidad de dar cuenta de las más recientes perspectivas y hallazgos que,
en los últimos años, han renovado las interpretaciones y aproximaciones a Potosí, tema
sobre el cual podría parecer que ya no quedaba mucho por decir. Los aportes se anclan
no solo en los contenidos empíricos e historiográficos sino también en lo metodológico
y hermenéutico. Es para nosotras una buena forma de hablar a las futuras generaciones
de colegas: las relecturas y volver sobre temas clásicos con miradas renovadas, no solo
es posible, sino también necesario.

El libro no fue el resultado de un proyecto de investigación preexistente, con líneas
pensadas de antemano para confluir y producir un volumen (lo que, por cierto, sería
un proyecto transnacional muy necesario). Hemos reunido textos que reflejan inquie-
tudes y perspectivas propias de cada uno de los investigadores. Teniendo en cuenta
esas condiciones intrínsecas en la construcción del libro, entendemos que la articula-
ción que logramos plasmar entre los capítulos permite un recorrido por preguntas y
temas renovados, que escapan de la repetición acrítica de lo ya dicho por la historio-
grafía. No obstante, esta es recuperada y valorada en la obra, respetando el camino
de la construcción social del conocimiento. También resulta necesario indicar que hay

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 125



Paula C. Zagalsky

perspectivas y temas que nos hubiese gustado que estuvieran presentes, pero que, por
motivos diversos, no pudieron sumarse: la historia social de la justicia, por ejemplo,
como perspectiva para recuperar la historia de actores e instituciones centrales para la
vida política de la Villa Imperial. Tampoco pudieron entrar indagaciones ligadas a las
dinámicas socio-culturales (construcción de templos y edificios, ingenios, el universo
de la pintura y de los artistas, el teatro, las fiestas urbanas, las bibliotecas, las prácticas
del juego, entre otras), vinculadas a la vida social en el contexto urbano y multiétnico
de la Villa Imperial.

Pese a todo, entendemos que el libro cumple con el objetivo ineludible de todos y todas
las historiadoras: diversificar y profundizar en temas y problemas, reevaluar y repen-
sar todo lo que creíamos saber. La curiosidad y el deseo de indagar son motores vitales
en esta aventura de historiar (¿historizar?). Potosí y su papel en la historia deben se-
guir siendo explorados y, su importancia, subrayada. Los hombres y las mujeres que
vivieron y trabajaron en esta ciudad merecen que su historia se conozca y que la histo-
riografía al respecto siga expandiendo sus horizontes.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 126



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

TRADUCCIONES

Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Karoline Noack
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2435-4255
knoack@uni-bonn.de

Traducción por:

Claudio Soltmann
Johannes Gutenberg-Universität Mainz (Maguncia, Alemania)
ORCID: 0000-0001-6044-6272
cascsoltma@gmail.com

Publicación original:
“Die ordenanzas von Jayanca (1566)”, en: Die Visitation von des Gregorio Gonzáles de Cuenca
(1566/67) in der Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung. Europäische Hochschulschriften, Reihe III: Geschichte
und ihre Hilfswissenschaften, Vol. 717. Peter Lang, 1996, pp. 174–237 (cap. III.2.2.).

Recibido: 5 de diciembre de 2024 / Received: December 5, 2024, Aceptado: 6 de enero de 2025 / Accep-
ted: January 6, 2025.

Nota introductoria por:

Danitza Márquez Ramírez
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681
damarquezra@gmail.com

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 127–197
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3316

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3316
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Nota introductoria

por Danitza Márquez Ramírez

Como parte del compromiso de Notas de Antropología de las Américas y, en particular, de
la presente sección “Traducciones”, de poner a disposición del público hispanohablan-
te investigaciones relevantes para los estudios latinoamericanos que han circulado de
manera limitada en otros idiomas, presentamos en este número la traducción al español
de una sección de la tesis doctoral de la Dra. Karoline Noack.1 La autora, hoy profesora
principal de nuestro Departamento, defendió su disertación en 1996 en el Instituto de
Estudios Latinoamericanos de la Freie Universität Berlin para optar el grado de docto-
ra en Altamerikanistik. Ese mismo año, la versión revisada fue publicada por la edito-
rial Peter Lang, bajo el título Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in
der Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und
Rechtsanwendung (Noack 1996a).2

La tesis analiza la visita a la provincia de Trujillo en la década de 1560 por el oidor Dr.
Gregorio González de Cuenca, quien, a partir de este procedimiento administrativo,
promulgó las llamadas Ordenanzas de Jayanca, aplicadas a toda la provincia y destina-
das a establecer las bases de un nuevo ordenamiento jurídico para la región norte del
virreinato peruano, en un contexto de crisis política y económica. Si bien en la década
de 1970 María Rostworowski (1975) había publicado y comentado dichas Ordenanzas,
la visita, como documento administrativo, y el proceso de configuración de un nue-
vo orden jurídico, había recibido escasa atención por parte de la historiografía sobre
el mundo andino colonial; solo un número reducido de especialistas pudo acceder a
la visita mediante microfilms custodiados en el Archivo General de Indias en Sevilla.
Hacia 1996, Noack (1996b: 142) señalaba que, aunque valiosos, todavía eran pocos los
estudios que dialogaban directamente con la información contenida en este documento
(véase Netherly 1977; Espinoza Soriano 1987; Ramírez 1985, 1986). Como relata la pro-
pia Noack en el prólogo a la versión impresa (1996a: 5), fue gracias al recordado Jürgen
Golte, fallecido en 2021 y su director de tesis, que dirigió su mirada a la visita del Dr.
Cuenca, al ser él quien lo sugiriera.

La obra se estructura en cuatro partes y un anexo. La “Introducción”3 plantea el pro-
blema de investigación, los objetivos, el estado de la cuestión y el enfoque metodoló-

1 El título original de la disertación es “Die gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechts-
anwendung, dargestellt anhand der visita von Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nord-
region des Vizekönigreiches Peru”; en castellano: “La relevancia social del ordenamiento jurídico y la
aplicación del derecho, expuesta a partir de la visita de Gregorio González de Cuenca (1566/67) a la
región norte del Virreinato del Perú” (traducción nuestra).

2 En castellano: La visita de Gregorio González de Cuenca (1566/67) a la región norte del Virreinato del Perú.
Relevancia social del ordenamiento jurídico y la aplicación del derecho (traducción nuestra).

3 I. “Einführung” en el original; la traducción es nuestra.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 128



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

gico, y la discusión de categorías analíticas como “costumbre” y que profundiza en los
siguientes capítulos. La segunda parte, “Los ordenamientos jurídicos”,4 analiza la nor-
matividad del Estado inca y la del incipiente Derecho indiano incluyendo instituciones
centrales como la mita o el tributo, es decir, el marco jurídico que comenzaba a configu-
rarse en las décadas inmediatas a la invasión. La tercera, “La visita y la relevancia social
del ordenamiento jurídico y su aplicación”,5 constituye el aporte más significativo y
extenso: examina la visita para identificar los elementos de las instituciones prehispá-
nicas que se conservaron durante la colonización temprana y que pasaron a integrar el
nuevo corpus legislativo para el norte del virreinato, sirviendo de base para las tras-
cendentales reformas toledanas de la década siguiente. Esta parte analiza también las
motivaciones y razonamiento del Dr. Cuenca para incorporar, reformular o restringir
la normatividad indígena, así como su impacto en la vida cotidiana, particularmente
en las prácticas de reciprocidad andina, el trabajo forzado y la reorganización del tri-
buto, convertido en componente clave del incipiente mercado colonial; además de la
reestructuración de las instituciones prehispánicas como los cacicazgos y la fundación
de las primeras reducciones de indios. La última parte está dedicada a las considera-
ciones finales. La traducción del subcapítulo 2.2, “Die ordenanzas von Jayanca”, en la
tercera parte, es la que presentamos a continuación. Realizada con sumo cuidado filo-
lógico y preservando la precisión conceptual del texto original, la traducción estuvo a
cargo de nuestro colega Claudio Soltmann, bajo el acompañamiento de Karoline Noack.
A Claudio expresamos nuestro más profundo agradecimiento por su generosa disposi-
ción para asumir esta tarea, decisiva para la presente edición. Asimismo, agradecemos
de manera muy especial a Naomi Rattunde y a Joaquín J. A. Molina M. por su ardua
colaboración en la edición final y la diagramación de la traducción.6

Si bien en los años posteriores a su publicación en alemán no se concretó la traducción
íntegra de la tesis al español, Noack difundió muchos de sus resultados en artículos
para revistas académicas (véase Noack 1997, 2001, 2002, 2003, 2004, 2005, 2007). La edi-
ción alemana fue reseñada oportunamente en español por Teodoro Hampe Martínez,
destacando la minuciosidad del análisis documental y el aporte de Noack al sentar “las
bases necesarias para interpretar el Derecho indiano puesto en vigor a través de la visita
y las ordenanzas de González de Cuenca” (1996: 133). En años recientes, el análisis de
la visita del Dr. Cuenca, y la visita como fuente, ha sido retomado, sobre todo en estu-
dios sobre la fundación, configuración y funcionamiento de las primeras reducciones de
indios (véase VanValkenburgh et al. 2020; VanValkenburgh 2021) y sobre la reconfigu-
ración del tributo y la mita (véase Argouse 2016; Albiez-Wieck 2022). En este contexto,
coincidimos en que esta traducción constituye un aporte historiográfico significativo, al

4 II. “Die Rechtsordnungen” en el original; la traducción es nuestra.
5 III. “Die visita und gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwendung” en el ori-

ginal; la traducción es nuestra.
6 Se han mantenido las cursivas y los términos en español presentes en el texto original alemán, que fue-

ron utilizados por la autora, para preservar la especificidad conceptual de las categorías de análisis,
así como de las instituciones del mundo colonial andino.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 129



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

poner a disposición, en la lengua predominante de la región estudiada, un trabajo fun-
damental para comprender los procesos de construcción del orden colonial en y desde
la región norte del Perú.

Referencias

Albiez-Wieck, Sarah
2022 Taxing Difference in Peru and New Spain (16th–19th Century). Leiden: Brill. DOI:

https://doi.org/10.1163/9789004521643.

Argouse, Aude
2016 Je le dis pour mémoire. Testaments d’Indiens : Lieux d’une justice ordinaire. París: Les

Indes Savantes.

Espinoza Soriano, Waldemar
1987 Artesanos, transacciones, monedas y formas de pago en el mundo andino. 2 vols. Lima:

Banco Central de Reserva del Perú.

Hampe Martínez, Teodoro
1996 Reseña de “Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der

Nordregion des Vizekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechts-
ordnung und Rechtsanwendung”. Revista Europea de Estudios Latinoamericanos y
del Caribe / European Review of Latin American and Caribbean Studies 61:133–135.

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:

Cornell University.

Noack, Karoline
1996a Die Visitation des Gregorio González de Cuenca (1566/67) in der Nordregion des Vi-

zekönigreiches Peru. Gesellschaftliche Relevanz von Rechtsordnung und Rechtsanwen-
dung. Frankfurt am Main: Peter Lang.

1996b Gregorio González de Cuenca: Visitador y legislador en la Costa Norte, Perú,
siglo XVI (1566/67). INDIANA - Estudios Antropológicos sobre América Latina y el
Caribe 14:141–153. DOI: https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153.

1997 El cacicazgo de Huamán dentro de la jurisdicción de Trujillo, siglo XVII: desarro-
llo de su estructura y principios de organización. Boletín del Instituto Riva-Agüero
24:343–367.

2001 Los caciques ante el notario. Transformaciones culturales en el siglo XVI. En:
Héctor Noejovich (ed.), América bajo los Austrias: economía, cultura y sociedad,
pp. 191–204. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad Católica del Pe-
rú.

2002 El orden colonial inventado: estrategias y actitudes de los caciques e indígenas
de Cajamarca, sierra norte del Perú, S. XVI. Cuadernos de Historia 1:4–14.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 130

https://doi.org/https://doi.org/10.1163/9789004521643
https://doi.org/https://doi.org/10.18441/ind.v14i0.141-153


Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Noack, Karoline
2003 Caciques, escribanos y las construcciones de historias: Cajamarca, Perú, siglo

XVI. En: David Cahill y Blanca Tovias (eds.), Elites indígenas en los Andes: nobles,
caciques y cabildantes bajo el yugo colonial, pp. 213–227. Quito: Abya-Yala.

2004 Las representaciones del poder político en la sociedad colonial del siglo XVI,
Costa Norte del Perú. En: Luis Valle Alvarez (ed.), Desarrollo Arqueológico, Costa
Norte del Perú, vol. 1, pp. 115–124. Trujillo: Ediciones SIAN.

2005 Negociando la política colonial en el Perú: la perspectiva desde la región norte
de los Andes centrales (1532–1569). En: Nikolaus Böttcher, Isabel Galaor y Bernd
Hausberger (eds.), Los buenos, los malos y los feos. Poder y resistencia en América
Latina, pp. 199–226. Madrid y Frankfurt am Main: Iberoamericana y Vervuert.

2007 Relaciones políticas y la negociación de una ‘nueva’ sociedad colonial en el valle
de Pacasmayo, costa norte del Perú (siglo XVI). En: Wiltrud Dresler, Bernd Fah-
mel y Karoline Noack (eds.), Culturas en movimiento. Contribuciones a la transfor-
mación de identidades étnicas y culturas en América, pp. 243–264. Ciudad de México:
Instituto de Investigaciones Antropológicas, Universidad Nacional Autónoma
de México.

Ramírez, Susan
1985 Social Frontiers and the Territorial Base of Curacazgos: An Interdisciplinary Per-

spective on Andean Ecological Complementarity. En: Shozo Masuda, Izumi Shi-
mada y Craig Morris (eds.), Andean Ecology and Civilization, Tokyo: University of
Tokyo Press.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

Rostworowski, María
1975 Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-

tura 9:119–154.

VanValkenburgh, Parker
2021 Alluvium and Empire. The Archaeology of Colonial Resettlement and Indigenous Per-

sistence on Peru’s North Coast. Tucson: University of Arizona Press.

VanValkenburgh, Parker, Sarah A. Kennedy, Carol Rojas y Gabriel Hassler
2020 El Contrato del Mar: Colonial Life and Maritime Subsistence at Carrizales, Zaña

Valley, Peru. En: Gabriel Prieto y Daniel H. Sandweiss (eds.), Maritime Commu-
nities of the Ancient Andes, pp. 366–396. Gainesville: University Press of Florida.
DOI: https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 131

https://doi.org/https://doi.org/10.5744/florida/9780813066141.003.0014


Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Las ordenanzas de Jayanca (1566)*

2.2.1. Las ordenanzas como fundamento jurídico de la república de los
indios

Las ordenanzas de Jayanca se hicieron públicas el 29 de agosto de 1566. Estaban dirigi-
das al cacique principal de Jayanca, Don Francisco, y a los demás funcionarios de esta
reducción. Muchos de los decretos establecidos en las ordenanzas representaban aspec-
tos de un nuevo sistema jurídico colonial que ya había surgido antes del mandato del
virrey Toledo. Por lo tanto, constituían el elemento más importante del derecho indiano
para el norte del Virreinato del Perú. En su informe al rey sobre la visita de Trujillo,
el Dr. Cuenca expresó el hecho de haber abierto nuevos caminos en esta región con la
redacción de sus ordenanzas.

“He hecho hordenanças y ordenado la Republica destos yndios lo mejor que
he podido en que se ha pasado trabajo por que hasta agora como no se ha
hecho visita ni ha avido cosa escrita en las cosas de los yndios todo se ha
fundado de nuevo [...]”.414

Esto podría dar la impresión de que estas ordenanzas fueron obra exclusiva del Dr. Cuen-
ca. Sin embargo, Assadourian, basándose en la prehistoria de las ordenanzas y en el
debate en torno a las ordenanzas de corregidores de Castro, sugiere “que el conjunto de
normas sobre la policía, al igual que las que reestructuran el poder político étnico, son
el resultado de concordancias logradas en una serie de reuniones entre el Arzobispo
Loayza, el Gobernador Castro y el oidor Cuenca”.415 Esto significa que “en esta visita
el poder político colonial discute, examina las leyes convenientes para los indios con la
Iglesia, esto es con el arzobispo Loayza”.416

Entre los requisitos esenciales para una nueva base jurídica de la “Republica destos
yndios”, contaba inicialmente la ruptura con la parte de las costumbres prehispánicas
que atribuía a la religión indígena. Sin embargo, estas costumbres no deben considerarse
independientemente de las normas jurídicas; la conexión se establece, por ejemplo, a
través de las reglas del matrimonio, como se verá.

* Para facilitar la comparación de esta traducción con el texto original, se mantiene la numeración ori-
ginal de las notas al pie de página (que son notas finales en el libro), así como la numeración de las
secciones del subcapítulo III.2.2.

414 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissón Chávez 1944, Tomo 2: 333.
415 Assadourian 1985: 94
416 Assadourian 1987: 397

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 132



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] a los yndios se les den hordenanças para su buen gouierno y para que
biuan en puliçia [...] y dexen a se aparten de los ritos y costumbres de su
infidelidad contrarias a nuestra religion christiana.”417

Los caciques estaban llamados a servir de ejemplo a sus súbditos; en el siguiente pasaje,
el término costumbre adquiere un significado más general, abarcando tanto el ámbito
jurídico como el religioso.

“[...] los caçiques y prinçipales den buen exemplo con su vida y costumbres
biuiendo como christianos / onesta y recogidamente.”418

En este sentido, Matienzo también había destacado enfáticamente en su obra “Gobierno
del Perú”, publicada en 1567, que “la conversión y cristiandad de estos pobres indios
(como he dicho y volueré a decir munchas veces), está en lo que sean sus caciques”.419

En sus ordenanzas, el Dr. Cuenca repitió las condiciones de validez de los elementos del
ordenamiento jurídico prehispánico ya expresadas en una cédula real de 1530, según
las cuales éstos, ante todo, no podían contradecir la religión cristiana420 o la “doctrina
christiana”. Por un lado, esto permitía un campo de acción bastante amplio para que las
normas jurídicas prehispánicas siguieran teniendo efecto, pero por otro lado también
queda claro que su aplicación también podía ser ante todo un asunto de interpretación.

Así, las ordenanzas del Dr. Cuenca en su conjunto se orientaban hacia un nuevo y com-
plejo orden de la república de los indios, que abarcaba la regulación de la vida social y
económica con la inclusión de las buenas costumbres, y se dirigían principalmente contra
las malas costumbres, que se oponían a la religión cristiana.421

En cuanto a la comparación con las condiciones sociales y económicas incaicas, el Dr.
Cuenca se ocupó principalmente de la cuestión del tributo –“todo un cuerpo de tribu-
to”422– que los indios encomendados debían pagar en las condiciones coloniales. Según las
concepciones del Dr. Cuenca, la contribución debía estar compuesta por el tributo para
el encomendero, el impuesto para cubrir los gastos de la comunidad del pueblo y los gra-
vámenes para la “doctrina y fabrica y ornamentos de las yglesias”.423 En este contexto,
la cuestión principal era también si la administración virreinal debía asumir un tributo

417 Cuenca [1566] 1975: 1r, véase también f. 16v.
418 Ibíd.: 12r-12v.
419 Matienzo [1567] 1967: 24.
420 Zorraquín Becú 1986: 433; véase cap. II.2. [“Der derecho indiano” en el original, en castellano: “El derecho

indiano”; la traducción es nuestra].
421 Acerca de las buenas y malas costumbres véase cap. I.3.2. [“Der Begriff costumbre” en el original, en

castellano: “El término costumbre”; la traducción es nuestra].
422 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
423 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 133



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

por cabezas o un tributo “por comunidad” al fijar de nuevo las tasas.424 Además, se dis-
cutía también la composición del tributo (en forma de trabajo, bienes naturales y tipo
de bienes naturales o dinero), el límite de edad de los que estaban obligados a tribu-
tar, la exención de la obligación de tributar y la forma de trabajo de los que no estaban
obligados a tributar. La posición del cacique dentro de la estructura social se debatía
principalmente en relación con su acceso al trabajo y su derecho al tributo. Todos estos
fueron temas que Polo de Ondegardo abordó en su informe titulado “Informe del Lic.
Juan Polo de Ondegardo al Lic. Briviesca de Muñatones sobre la perpetuidad de las
encomiendas en el Perú” [1561].425

Algunos de los aspectos aquí planteados se presentan y especifican más concretamente
en las cartas del Dr. Cuenca al rey español y en un memorándum en el que se refiere a las
ordenanzas de Jayanca, pues en este se podían incorporar las experiencias y resultados
de la visita de Trujillo.426

2.2.2. Estructura de las ordenanzas

Las “Ordenanças de los Yndios” de Jayanca están divididas en secciones: “Ele(c)çion
de Ofiçiales”, “Juez de aguas”, “Cargo del Caçique”, “Hordenanças para el Caçique
y Prinçipales”, “Hordenanças de Caçiques” y “Hordenanças generales para todos los
yndios del repartimiento”. Algunas de estas secciones contienen otras subdivisiones.427

Temáticamente, las ordenanzas pueden clasificarse en tres partes principales.

2.2.2.1. La república de los indios: el sistema de municipio

La primera parte de las ordenanzas trata de la forma de implantar el nuevo orden co-
lonial y de las estructuras en las que deben organizarse los indios. La formación de
reducciones ya se había planteado en 1549 (real provisión a la audiencia de Lima, 9 de octu-
bre de 1549).428 Las ordenanzas de Jayanca establecieron la base legal para la formación y
estructura de las reducciones, que debían organizarse siguiendo el modelo del municipio
español.429 Por lo tanto, dentro de las reducciones se crearon prácticamente dos niveles
administrativos, definidos política y jurídicamente de manera diferenciada: con el sis-
tema de municipio, se creó una nueva clase de cargos políticos indígenas, que consistía
en alcaldes, regidores, el juez de aguas, el escribano y el verdugo, así como el carcelero y el
pregonero.430 Esta nueva jerarquía de funcionarios coexistió con el cargo del cacique. Se
424 Véase cap. III.2.2.5.1.
425 Polo de Ondegardo [1561] 1940.
426 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137, R. 19, Nos. 140, 140a, 151.
427 El documento con el título original “Ordenanzas de los yndios” es conocido en la bibliografía bajo

el título “Ordenanzas de Jayanca”, como también se utiliza en este trabajo; Rostworoski publicó esta
fuente bajo el título de “Ordenanzas del Doctor Cuenca”. Ordenanzas de Jayanca, en: Rostworowski
1975a.

428 Rostworowski 1975a: 120-121.
429 Golte 1973: 43 y ss.; Gómez Cumpa 1989: 64.
430 Véase Golte 1973: 45.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 134



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

separó deliberadamente del sistema kuraq y se introdujo con el objetivo de “impedir la
aparición de grupos de poder locales e indígenas”.431

2.2.2.2. La república de los indios: el sistema kuraq

La segunda parte de las ordenanzas se refiere al sistema kuraq, o la categoría social de los
líderes étnicos y otros jefes tradicionales, que debía mantenerse. Lo esencial, sin embar-
go, es que su esfera de poder debía reducirse y hacerse controlable incluso después de la
introducción del sistema de municipio. Esto se relacionaba sobre todo con la limitación
de su posición dentro de la sociedad indígena prehispánica, que había sido decisiva
para el funcionamiento del sistema de reciprocidad y redistribución. Así, las nuevas
normas de la administración colonial también tenían que apuntar deliberadamente al
sistema redistributivo, que se debilitó aún más como consecuencia de ello. Como ya lo
había hecho la administración real con respecto al control de los encomenderos españoles,
esto debía lograrse sobre todo mediante normas que regularan el acceso de los caciques a
la mano de obra, que podían utilizar dentro de la colonia y disponer dentro de la red de
relaciones recíprocas. Las similitudes identificadas aquí en el control de caciques y enco-
menderos se refieren tanto al método utilizado como a las propias normas. Estas normas
y reglas procedían del sistema colonial español; controlaban exhaustivamente la mano
de obra indígena mediante la coacción económica y extraeconómica,432 a saber, el tipo
de trabajo, el número de trabajadores, las horas de trabajo, la distancia del lugar de tra-
bajo y la remuneración de los trabajadores, y debían aplicarse a las condiciones sociales
y económicas de la república de los indios Observando el efecto de estas normas en las
relaciones sociales y económicas del cacicazgo, se puede ver que objetivamente estaban
dirigidas principalmente a acabar con el sistema prehispánico de relaciones recíprocas.

En este marco, el cargo de cacique y los derechos y deberes asociados al mismo fueron
redefinidos por el Dr. Cuenca. Los caciques se convirtieron en “recaudadores de tributo
dentro del sistema colonial, por un lado, y en receptores privilegiados de tributo en la
sociedad indígena, por otro”.433 Esto significaba que se les asignaba una posición cen-
tral en el funcionamiento de la explotación colonial.434 Los privilegios también incluían
la reafirmación de ciertos derechos y deberes de estos dirigentes étnicos, que se remon-
taban a la época prehispánica. Dado que la función de los caciques ya no se deriva del
sistema económico redistributivo de la sociedad prehispánica, sino de su posición den-
tro del sistema de tributo español435, estos derechos y privilegios tuvieron que asumir
funciones completamente diferentes bajo las nuevas condiciones coloniales a las que
tenían en la época prehispánica.

431 Golte 1973: 44.
432 Véase cap. II.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traducción

es nuestra]; Spalding 1975: 116.
433 Golte 1973: 42.
434 Ibíd.
435 Ibíd.: 47.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 135



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Otra consecuencia de este nuevo posicionamiento del dominio fue que en la visita los
propios indios distinguieron entre los “viejos”, “tradicionales”, y los “nuevos”, líde-
res coloniales. Esta diferenciación fue particularmente evidente en el proceso judicial
iniciado por el Dr. Cuenca contra Don Juan, cacique principal de Collique. Los caciques
“antiguos” eran “dignos del respeto de sus súbditos indígenas, como aquellos caciques
de tiempos pasados y muy distintos de los que estaban siendo elevados al cargo por
sus señores españoles”.436 Mientras que los primeros seguían manteniendo relaciones
redistributivas y recíprocas con los miembros del cacicazgo, los segundos líderes –que a
menudo eran nombrados por los propios españoles– se habían colocado en una posi-
ción intermedia entre las economías india y española y a menudo eran también socios
en empresas agrícolas “mixtas”.437 Esta diferenciación de los líderes étnicos debe te-
nerse en cuenta, especialmente cuando se trata de la cuestión del reconocimiento del
gobierno de los caciques y principales por parte de los miembros del cacicazgo.438

Las normas formuladas por el Dr. Cuenca son muy similares a las posteriores ordenanzas
generales para la vida común en los pueblos de indios (6 de noviembre de 1575) de Toledo.439

Muchas de las instrucciones de Toledo ya habían sido formuladas en las ordenanzas de Ja-
yanca; Toledo precisó algunos aspectos y los desarrolló, como por ejemplo, el apartado
relativo a la jurisdicción de los alcaldes.440 De este modo, las ordenanzas del Dr. Cuenca,
que inicialmente se habían dirigido al cacique de Jayanca, tuvieron una difusión mu-
cho más generalizada que se extendió mucho más allá de Jayanca regionalmente, pero
que también tuvo consecuencias históricas de gran alcance, como se desprende de las
ordenanzas de Toledo de 1575. Las similitudes entre estas ordenanzas, pero también las
modificaciones introducidas por Toledo, serán tratadas en detalle.

2.2.2.3. Las relaciones entre la república de los indios y la república de los españoles

La tercera parte de las ordenanzas, que hay que diferenciar por su contenido, se ocupa
de la regulación de las relaciones económicas y jurídicas entre la república de los indios y
la república de los españoles441, así como de las relaciones entre los indios y los miembros
de otros grupos étnicos. Por ejemplo, se prohibió a los caciques y principales “los tales
esclauos [se refiere a esclavos negros] y mulatos”, ya que “los yndios [...] enprenden
malas costunbres”442 como resultado de su estrecha convivencia.

A continuación se detallan las normas que contenían estos ejes centrales, organizadas
por áreas temáticas.

436 Ramírez 1987: 575.
437 Ibíd.: 600.
438 Cap. III.2.2.4.6.
439 Toledo 1989, Tomo 2: 217-268.
440 Ibíd.: 222.
441 Véase Gómez Cumpa 1989: 63.
442 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 136



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

2.2.3. El sistema de municipio

2.2.3.1. La formación de la reducción Jayanca

Los indios del repartimiento de Jayanca habían vivido en más de 200 aldeas más pequeñas
antes de la visita del Dr. Cuenca.443 Los asentamientos de este y otros repartimientos
estaban separados por una o dos leguas.444 A través del Dr. Cuenca, los indios de Jayanca
se asentaron en tres pueblos, que constituyeron las reducciones. Estos pueblos recién
fundados eran Jayanca, Pacora y Mochumí.445 Gómez Cumpa señala que la creación de
estas reducciones estuvo motivada por la fundación de la ciudad de Saña (Santiago de
Miraflores) en 1563, lo que implicaba “la necesidad de reorientar la mita y el tributo
indígena para el beneficio de los vecinos de la naciente villa.”446

La elección de alcaldes, regidores y juez de aguas por el cabildo447 del año anterior debe
tener lugar anualmente. Los nuevos cargos eran propuestos por los miembros del ca-
bildo, empezando por el de mayor edad. Se encomendaban las nuevas funciones a los
que obtuvieron el mayor número de votos, en lo que influía el orden en que se emitían.
El cacique no podía intervenir en esta elección. Se aclararon los derechos y deberes de
cada uno de los titulares de los cargos y sus relaciones entre sí. Estos cargos estaban
apartados del cacique principal,448 aunque algunas áreas de responsabilidad se entrela-
zaban. Los alcaldes, regidores y juez de aguas seguían estando exentos del pago de tributos
durante el periodo en que ejercían sus cargos.449 Sin embargo, cabe destacar que no se
les permitía hacer uso de la mano de obra del repartimiento, ni siquiera en virtud de su
cargo.450 Las funciones del cabildo se describen en el apartado siguiente.

443 Espinoza Soriano 1975: 260-272.
444 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Lissón Chávez 1944: Tomo 2, 331. El asentamiento llamado Jayanca no

es el mismo que el Jayanca prehispánico, que se cree idéntico al complejo de ruinas conocido como
Apurlec. Trimborn 1979: 41.

445 Gómez Cumpa 1989: 57.
446 Ibíd.: 67; Ramírez 1986: 63: “El establecimiento de Saña fue otra dimensión de la corona para acelerar

la colonización del Perú y reducir el poder de los encomenderos”. Así, entre los primeros vecinos de
Saña no había encomenderos dada una prohibición de García de Castro. El pueblo era en gran parte
independiente de Trujillo. El cabildo de Saña controlaba el acceso a los mitayos. Los caciques de once
comunidades de aldeas que se habían asentado al norte del valle recibieron instrucciones de García
de Castro, quién les ordenó que enviaran, como hasta entonces, los mitayos a Saña en lugar de a
Trujillo. Véase Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 9; Cabero 1906: 504-505; Angulo 1920: 286-
287; Ramírez 1986: 65. A pesar de la prohibición de Castro de que los encomenderos se establecieran en
Saña, cada vez más familias de encomenderos de Trujillo se trasladaron a Saña. “Su acción dividió el
establecimiento social regional en dos”. Ibíd.: 67. Con la fundación de la ciudad de Saña, las antiguas
periferias de Trujillo se convirtieron en un centro de producción agrícola en expansión. Véase ibíd.:
65-67; véase Rocca Torres 1985: 33-40.

447 Según el modelo español, el sinónimo de la clase político-administrativa indiana o del sistema de
municipio.

448 Cuenca [1566] 1975: 1v-3v.
449 Ibíd.: 3r.
450 Ibíd.: 6r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 137



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

2.2.3.2. La jurisdicción del cabildo

En las ordenanzas se documenta la existencia de un nuevo funcionario español, el corre-
gidor de indios, previsto desde hacía tiempo, para la costa norte.451 Su área de responsabi-
lidad estaba relacionada principalmente con la jurisdicción sobre la población indígena.
En los casos criminales graves que implicaban muerte u homicidio, el corregidor debía
ser llamado. A partir de este momento, la imposición y ejecución de la pena de muerte
era un derecho del gobierno virreinal.452 Otros casos que debían ser llevados ante el
corregidor eran aquellos en los que estaba implicado el propio cacique principal, así como
los delitos contra la “doctrina christiana”.453

Una vez separada la jurisdicción del nivel del sistema kuraq, se concedió una jurisdic-
ción limitada a los alcaldes y, por tanto, se trasladó al nivel del sistema de municipio. La
jurisdicción de los alcaldes se extendía a todos los casos que no se presentaban ante la
audiencia real,454 tanto en derecho civil como penal. Cada dos meses, uno de los alcaldes
debía visitar a los indios en cada uno de los pueblos para resolver cualquier disputa.455

El edificio de la caja de comunidad, la tesorería del pueblo, también era un lugar de juris-
dicción.456

“[...] los dichos alcaldes hordinariamente asistan el uno dellos en el pueblo
de San Saluador donde (h)a de estar la casa de la comunidad y juzgado de
los dichos alcaldes los quales tengan hecho su asiento en alto diputado para
hazer e oyr justiçia y en ella asistan cada dia por la mañana doss (h)oras
oyendo los pleitos de los yndios e haziendoles justiçia hasta que los di(c)hos
pleitos y negoçios cesen”.457

También se indica que la tarea de los alcaldes no era iniciar procedimientos judiciales,
ya que éstos debían evitarse en la medida de lo posible. Más bien, la tarea de los alcaldes
era tomar una decisión sin recurrir a la vía judicial.

451 Véase Ramírez 1986: 86. La institución de los corregimientos –inicialmente para la jurisdicción de las
ciudades españolas– fue introducida por La Gasca. Véase cap. III.1. [“Die gesellschaftliche Situation
des Vizekönigreiches bis zum Ende der 60er Jahre des 16. Jahrhunderts anhand der visitas der Nor-
dregion Perus” en el original, en castellano: “La situación social del Virreinato hasta finales de los
años 60 del siglo XVI a partir de las visitas a la región norte del Perú”; la traducción es nuestra].

452 Netherly 1977: 179.
453 Cuenca [1566] 1975: 4r.
454 Los casos que implicaban disputas sobre cacicazgos y la afiliación de indios a los dominios individuales

de los caciques debían presentarse ante la audiencia real. Véase Cuenca [1566] 1975: f. 3v. El número de
casos a resolver ante las audiencias ya se había reducido durante la época del Marqués de Cañete. Este
virrey dio “facultad a los Cabildos para que conozcan las apelaciones hasta ciento cincuenta pesos y
a los corregidores para proveer los alguacilazgos.” Sánchez Bella 1991, Tomo 2: 371.

455 Cuenca [1566] 1975: 5v.
456 En las ordenanzas, la caja de comunidad también se denomina casa de comunidad, véase ibíd.: 6r, 8r-9v.
457 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 138



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] los d(ic)hos alcaldes por causas liuianas no hagan proçesos syno que
sumariamente ynformen de la uerdad y sabida probean justiçia syn mas
proçeso ynformandose para ello de ofiçio de los yndios que pudieren tener
notiçia del negoçio syn dar lugar que los litigantes hagan probanças”.458

El acuerdo también debe entenderse en este contexto,

“que los yndios mas libremente hagan justiçia se manda que por ninguna
via ellos ny su escriuano alguaziles juez de aguas ni alguazil ni carçelero
[...] (h)an de lleuar derechos a los yndios por los negoçios que conosçieren y
juzgaren sino que libremente y sin derechos (h)an de hazer justiçia”.459

Esto significa que no se puede exigir ningún pago a los funcionarios para la resolución
de litigios entre los indios, con el fin de resolver las respectivas disputas lo más rápida-
mente posible y sin incurrir en costas.

Queda el problema de saber de qué grupo de personas se reclutó a esta clase política
y legisladora dentro de las reducciones, si es que no había relación con los cargos del
cacique. En la sociedad andina prehispánica, eran principalmente los sacerdotes quie-
nes conocían la historia del cacicazgo respectivo, quienes estaban familiarizados con las
disputas y quienes debían ocuparse de ellas.460 Sin embargo, la jerarquía social indí-
gena, incluido el sacerdocio, quedó parcialmente destruida y su complejidad se redujo
enormemente como consecuencia de la conquista española. Se puede suponer que el
círculo de personas involucradas en la administración de justicia durante el periodo
colonial era más extenso que en la época prehispánica. Según un documento del siglo
XVIII, en Virú sólo podían ser elegidos alcaldes los “yndios naturales” y no los yanaconas,
ya que estos últimos

“no podían justificar costumbre antiquada”.461

2.2.3.3. Derecho penal en el derecho indiano

El Dr. Cuenca enumeró una serie de delitos que debían castigarse. Las primeras y más
importantes eran las “ydolatrias” y las “hechizerias”.462 En el memorándum que dirigió
al Consejo de Obispos de Lima en 1567, el Dr. Cuenca criticaba, entre otras cosas, la
orden de que los “hechizeros” vivieran en las inmediaciones de la iglesia para que los
sacerdotes pudieran ejercer un control más eficaz sobre ellos. Sin embargo, este control
estaba asociado a abuso, ya que los “hechizeros”, también conocidos como “alcos”, eran
prácticamente utilizados por los sacerdotes como esclavos

458 Cuenca [1566] 1975: 6v.
459 Ibíd.: 3r.
460 Spalding 1984: 66.
461 ADL, Leg. 269, Exp. 3267 [1724].
462 Cuenca [1566] 1975: 4r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 139



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“en el seruiçio de sus casas y labores de sus huertas y guarda de sus ganados
sin se los pagar”.463

El hecho de que las “ydolatrias” fueran mencionadas en primer lugar entre los delitos
y al mismo tiempo se cuestionara la función de los curas en el conflicto esclarece la
relación crítica del poder político hacia la iglesia, como ya se expresaba en las ordenanzas
de corregidores de Castro.

Sin embargo, la mayoría de los delitos se enumeran en relación con la forma cristiana
del matrimonio. Se castigaba el adulterio y cualquier delito contra esta forma de ma-
trimonio. Entre ellos figuraban el concubinato de un indio bautizado con una o más
mujeres sin estar casado, el concubinato con una mujer no bautizada, el incesto y la
homosexualidad.

Para evitar el incesto, que los indios cometerían por su escasa “comprensión” del mismo,
habría que modificar incluso los grados de parentesco.

“[...] para que menos pecasen / de cortar y moderar entrellos los grados de
consanguinydad y afinydad”.464

Los azotes públicos y el rapado del cabello en la plaza del mercado, tanto para la mujer
como para el hombre, figuraban entre los castigos por estos delitos. Los padres de una
mujer que viviera con un hombre sin estar casada con él también podían ser castiga-
dos.465 Obviamente, este tema era prioritario en el derecho penal, ya que era la forma
más sencilla de identificar los delitos contra la religión cristiana.

Se mencionan otros dos “delitos” que no debían ser tolerados por los españoles: la cos-
tumbre de pintarse la cara y el cuerpo. También se menciona el canibalismo. El primero
debía ser castigado por el alcalde, el segundo por el corregidor de Saña.466 El hecho de que
se mencione aquí el canibalismo es un indicio interesante de hasta qué punto ciertas
ideas sobre la población indígena americana ya habían sido incorporadas al imaginario
de los funcionarios españoles y reproducidas constantemente; asimismo, el detalle de
que el canibalismo debía ser castigado por el corregidor es un indicio del estatus que
ocupaba en la jerarquía de las ofensas contra las normas cristianas.467

Las restricciones impuestas por el Dr. Cuenca a la vestimenta y el peinado de los indios
también pueden verse en este contexto. Se les prohibía vestir ropa española por el coste

463 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
464 Ibíd. Lamentablemente, no es posible determinar qué ideas concretas se propusieron.
465 Cuenca [1566] 1975: 4r-4v.
466 Ibíd.: 5r.
467 Ibíd.: 4v-5r. Esta idea de penalizar el canibalismo reaparece también en la obra de Toledo, véase Toledo

1989, Tomo 2: 228.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 140



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

que suponía. En su lugar, debían presentarse “en su abito y traje acostumbrados”, pero
sin todas las “cosas superfluas”, tales como

“medallas ni plumas de castilla ni seda ni guarniçiones de oro ni seda ni
sillas guarneçidas con oro [...]”.468

El cabello debe llevarse corto,

“por cima de la frente y por los lados debaxo de las orejas y las yndias por
la frente”.469

Una forma especial de jurisdicción que recaía en los alcaldes era la de mercado. El cacique
también era responsable de la organización del mercado.470

2.2.3.4. El tributo y las normas matrimoniales

El lugar destacado que ocupan las normas matrimoniales en el derecho penal, al que
se ha hecho referencia anteriormente, debe situarse también en el contexto del sistema
tributario español. El propio Dr. Cuenca llama la atención sobre este aspecto.471 Dentro
de la edad de tributar de los hombres, el Dr. Cuenca había gravado menos a los solteros
que a los casados.472 Más de un cuarto de siglo antes, Francisco Pizarro había exigido
expresamente en su instrucción sobre la visita de la región comprendida entre Chica-
ma y Túcume (1540) que, si bien los hogares eran las unidades sujetas al tributo, los
hombres solteros que vivieran en ellos debían tributar del mismo modo a partir de los
16 años.473 A pesar de este intento, en los años sesenta se mantuvo la norma prehispá-
nica, según la cual la obligación de pagar tributo estaba vinculada al matrimonio y al
establecimiento de un hogar.474 Por esta razón, muchos encomenderos intentaron obligar
a los hombres menores de 18 años a casarse para aumentar la tasa de tributo de la en-
comienda.475 El Dr. Cuenca se acomodó a los intereses de los encomenderos con la nueva
regulación de gravar también a los hombres solteros, que había implantado por prime-
ra vez. En el repartimiento de Guamachuco, el tributo pagado por los solteros suponía el
16 % del total.476 El nuevo reglamento iba a provocar la resistencia de los caciques. Ha-
ciendo referencia al derecho prehispánico y a la costumbre, exigieron a través de Falcón
que

468 Cuenca [1566] 1975: 17v-18r.
469 Ibíd.: 20r-20v.
470 Ibíd.: 20r.
471 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a, 151.
472 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
473 Levillier (ed.) 1921, Tomo 1: 21.
474 Assadourian 1987: 399.
475 Puente Brunke 1992: 216. Hasta 1581 no se prohibió que los encomenderos fueran obligados a contraer

matrimonio por una real cédula. Ibíd.
476 Assadourian 1987: 399-400.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 141



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“se han de quitar [...] todos los hijos que están en poder de sus padres, hasta
tanto que se casen, pues conforme a derecho y a la costumbre del Inga, [...] se
ha de contar por un tributario un vecino con su mujer y hijos no casados.”477

El Dr. Cuenca justificó su decisión de gravar a los solteros con la mitad (y no la totalidad)
del tributo en el hecho de que los tejidos de algodón eran la principal forma de tributo
y que éstos eran producidos por mujeres.478 Toledo había incluido la regulación del Dr.
Cuenca en sus ordenanzas generales de 1575 y la modificó estipulando que los solteros a
partir de los 18 años debían pagar la mitad del tributo, pero si tenían 20 años debían
pagar el tributo completo. Sin embargo, en la instrucción y ordenanzas de los corregidores de
naturales de 30 de mayo de 1580, Toledo derogó esta norma y dispuso que los hombres
solteros debían pagar el mismo tributo que los casados. La razón esgrimida fue que la
regulación existente no animaba a los hombres a casarse.479 Este argumento también
fue utilizado por el Dr. Cuenca. Assadourian señala que “muchos documentos señalan
la resistencia masculina a contraer matrimonio para eludir la incorporación al grupo
tributario”.480 El Dr. Cuenca subraya que, para evitar la condición de tributario, las
relaciones ilegítimas solían entablarse con mujeres solteras y viudas. Falcón se refiere a
este argumento en nombre de los “señores étnicos” en su “Representación”.

“Y a lo que algunos dicen, que los indios no se querrán casar por no tributar,
y están amancebados, digo que me parece que muy pocos harán esto.”481

Sin embargo, la razón mencionada por el Dr. Cuenca habrá sido la verdadera razón por
la que los delitos contra la forma cristiana del matrimonio figuraban entre los delitos
penales más importantes.

En relación con el derecho penal en la práctica, se ha mencionado que las ordenanzas
también contienen normas relativas a la regulación del tributo en caso de matrimo-
nio. Aquí se trata específicamente de casos en los que los contrayentes procedían de
repartimientos diferentes, pero también de parcialidades distintas.482 Evidentemente, a los
caciques les interesaba impedir los matrimonios entre cónyuges de dos repartimientos di-
ferentes; los caciques de las parcialidades a las que pertenecían las potenciales esposas se
mostraban reacios a ello:

477 Falcón [1567] 1918: 161.
478 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; véase Toledo 1989, Tomo 2: 256.
479 Ibíd.: 427.
480 Assadourian 1989: 421
481 Falcón [1567] 1918: 161.
482 El hecho de que estas normas matrimoniales se apliquen tanto a contrayentes de diferentes reparti-

mientos como de diferentes parcialidades es particularmente notable, pues es un dato revelador de la
organización social andina.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 142



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“no consyenten [los caçiques y caciques - K.N.] que las yas de sus parçiali-
dades se casen con y°s de otra parçialidad”.483

El Dr. Cuenca observó que en estos casos los caciques solían aceptar plata u otras cosas
del hombre que quería casarse. La institución subyacente, que según el Dr. Cuenca iba
dirigida contra “la libertad del matrimonyo”,484 era el “precio de la novia” como com-
pensación por la pérdida de mano de obra y a cambio de la capacidad de la mujer para
tener hijos. Esto fue descrito por Trimborn como una “compra de la novia”, a través
de la cual se concluía un matrimonio. Según Trimborn, antes del matrimonio se entre-
gaba plata, ganado o incluso chicha al cacique de la unidad social a la que pertenecía la
mujer, así como al padre de ésta.485 Como el Dr. Cuenca desconocía evidentemente esta
institución, calificó lo que había visto de “tributo”.

“[...] porque quando alguna yndia de un repartimiento se casa con yndio de
otro repartimiento o yndia de un principal se casa con yndio de otro princi-
pal [...] el caçique o principal de cuyo repartimiento o parcialidad hera la yn-
dia antes que se casase suelen pedir y llevar tributo de la tal yndia/despues
de casada por manera que paga dos tributos uno con su marido y otro a tal
caçique o prinçipal de cuyo repartimiento o ayllo hera antes que se casase
[...]”.486

El Dr. Cuenca estableció en las ordenanzas,

“que la yndia de un repartimiento o parçialidad que se casare con yndio de
otro repartimiento o parçialidad no tribute en cosa alguna al caçique prinçi-
pal cuya hera antes que se casase [...]”.487

Detrás del intento de la administración colonial de impedir el “doble tributo” estaba,
por lo tanto, la eliminación de la institución del “precio de la novia” y, con ello, una
fuerte intervención en las normas matrimoniales.

En las ordenanzas generales de Toledo hay una orden similar de carácter más general y
categorizada bajo la prohibición de obligar a las mujeres a pagar tributo. Según ésta, los
caciques no podían exigir tributo a las mujeres casadas con hombres obligados al pago
de tributo.488

483 Véase AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.
484 Ibíd.
485 Trimborn 1927: 364.
486 Cuenca [1566] 1975: 17r-17v.
487 Ibíd.
488 Toledo 1989, Tomo 2: 243

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 143



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

En las ordenanzas de Jayanca, la ley colonial también tenía que regular el destino de la
esposa y los hijos tras la muerte del marido en los matrimonios que atravesaban las
fronteras de dos repartimientos o parcialidades.

“[...] porque entre los yndios se acostunbra que quando la yndia de un re-
partimiento se oviere casado con yndio de otro repartimiento y el marido
se muriere dexando hijos e hijas los caçiques y principales cuya hera la yn-
dia antes que se casase la conpelen a boluer al repartimiento e ayllo donde
antes hera y llevan consigo las que huuo del marido dexando los hijos [...]
se hordena y manda que la yndia de un repartimiento o parçialidad no sea
compelida a bolver ella ni sus hijos e hijas al repartimiento o parçialidad
donde antes era la madre”.489

Zavala coincide con Rostworowski en que se trataba de una modificación de la “antigua
costumbre indígena”, según la cual la mujer abandonaba el repartimiento del marido
con sus hijas cuando éste moría, pero dejaba a los hijos en el repartimiento del marido.490

Esta forma de organización del parentesco se denomina “descendencia paralela”, ya
que coexisten grupos de parentesco patrilineales y matrilineales.491 De acuerdo con las
normas de parentesco prehispánicas, las mujeres casadas seguían perteneciendo social,
política y jurídicamente a su grupo de origen después del matrimonio. Así, las mujeres
generalmente se unían al repartimiento o a la parcialidad (la lineage o moiety) de su marido
después del matrimonio, pero conservaban la plena pertenencia a su grupo de origen y
heredaban de él.492

La orden del Dr. Cuenca equivalía a un intento de abolir la regla de la matrilineali-
dad.493 Según la norma colonial establecida por el Dr. Cuenca, la mujer ya no podía
ser obligada por el cacique de su repartimiento de origen a regresar a éste con sus hijas
(los hijos permanecían de todos modos en el repartimiento del hombre); en adelante, la
mujer, los hijos y las hijas debían pertenecer al repartimiento del hombre al contraer ma-
trimonio, donde también debían pagarse los tributos correspondientes.494 Sin embargo,
hacer cumplir esto en contra de los intereses del cacique resultó problemático. Durante
la visita, el Dr. Cuenca se encontró en 1567 con un caso que demostraba que la regula-
ción tradicional según la cual la esposa regresaba a su lugar de origen tras la muerte del
marido seguía existiendo.

“Ilustre señor don hernando cacique de / olmos encomendado en Joan cor-
tez / terminos e Jurisdicion de la ciudad / de piura digo que teniendo yo en
my rrepar/timyento como mis antepasados / an tenido vn yndio llamado

489 Cuenca [1566] 1975: 17v.
490 Zavala 1978, Tomo 1: 144; Rostworowski 1975a: 124.
491 Rostworowski 1983: 159; Espinoza Soriano 1987: 125-126.
492 Moseley 1992: 49-50.
493 Assadourian 1987: 403.
494 Cuenca [1566] 1975: 17v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 144



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

tocta/le qual siendo casado durante su matrimonio obo quatro hijos hom-
bres / los quales ansymismo poseo el qu.al / dho yndio murio y su muger
por ser / de catacabs se fue a su tierra [...]”.495

De las ordenanzas generales para la vida común en los pueblos de indios (Arequipa, 6 de no-
viembre de 1575) de Toledo, se desprende que para entonces ya se había renunciado a la
regulación pretendida por el Dr. Cuenca. Como en el caso del Dr. Cuenca (“se acostun-
bra”, véase arriba), el término costumbre también se utiliza en Toledo para la regulación
tradicional que no se podía anular. Curiosamente, esta disposición se unía a la norma
tradicional ya existente como condición de que los hijos nacidos del matrimonio debían
permanecer en el repartimiento o la parcialidad de su padre.

“los hijos sigan y reconozcan el ayllu o parcialidad de sus padres y no de la
madre”496

Esto nos devolvió al punto de partida, a la “antigua costumbre indígena”.

2.2.3.5. Las otras funciones del cabildo

Además de la jurisdicción, los alcaldes debían supervisar los tambos, los trabajos y ser-
vicios que allí debían realizar los indios para los viajeros, el control de los caminos y
puentes, así como los campos del cacicazgo.497 Las funciones del juez de aguas incluían la
distribución del agua y la limpieza de los canales. Debía tomar decisiones en las dispu-
tas sobre el agua.498

2.2.3.6. La caja de comunidad

Una de las instituciones más importantes creadas en relación con la formación de las
reducciones fue la caja de comunidad o casa de comunidad, que en el caso de Jayanca de-
bía ubicarse en el pueblo de San Salvador. El establecimiento de esta institución tuvo
su origen en el reinado del Marqués de Cañete; se había formado en relación con las
retasas y reducciones de tributos.499 El Dr. Cuenca introdujo esta institución en la pro-
vincia de Trujillo. Dedicó un subcapítulo aparte a las “Hordenanças de la casa y caxa
de comunidad”.500 Incluso se prestó especial atención a la construcción del edificio:

“[...] los yndios del repartimiento hareis una casa en el dicho pueblo de San
Saluador que por mi horden sea poblado que sea alta y de buenas paredes
cubierta de manyles o cañas y esteras.”501

495 AGI-J 458: f. 1854.
496 Toledo 1989, Tomo 2: 255.
497 Cuenca [1566] 1975: 5v-6r, 10r.
498 Ibíd.: 7v; Rischar 1984.
499 Levillier (ed.) 1922, Tomo 1: LXII.
500 Cuenca [1566] 1975: 8r-9v.
501 Ibíd.: 8r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 145



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

La caja de comunidad era una institución central que combinaba varias funciones políti-
cas, jurídicas y administrativas a nivel de los sistemas kuraq y de municipio: era la sede
del cabildo, como también se denominaba a la clase política oficial indígena, y, por tan-
to, al mismo tiempo, el lugar de jurisdicción, la prisión, el almacén de los bienes de la
comunidad y la “tesorería” en la que se recogían y almacenaban los fondos comunales
y la cosecha, incluidos los productos que debían pagarse como tributo (principalmente
cereales y tejidos). Además, allí se encontraba el libro del cabildo, que contenía la tasa
fijada por el Dr. Cuenca, los pagos del tributo, los ingresos por la venta de trigo y los
gastos de la comunidad.

Para aumentar los ingresos de la caja, las tierras que no eran trabajadas por los indios
de la comunidad debían ser arrendadas a indios de otros repartimientos, pero también a
españoles. El dinero y los bienes recaudados en la caja se utilizaban para pagar el tributo
del cacique, el sueldo del sacerdote y los salarios de los miembros de la jerarquía política,
así como el tributo que debía pagarse al encomendero y otros gastos de la comunidad,
como el hospital.502

Debe prestarse atención a la diferente terminología con respecto al pago de las personas
mencionadas.

“Yten pagados los tributos que (h)an de (h)auer el encomendero y caçique
y comida de saçerdotes y lo que se (h)a de dar al (h)ospital y los salarios de
los alcaldes y alguaziles y demas ofiçiales contenidos en estas hordenanças
[...]”.503

Encomendero y cacique recibían la pensión en reconocimiento de su dominio. A diferen-
cia de la época prehispánica, el cacique ya no la recibía en forma de trabajo y bienes en
especie, que se entregaban o intercambiaban en el marco de relaciones recíprocas “per-
sonales”, sino “anónimamente” de una institución central. El sacerdote era mantenido
en parte por la comunidad. En su memorándum antes citado, el Dr. Cuenca subrayaba
que, en primer lugar, esto debía hacerse desde la caja de comunidad, para que la insti-
tución del sacerdote siguiera siendo independiente del encomendero, a diferencia de la
práctica anterior, y en segundo lugar

“que se les pague [...] en / espeçie y no en plata porque çesen tratos y otros
ynconvinyentes”.504

Los alcaldes y alguaziles no recibían un tributo vinculado a una posición social especí-
fica; sus funciones eran labores administrativas remuneradas. El “salario” adoptaba la

502 Cuenca [1566] 1975: 8r-10r.
503 Ibíd.: 9r.
504 AGI-Lima 92, R. 19.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 146



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

forma de recursos naturales, principalmente maíz. Se escalonaba según la posición en
la jerarquía.505

También se hacía hincapié en

“que en los años prosperos e abundantes de comida hagan deposito de lo
q(ue) se cogiere y sobrare de la sementera de la comunidad para probeher
de comida en los años esteriles a los yndios pobres del repartimiento [...]”.506

El objetivo principal era garantizar que los indios no abandonaran el repartimiento ni
siquiera en tiempos de necesidad, restringiendo así la emigración:507

“[...] por que en los años esteriles y faltos de comida muchos yndios por falta
de mantenimiento se ausentan de los repartimientos.”508

De esta forma, el Dr. Cuenca intentaba atajar el problema de la decreciente población tri-
butaria, que cada vez abandonaba más la región para establecerse en otras zonas como
yanaconas, mitimaes o lo que más tarde se conoció como forasteros, eludiendo así la obli-
gación de pagar tributo. Assadourian se refiere a este proceso como la “deinscripción
de los indios tributarios”.509 Evitarlo fue una de las preocupaciones más importantes de
la administración colonial. Ya había sido objeto de instrucciones de la Corona a Vaca de
Castro. El problema aparecía repetidamente en un gran número de órdenes dirigidas
contra la “vagancia”.

Las razones para abandonar los poblados sólo se desprenden parcialmente de las or-
denanzas. Las graves penurias causadas por las malas cosechas y los años de sequía
no hicieron sino aumentar la carga de la “intensa explotación que impone el sistema
mercantil colonial sobre la población campesina”.510

Se consideró especialmente urgente evitar la migración de la sierra a la costa, que se
consideraba la causa de la fuerte disminución de la población de indios serranos.511 Si
observamos la tendencia general de los movimientos de refugiados documentados en
la visita, veremos que se han producido precisamente en esta dirección. Incluso se lla-
ma la atención sobre el peligro de que la provincia de Cajamarca quede completamente

505 Cuenca [1566] 1975: 3r.
506 Ibíd.: 10r.
507 Ya se ha señalado que el concepto de las dos «repúblicas», dentro del cual debía funcionar también

el sistema de asignación de mano de obra controlado por el Estado, tuvo que ser trastocado como
consecuencia de la migración. Véase cap. II.2.3. [“Das Konzept von den zwei ‚Republiken‘” en el
original, en castellano: “El concepto de las dos ‘repúblicas’”; la traducción es nuestra].

508 Cuenca [1566] 1975: 10r.
509 Assadourian 1983: 16-17.
510 Ibíd.: 17.
511 AGI-Lima 92, R. 19, No. 140a.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 147



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

despoblada como consecuencia de aquello.512 Una de las razones de esta tendencia a
la huida puede haber sido la alta proporción de renta monetaria en las tasas de las en-
comiendas del altiplano, que, además de la pesada carga, obligaba a los que estaban
sometidos al pago del tributo a abandonar sus poblados para dirigirse a las ciudades y
plantaciones españolas.

También se documenta un gran número de indios ausentes para la encomienda Cinto en
el valle de Lambayeque.513 Las razones de este caso particular se encuentran en la polí-
tica española de dividir las unidades sociales indígenas en diferentes encomiendas. Con
la división de la encomienda Cinto, cuyo territorio había correspondido al del cacicazgo
prehispánico Cinto, se formaron en 1540 las encomiendas Cinto en la parte montañosa
del valle y Lambayeque –frente al mar–.514 A partir de entonces, ambas encomiendas evo-
lucionaron de forma muy diferente. La favorable situación geográfica de Lambayeque,
junto al mar, fue el punto de partida de un dinámico desarrollo económico, mientras
que los habitantes de Cinto se empobrecieron cada vez más y fueron abandonando sus
aldeas. Este desarrollo favorable para Lambayeque se vio reforzado por la formación
de las reducciones del Dr. Cuenca. Las parcialidades más pobladas se encontraban en la
reducción de Lambayeque se fusionaron. Esto dio lugar a un “espléndido crecimiento
económico que despuntaba ya en el industrioso pueblo de Lambayeque...: lo contrario
de lo que ocurría en el Cacicazgo de Cinto.”515 Don Antonio Chumbi Huaman, cacique
principal de Cinto y, como hijo del líder del cacicazgo prehispánico de Cinto, sucesor
“legítimo” según las normas prehispánicas de sucesión, reclamó el dominio sobre los
indios ante la audiencia real de Lima entre 1562 y 1564, que ahora pertenecían al reparti-
miento de Lambayeque según la ley colonial y por lo tanto estaban sujetos a Don Martín
Farrochumbi, quien “no había sido más que uno de los Pachacas menores o mandones
sujetos al difunto MOOCHCO CHUMBI”.516 Como Don Antonio no tuvo éxito de esta
manera, intentó de otras maneras revertir la situación creada con la ayuda del derecho
indiano. Estos intentos están documentados en la visita del Dr. Cuenca.

“Ilustre señor don martin cacique principal / de lambayeque [...] digo que
auia vn año / poco mas o menos que del dho rrepar/timyento se salieron
ciertos principales / con sus yndios al valle de cinto yndu/zidos para ello
por don antonio / cacique de cinto [...] y por que me temo que el dho don /

512 AGI-J 458: f. 1872v-1873, f. 1907-1907v, f. 1910, f. 1911-1911v.
513 Ibíd: f. 1964v y ss.
514 Ramírez 1981: 287; Zevallos Quiñones 1989: 13-14.
515 Ibíd.: 15, 14-15.
516 Ibíd.: 14. Según Vargas Ugarte, ‘gobernó’ Don Martín Farrochumbi, “el viejo,... el Cacicazgo este por

Dña. Ana Cocras, y no porque le pertenecía por derecho de sangre”. Vargas Ugarte 1942: 480. Véase
Toro Montalvo 1989: 140-142. En el siglo XVII estalló una larga disputa entre dos ramas de la fami-
lia Farrochumbi por el gobierno del cacicazgo Lambayeque, que duró hasta principios del siglo XIX.
Rostworowski 1961: 43-53. Véase Lohmann Villena 1969-70: 102-107.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 148



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

antonº trata de hazellos tornar a yn/quitar y salir del dho Repar/timyento
por me hazer mal y daño [...]”.517

Como se desprende de la visita, Don Martín debió de utilizar los mismos métodos para
atraer parcialidades a su territorio. Ambos caciques se vieron amenazados con la pérdi-
da del control sobre el cacicazgo.518 Evidentemente, con el fin de poner término a estas
disputas, los habitantes que quedaban en Cinto fueron finalmente agrupados por el Dr.
Cuenca en una reducción. Formaron así el origen del asentamiento recién fundado de
Chiclayo.519

Ni la disposición del Dr. Cuenca en las ordenanzas,

“[...] que ninguna uia en tienpo de verano abajen a los llanos a trabajar ni a
otra cosa [...]”,520

ni el establecimiento de una caja de comunidad para la época de malas cosechas –este
había sido el punto de partida en las ordenanzas para la prohibición de que los indios
salieran de los repartimientos– pudo evitar una ruptura de las formas de organización
indígena prehispánica provocada por estos movimientos migratorios.521

Aunque la caja de comunidad tenía similitudes con el tambo prehispánico, era esencial-
mente una nueva institución económica colonial. Esto se refleja en la conexión entre el
sistema de municipio y la administración de justicia, pero también en el hecho de que
esta institución ahora servía al cacique como un equivalente para las relaciones recípro-
cas que habían sido destruidas, pero al mismo tiempo hizo posible la erradicación de
estas relaciones en primer lugar.

2.2.4. El sistema kuraq

¿Qué responsabilidades y privilegios conservaban los caciques? ¿Qué órdenes y normas
concretas había para reducir la esfera de poder de los caciques y hacerla controlable?

Los privilegios concedidos por la administración colonial incluían, en primer lugar, la
exención del pago de tributos y mano de obra. Sin embargo, la concesión de este pri-
vilegio fue también el resultado de un proceso de desarrollo. En la “Representación de
los daños y molestias que se hacen a los indios” de 1567, Falcón se había quejado de
que los caciques y principales de las guarangas hasta las pachacas no estuvieran exentos de

517 AGI-J 458: f. 1889-1889v.
518 Ibíd: f. 1888-1889v.
519 Zevallos Quiñones 1989: 15; Huertas Vallejo 1985: 63; Gómez Cumpa 1989: 53-57.
520 Cuenca [1566] 1975: 11r.
521 Véase el texto siguiente sobre la importancia de las migraciones para los caciques y los principales.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 149



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

la obligación de pagar tributo.522 El Dr. Cuenca ya lo había establecido legalmente para
la costa norteña un año antes, aunque, como se verá, con ciertas restricciones.

En las normas que regulaban la exención del tributo, el Dr. Cuenca se apoyó en las
normas propias de la época prehispánica.

“[...] sean releuados de tributo las personas que en tienpo de los yngas no
pagaban tributo [...]”.523

En las ordenanzas de Jayanca, el Dr. Cuenca había establecido en un principio de forma
general que aquellos que estaban exentos de tributo en la época prehispánica también
lo estarían en la época colonial; sin embargo, a continuación se introdujo una restricción
según la cual esto solo afectaría a los caciques mayores524 y a sus hijos legítimos, así como
al cacique de la guaranga y a sus hijos mientras vivieran los líderes de las guarangas,
ya que después de su muerte solo los hijos que ocuparan el cargo de cacique estarían
exentos de tributo.525 Esto correspondía con las normas incaicas recogidas por Polo de
Ondegardo, según la cual el líder de menor rango que estaba exento de la obligación
tributaria era el principal o mandón de la guaranga.526 Sin embargo, como se verá, en
el transcurso de la visita este privilegio se amplió y se aplicó de forma general a los
principales, a sus hijos y nietos e incluso a los líderes conocidos como mandones. De
este modo, el Dr. Cuenca había ido más allá de las exigencias de los caciques, ya que la
exención del tributo también para los hijos de los líderes de guarangas y pachacas había
sido exigida en nombre de los caciques por Falcón. En este contexto, también se había
diferenciado a los líderes exentos del tributo de los líderes sujetos al tributo.527

“y de estos [de los contribuyentes - K.N.] se han de sacar todos los señores
y caciques y principales, hasta los de pachacas, que son curacones de cien
indios; de manera que solo quedan los principales de cincuenta y diez y
menos indios y la gente común.”528

El ejemplo de Don Diego Nuypsufu muestra que, como mandón de 30 indios en contra
de la voluntad de los principales de la encomienda, había recibido los mismos privilegios
que los líderes de más de 100 indios.529

522 Falcón [1567] 1918: 156; Zavala 1978, Tomo 1: 47.
523 Cuenca [1566] 1975: 21v.
524 Al parecer un sinónimo de principal.
525 Cuenca [1566] 1975: f. 21v.
526 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 138.
527 Falcón [1567] 1918: 156-157.
528 Ibíd.: 157.
529 Véase también el ejemplo de Don Diego Acça.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 150



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Los titulares de los cargos políticos jerárquicos indígenas también estaban exentos del
tributo.530 Durante el gobierno del virrey Toledo, las excepciones a la obligación de
pagar tributos se restringieron aún más de lo que había regulado el Dr. Cuenca. A partir
de entonces, solo los hijos mayores de los caciques quedaron exentos de la tasa o del pago
de tributos, mientras que los demás hijos solo quedaron exentos del servicio personal, es
decir, de las prestaciones laborales que debían realizarse en virtud de la tasa.531

La exención del tributo estaba vinculada a un derecho legalmente justificado a recibir
prestaciones laborales del grupo correspondiente de estos líderes—trabajos que hasta
entonces se habían realizado al cacique en el marco de la reciprocidad y la redistribu-
ción.532 Así, Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Tecapa, en
reconocimiento a su posición como principal, había exigido la explotación de un campo
de maíz para su sustento, invocando la concesión de este privilegio a todos los princi-
pales por parte del Dr. Cuenca.533 Más adelante se tratarán los detalles de cómo se había
regulado la concesión de prestaciones laborales en el marco de la reciprocidad por parte
del Dr. Cuenca.

2.2.4.1. La restricción de la jurisdicción de los caciques

Con la transferencia de la jurisdicción al corregidor y al cabildo de la reducción, el cacique
vio cómo se le arrebataba otra gran parte de sus derechos, que pasaron a manos de las
autoridades virreinales. La limitación de la jurisdicción del cacique, que había comen-
zado con el dominio inca,534 continuó aquí. Una jurisdicción especial para los caciques,
que también podían presentar sus reclamaciones ante la audiencia real, significó además
una continuación de la división de la sociedad indígena y una “alienación” del cacique
de los habitantes de la reducción.535

La justificación de una jurisdicción limitada de los caciques —en particular, el derecho a
ejecutar la pena de muerte— se debe a la postura del Dr. Cuenca sobre la cuestión del
poder y la “tiranía” de los líderes étnicos; esta postura también le llevó a abogar por
una tasa para los caciques, es decir, un tributo que les correspondía, pero que ahora ya
no estaba legitimado por las normas tradicionales, sino por el derecho indiano.

Durante su visita, el Dr. Cuenca había investigado un caso en Collique en el que el
cacique principal de Collique, Don Juan, todavía ejercía la jurisdicción al haber impuesto
la pena de muerte a dos hombres y una mujer que habían pertenecido a su parcialidad.536

En su informe al rey, el Dr. Cuenca resumió el caso.
530 Cuenca [1566] 1975: 21v-22r.
531 Toledo 1989, Tomo 2: 241.
532 Para el “rey Chimú” véase Cabero 1906: 187.
533 AGI-J 458: f. 1986; véase cap. III.2.2.4.5.
534 Véase cap. II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-

namiento jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].
535 Véase Golte 1973: 47.
536 AGI-J 461: ff. 859-867.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 151



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“Tenian los caciques tanto señorio sobre los yndios y tenian los tan opresos
que por cosas livianas mataban yndios y ansy en este Repartimiento donde
al presente estoy visitando que es el de collique he hallado y averiguado
que el cacique principal por sospecha que tuvo que dos yndios suyos havian
tenido acceso con una manceba suya los prendio y los quemó con tizones de
fuego sus miembros diziendoles lo podia hazer que yndios suyos heran y no
agenos y despues de haberlos quemado los mató, a entrambos, con hachas
de partir leña y ansi mismo mató con ellos a la muger del uno que hera
casado por que no lo descubriese y los enterró en un monte [...]”.537

Queda claro que “el cacique principal de una entidad política como Collique todavía
tenía la autoridad y el poder de ordenar tal ejecución y hacerla cumplir”.538 Ramírez
llama la atención sobre la diferencia entre la jurisdicción de los caciques de la costa norte,
que estaban autorizados a ejecutar la pena de muerte, y la jurisdicción de los líderes de
otras zonas, que estaban bajo un control más estricto de los incas y en las que solo el
Inca podía imponer la pena de muerte. En el caso concreto de Collique, la posición de
poder de Don Juan estaba tan consolidada que la imposición de la pena de muerte había
sido aceptada por los miembros de la comunidad. “El curaca era realmente el ‘dueño de
indios’, con poder de vida y muerte sobre ellos”.539

El texto de la visita aporta más detalles. Según la visita, los indios a los que se había
impuesto la pena de muerte pertenecían al repartimiento de Don Juan y a la parcialidad
del principal Don Gonzalo Ñuquirref. Aunque la jurisdicción la ejercía principalmente
Don Juan, el cacique principal, Don Gonzalo pudo, mediante una petición, conseguir que
no se ejecutara la pena de muerte contra la hermana de uno de los muertos. Esto sugiere
que el principal también tenía cierta influencia en la jurisprudencia.540

Otro ejemplo, en el que no se trata explícitamente de la jurisdicción del cacique, sino de
la extralimitación de las funciones y privilegios de los caciques (los demás casos no están
documentados en la visita), es el del cacique principal de Chimo. Uno de sus mitayos lo

537 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
538 Netherly 1977: 179-180; véase Ramírez 1986: 405-406, nota al pie. 27; Ramírez 1987: 578.
539 Ibíd.: 593, 578. Esta autoridad ilimitada del cacique principal sobre la vida de sus súbditos priva a

Ramírez de la autoridad sobre los recursos naturales de la comunidad, autoridad que no podía ejercer
sin restricciones si no quería perder su reputación de cacique capaz y generoso. Ibíd.: 593. Véase cap.
II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El ordenamiento
jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].

540 “e vn dia la dha yan / yba a lleuar de comer al dho chinllo que / hera su hermano e quando ffue y
a lo hallo / muerto e fue por el Rastro auerlo donde lo / enteros el dho don Juan e lo hallo muerto
en / vna cueba mas adelante cubierta de vna / pared donde estauan el dho su hermano e / la dha
su muger juntos y el otro yndio muertos / a los pies dellos e luego la dha yndia dixo que / se boluio
llorando a su cassa e dixo a don gonzalo / ñuquirref como se les an hallado muertos y / que el dho
caçique don Juan queria matar / a la dha yndia porq. no lo descubriese e que / por rruego del dho
yndio no lo mato”, AGI-J 461: f. 861v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 152



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

acusa de disponer arbitrariamente de su fuerza de trabajo al obligarlo a trabajar más
que los demás. Además, se le acusa de “mal tratamiento”.

“y me / tracta muy mal y me trae mas o/cupados que a todos los demas en
/ tanto grado que yo no tengo lugar / para poder trauajar para sus/tentar
my muger y hijos ny para / pagar el tributo que me esta rreparti/do”.541

Además, fue “entregado” a un español como mano de obra. El cacique principal recau-
daba los tributos mediante medidas coercitivas. Como castigo se menciona el cercena-
miento de una oreja.542

2.2.4.2. La limitación de la reciprocidad

El sistema de reciprocidad, que constituía la base del poder económico y político del
cacique, quedó en gran medida anulado en su funcionamiento por las disposiciones del
Dr. Cuenca. Sin embargo, fueron precisamente estas normas restrictivas del derecho in-
diano las que incorporaron la mayoría de las normas prehispánicas. Las relaciones entre
el cacique y los miembros de su cacicazgo ya no debían basarse en la reciprocidad, sino
en las reglas formuladas por el Dr. Cuenca, que a partir de ese momento constituyeron
la base jurídica de las relaciones sociales dentro de la reducción.

El punto de partida para la reestructuración de estas relaciones fue la disposición de
que el cacique obtuviera los medios para su sustento de la caja de comunidad. Esto redujo
sus funciones a la distribución de la mano de obra. Ya no tenía control ni disposición
directa sobre ella. Además, en estas nuevas condiciones coloniales, una de las tareas del
cacique era la recaudación de tributos

“de los yndios del repartimiento asi de su parçialidad como de las demas
[...]”.543

La distribución de las distintas tareas de trabajo se realizó

“por sus ayllos y parçialidades del repartimiento conforme al numero que
cada parçialidad tuviere”.544

Aquí queda claro que, en lo que respecta al tipo de distribución de las tareas laborales
según los “ayllus” o “parcialidades” (un término que aquí se utiliza como sinónimo de
“ayllu”), se ha recurrido conceptualmente a la época prehispánica. Esto permite con-
cluir que, en este período, la propia organización del trabajo en el marco de la mita
también estaba determinada por las normas prehispánicas.

541 AGI-J 458: f. 1904v.
542 Ibíd.
543 Cuenca [1566] 1975: 10v.
544 Ibíd.: 11r-11v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 153



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Una condición para que los miembros del cacicazgo realizaran trabajos para el cacique
era que estos debían ser “pagados”. Este “pago”, que había sido establecido por el Dr.
Cuenca, podía adoptar diversas formas, como se verá en los ejemplos. La base de la
relación de intercambio entre el cacique y los trabajadores era a partir de ahora la tasa y
ya no directamente las normas de reciprocidad heredadas de la época prehispánica.

El acceso a la mano de obra, su distribución y el volumen de trabajo al que el cacique
tenía derecho en virtud del principio de reciprocidad estaban sujetos a la normativa de
la administración colonial española, que consideraba este trabajo como trabajo para el
cacique.545

En este sentido, el Dr. Cuenca justificó ante el corregidor de Jequetepeque la reclamación
del cacique sobre los textiles de algodón diciendo:

“[...] que los prinçipales / e yndios del dho repartimiento / han estado siem-
pre en costum/bre de le dar como a su caçique y / señor natural lana de la
tierra [...]”.

A cambio, el cacique les daba “alguna cossa a manera / de paga”.546 Entregar tejidos
al líder político en reconocimiento de su gobierno o intercambiarlos dentro de las re-
laciones de reciprocidad era un componente del ordenamiento jurídico prehispánico,
un derecho legitimado por el sistema normativo tradicional que se expresa en el tér-
mino costumbre. Desde el ensayo de Murra (1958) sobre la función de los textiles en los
distintos contextos sociales y políticos, se sabe que los textiles de algodón y lana eran
uno de los productos más importantes del Tawantinsuyu, que desempeñaban un papel
en el sistema de redistribución y que se regalaban, ofrecidos, sacrificados o intercam-
biados en multitud de ocasiones políticas, sociales, militares y religiosas a nivel local y
estatal.547

Los alimentos que los cocineros reunían para su trabajo en la casa del cacique también
tenían que ser pagados por él.548

Las “mesas y banquetes” que los caciques ofrecían en honor de los españoles habían sido
prohibidas debido a los elevados gastos que suponían.549 La prohibición de las chicherías
se justificó además con el argumento de que fomentaban el alcoholismo, empleaban
demasiada mano de obra y suponían un gasto excesivo. Sin embargo, esta prohibición
tenía una excepción.

545 Golte 1973: 47.
546 AGI-J 458: f. 2046.
547 Murra 1975b: 145-170.
548 Cuenca [1566] 1975: 14r-14v.
549 Ibíd.: 14v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 154



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] pero bien se permite que los dias que los yndios del repartimiento se
juntaren para hazer y benefiçiar las sementeras de la comunidad que el caçi-
que y prinçipales les puedan dar a beuer la chicha que ouieren menester
[...]”.550

De esta forma, el derecho indiano subraya el objetivo de la administración colonial de ha-
cer que las relaciones de reciprocidad o la ayuda mutua solo surtan efecto en el ámbito
del trabajo comunitario en los campos de la comunidad y legitimarlas aquí. Esta preo-
cupación también se hace evidente en otras regulaciones. Parte de la ayuda mutua se
regula legalmente de tal manera que las relaciones de reciprocidad que surgen en ella
también se destruyen.

“Yten por que los yndios se ayuden unos a otros a las grangerias y labores
y entre ellos no cesen [...] y los yndios que tienen ofiçios puedan huzarlos y
hazer sus sementeras se manda que de aqui adelante quando algun yndio
o yndia quisiere alquilar algunos yndios para hazer sus sementeras [...] los
caçiques y prinçipales y alcaldes deste dicho repartimiento les hagan dar los
yndios que ovieren menester pagandoles su jornal y comida como los tales
yndios suelen ganar trabajando con españoles del dicho repartimiento [...]
para este efecto an de dar yndios que no tengan labores propias y [...] no de
los que comunmente se suelen alquilar”.551

La ayuda mutua entre los miembros de la comunidad, que iba más allá del trabajo co-
munitario en los campos de la comunidad, estaba regulada por el derecho indiano y debía
ser organizada y controlada por caciques, principales o alcaldes. De esta manera, “las Or-
denanzas ambicionan crear un mercado de trabajo en el seno mismo de la colectividad
indígena, antagónico al sistema de la reciprocidad”.552 La ayuda vecinal “voluntaria”
o ayuda mutua en el marco de la reciprocidad se integró en el sistema de “alquiler”,
del que surgió la institución de la mita de plaza. El trabajo debía pagarse como se habría
pagado el trabajo de los indios para los españoles. Además, solo se podía contratar a
una mano de obra muy concreta para este fin, es decir, a aquellos que no tenían “labo-
res propias”. Entre ellos se encontraban los que no estaban dentro del sistema de mita
de plaza (“no de los que comunmente se suelen alquilar”), así como los que no eran
artesanos o no tenían “oficios”.

Toledo mencionó el trabajo en la “chácara de comunidad”, que debía ser remunerado,
como uno de los casos en los que los caciques, pero también los alcaldes, podían distri-
buir la mano de obra. Otros trabajos en los que esto era posible eran los que en Toledo
también se describen con el término de servicios personales:

550 Cuenca [1566] 1975: 15r.
551 Ibíd.: 19v.
552 Assadourian 1987: 403.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 155



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“[...] para hacer y aderezar los caminos públicos y para aderezar las iglesias,
tambos y puentes y para el servicio de los dichos tambos [...] y para recoger
y guardar los ganados comunes”.553

Esto significa que se trataba de trabajos en los que se mantenían los principios de la
organización del trabajo prehispánica. En cambio, en las nuevas formas de organización
del trabajo, que iban más allá del repartimiento, el cacique solo era responsable de la
distribución de la mano de obra, pero no de su control durante el tiempo que realizaban
el trabajo.554

En general, los caciques tenían prohibido regentar chicherías o tabernas, ya que a través
del servicio de chicha, que permitía al líder mantener las relaciones de reciprocidad a
través de la hospitalidad, podía movilizar y emplear a una gran cantidad de mano de
obra.555

Sin embargo, el cacique debía garantizar el mantenimiento de las relaciones de recipro-
cidad, al menos formalmente, ofreciendo comida a los trabajadores. Ya se ha señalado
que el Dr. Cuenca incluyó en las ordenanzas el suministro de comida y bebida a los traba-
jadores durante la época de trabajo agrícola. Por ejemplo, dos de las personas asignadas
al principal de Jequetepeque trabajaban como chicheros.556 No obstante, esto no fue su-
ficiente, como demuestran las numerosas peticiones para la apertura de las llamadas
“tabernas”.557 Es importante señalar que la urgencia de los caciques para la creación de
estas tabernas se ve reforzada por la costumbre. Don Gabriel, principal y segunda persona,
y en nombre de Don Martín, cacique principal de Lambayeque:

“[...] algunos alguaziles / y otras justicias [...] / [...] nos ympiden que no ten-
gamos / taberna ny demos a beuer a nuestros yndios / como lo soliamos
hazer segun nuestra costum/bre [...] porque no auiendo las dhas taver/nas
no podemos juntar los yndios a / hazer nuestras sementeras y de la co-
mu/nidad de los dhos yndios [...]”.558

553 Toledo 1989, Tomo 2: 240. Véase ibíd.: 257.
554 Véase cap. III.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original, en castellano: “Las ordenanzas

de Chicama (1566)”; la traducción es nuestra].
555 Ya en la visita del Dr. Cuenca a la costa norte de Perú se había descubierto que las chicherías no podían

prohibirse por completo si se quería mantener aunque fuera de forma rudimentaria la institución de
la ayuda mutua. Así, Toledo estableció en sus ordenanzas generales la cantidad de chicha que cada indio
podía consumir al día. Esta era de 1 azumbre, es decir, unos 2 litros. Curiosamente, se menciona que los
indios que son demasiado pobres para comprar tal medida deberían intercambiarla “por su antiguo
rescate un vaso de chicha por vaso de maíz”. Véase Toledo 1989, tomo 2: 265.

556 AGI-J 458: f. 1977.
557 Sobre estas peticiones, véase Rostworowski 1975b: 330-331.
558 AGI-J 458: f. 1779-1779v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 156



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca dio su consentimiento para la creación de estas tabernas, pero solo po-
dían utilizarse durante el tiempo que durara el trabajo comunitario en los campos de la
comunidad.

2.2.4.3. Los principios de distribución de la mano de obra dentro del repartimiento

En la visita se reflejan los principios según los cuales se distribuyó la mano de obra
dentro del repartimiento o cacicazgo. La mano de obra de los repartimientos situados en
las regiones de las tierras altas (Cajamarca o Guamachuco) se distribuyó a nivel de la
guaranga.559

“proveays como / se le [al cacique principal - K.N.] den seys yndios e seys
yndias / de los deste Repartimyento / Repartidos entre las guarangas”.560

Sin embargo, también se tiene en cuenta el nivel de la pachaca en la organización de la
mita, así como la función de los líderes de las pachacas o unidades sociales de unos 100
hogares en la organización de la mita y en la recaudación de tributos.

“[...] señor Juan quispi prinçipal / de los yndios mytimas yungas [...] digo
que por los / comarcanos desta provinçia nos / a molesta y maltrata man-
dando/nos seruir en las mytas que les / caben a otras pachacas”.561

Una comparación de las visitas de Cajamarca (1540) y de los Chupachus (1549) con
otras fuentes muestra que, incluso en la época prehispánica, la demanda de mano de
obra solía afectar al nivel de las guarangas, mientras que la distribución de las tareas
laborales se realizaba a nivel de las pachacas por parte de los líderes correspondientes.
Además, está demostrado que las exigencias estatales centrales de mano de obra en el
Tawantinsuyu también podían abarcar el nivel del pachaca.562 El Dr. Cuenca tampoco ha
realizado cambios en este principio de organización de la mita.

559 Sobre el uso de los términos guaranga y pachaca para referirse a las tierras altas, cabe señalar lo siguien-
te: los sistemas de clasificación en guaranga y pachaca se transmitieron por primera vez en la visita de
Barrientos a Cajamarca (1540). El Dr. Cuenca también los utiliza en su visita, pero solo para las zonas
altas de Cajamarca y Guamachuco. En una fuente anterior sobre Cajamarca (1534/35) los dos térmi-
nos aún no aparecen. Netherly supone que estos sistemas de clasificación aún no eran conocidos por
los españoles en esa época temprana (Netherly 1977: 131). Además de los dos términos menciona-
dos, en la visita del Dr. Cuenca y en los demás documentos mencionados para el altiplano también
se menciona el ayllu como unidad social. Según Netherly, los incas del altiplano norte probablemente
intentaron hacer coincidir el ayllu con la pachaca (ibíd.: 158). En los documentos del siglo XVI no apa-
rece en absoluto el término pachaca para referirse a la costa, pero las parcialidades de la costa parecen
corresponderse en tamaño con las pachacas del altiplano (ibíd.: 160).

560 AGI-J 458: f. 1980. La distribución de los mitayos de Guamachuco a nivel de la guaranga también es-
tá acreditada en un documento de principios del siglo XVII. ADL, Leg. 273, Exp. 3396 [1616]. Para
Cajamarca y el siglo XVIII, la prueba se encuentra en ADL, Leg. 263, Exp. 3003 [1743].

561 AGI-J 458: f. 1999v; véase también: f. 1770v, f. 1979v-1980v, 1982-1982v; f. 1761.
562 Para la guaranga: Visita de los Chupachu [1549], en: Ortiz de Zúñiga [1562] 1967, Tomo 1: 306-307;

Visita a Cajamarca [1540], en: Espinoza Soriano [1540] 1967: 40, 17; Santillán [1563] 1879: 74; Murra

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 157



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Este principio se mantuvo también en los casos en los que el Dr. Cuenca tuvo que regu-
lar por sí mismo la distribución de la mano de obra, como en el caso de su asignación al
cacique. El repartimiento de Chicama es un buen ejemplo de cómo el Dr. Cuenca repartía
la mano de obra a nivel de parcialidad. Don Juan de Mora, cacique principal de Chica-
ma, había exigido 30 trabajadores más para sus tierras, además de los 15 que le habían
sido asignados en la tasa.563 Esto equivalía aproximadamente al cinco por ciento de la
población en 1566.564 El Dr. Cuenca concedió 24 trabajadores; la parcialidad de don Juan
de Mora fue la que soportó la mayor carga, ya que tuvo que ceder más de la mitad, es
decir, un total de 17 mitayos. La distribución de los 24 trabajadores adicionales que Don
Juan Mora debía poner a disposición fue la siguiente:

parcialidad del cacique: 13 indios al año
parcialidad de Don Pedro Mache, principal: 5 indios al año
parcialidad de Alonso Chuchinamo: 4 indios al año
parcialidad de Gonçalo Sulpipnamo, principal: 2 indios al año565

No es posible decir si estas proporciones también se aplicaban en la época prehispánica.
Sin embargo, es seguro que en aquella época también se obligaba a la mano de obra de
otras parcialidades a prestar servicios al cacique principal en el marco de la mincca.566 Esto
también se desprende de la visita de la Lupaqa.567

2.2.4.4. La tasa como base de las relaciones de intercambio entre el cacique y los
trabajadores

En el capítulo III.2.2.3.6. ya se ha mencionado que una de las tareas de los caciques
y otros líderes era evitar los movimientos migratorios. Debían asegurarse de que los
indios no abandonaran el territorio de la encomienda y de que ningún indio de otros lu-
gares de origen se estableciera o trabajara allí. Estaba prohibido asignar tierras a indios
de otras encomiendas.568 Por esta razón, la visita del Dr. Cuenca en la costa norte de Perú
también contiene una gran cantidad de licencias individuales para artesanos y pescado-
res que les permitían moverse libremente y ejercer sus profesiones. El objetivo principal
de estas reglas era garantizar que los tributos y las obligaciones de mita se cumplieran
de acuerdo con la tasa de los distintos repartimientos. Los caciques y principales eran los
que consideraban más grave el problema de los tributarios fugitivos. Varios líderes soli-
citaron al Dr. Cuenca licencias que les permitieran recuperar a los indios que figuraban

1982: 285, nota al pie 6. Para la pachaca: Vista de los Chupachu, en: Ortiz de Zúñiga [1562] 1967: 305-
307; Murra 1967: 404-405.

563 AGI-J 458: f. 1946.
564 Netherly 1977: 228; véase las cifras de población, ibíd.: 340-341.
566 Ibíd.: 227-229. Véase AGI-J 458: f. 1768v-1769.
567 Murra 1975c: 211-221. Las unidades sociales en el caso de los aymaras eran las hatha. A un nivel más

amplio, las unidades sociales en la visita se denominan “provincia”.
568 Cuenca [1566] 1975: 15v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 158



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

en la tasa pero que habían huido. Su argumentación se puede ilustrar con el ejemplo de
un principal de Chepén.

“[...] V. m. / no a de dar lugar a que los yndios / questan visytados se buel-
tan a li/tigar sobre ello ny que los caciques ny en/comenderos donde se
huyen los defi/endan porque seria de ningon [sic] fruto / las hordenanças y
visytas por / Vuesa mrd. hechas si los yndios se / anduuiesen de vnas par-
tes a otras / sin asistir en sus pueblos donde que/dan visytados y asentados
y no a/bria pueblos ny comunidad [...] sino se conpeliese a los / yndios es-
tar siempre en sus pue/blos a casas como vuesa mrd. lo tie/ne hordenado
[...]”.569

Para poder dar importancia a las ordenanzas y a la visita del Dr. Cuenca, era urgente
encontrar una solución a este problema, ya que, de lo contrario, la tasa tampoco tenía
ningún valor. Sin embargo, la evolución posterior de la reforma de la sociedad colonial
había demostrado que “el cambio estructural realizado por Toledo intensificó notable-
mente los movimientos de desincripción”.570 En el siglo XVII, esto también había lle-
vado a que los forasteros —una categoría que se había formado en el transcurso de este
proceso— constituyeran casi la mitad de la población en la costa norte de Perú.571

La tasa, y no un orden establecido por normas tradicionales como se había fijado en las
ordenanzas de Jayanca, era a partir de ahora la base de la relación de intercambio entre
el cacique y los trabajadores, como se ha puesto de manifiesto.

“[...] se hordena y manda que ningun caçique ni prinçipal pida ni cobre so
color de tributo ni en otra cualquier manera de los yndios particulares a ellos
subjetos lo que asi ganaren y tuvieren sino tan solamente lo que les estuuiere
repartido [...] por la tasa [...]”.572

Las dificultades que estos cambios podrían conllevar se ponen de manifiesto de forma
muy explícita en la visita del Dr. Cuenca. Citaremos un ejemplo: Don Alonso Chuplin-
gon, cacique principal de la “provinçia de caxamarca”, se dirigió al Dr. Cuenca porque
569 AGI-J 458: f. 1843v.
570 Assadourian 1983: 17.
571 Para la tipificación de la población indígena, que refleja los movimientos migratorios y la formación de

nuevas categorías de población indígena, véase “Memorial acerca de las mitas de los indios del Perú”
[1664], BN - B 516. Sobre los forasteros en las diócesis de Chuquisaca, La Paz y Cuzco a mediados
del siglo XVII, véase Assadourian 1982a: 308. No existen estudios comparativos resumidos sobre la
región norte de Perú. Sobre los forasteros en los valles de Trujillo, Chimo y Chicama, véase “Compulsa
de las cuentas de las retasas de los indios...” [1701], ADL, Leg. 131, Exp. 161. De ello se desprende
que en aquella época vivían en la región más forasteros que “indios originarios”. Sobre el número de
yanaconas en los “pueblos de indios” y en las explotaciones agrícolas españolas del valle de Chicama,
véase “Autos de la visita hecha por Don Bartolomé de Villavicencio, Corregidor..., a las estancias,
ingenios, trapiches y pueblos del valle de Chicama” [1607], ADL, Leg. 266, Exp. 3074.

572 Cuenca [1566] 1975: 14r.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 159



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

tenía problemas para poder poner realmente a trabajar a los “yndios de seruiçio” que
le habían sido asignados.

“[...] en la tassa q yo [el Dr. Cuenca - K.N.] he ffo. de los tri/butos que los
yndios desta provin/çia an de dar he señalado çiertos / yndios e yndias de
seruiçio los / quales no se le pueden dar hasta / que la tassa del dho Repar-
timy.to / se escriva se Repartan los yn/dios de los caçiques y prinçi/pales
desta provinçia [...] y me / pidio le mandasse dar diez yndios / y diez yndias
[...] para que en el entre/tanto que la dha tassa se haze le / siruiessen”.573

Resulta evidente que los problemas se debían al vacío que se había creado, ya que la
validez de las normas tradicionales de la mita en el hogar del cacique se veía limitada
por las ordenanzas de Jayanca y las nuevas regulaciones consagradas en la tasa aún no
se habían impuesto.

2.2.4.5. La regulación de las relaciones de intercambio entre cacique y mano de obra

Como ya se ha mencionado anteriormente, las ordenanzas contienen un grupo de dis-
posiciones que regulaban el alcance de los servicios laborales a los que tenían derecho
los caciques y, por tanto, su acceso a la mano de obra.574 En este contexto también se
incluyen las normas que establecían el número de monturas de los caciques y principales.
Los caballos con silla y brida, cuya posesión estaba incluida en los nuevos privilegios
de los caciques junto con la adquisición de la correspondiente licencia, debían sustituir
el trabajo de los porteadores. El cacique principal podía poseer dos caballos, el principal
uno. Ya se ha hecho referencia al movimiento mesiánico de los años sesenta del siglo
XVI, el taki onqoy. Debido al temor a las rebeliones abiertas, en 1565 se prohibió a los
caciques y principales poseer caballos o mulas mediante las ordenanzas de corregidores de
García de Castro. La posesión de un animal de este tipo solo podía solicitarse con una
licencia especial expedida por el Dr. Cuenca, para lo cual la visita también ofrece ejem-
plos suficientes. Esta prohibición también aparece dos años después en el “Gobierno
del Perú” de Matienzo.575

El siguiente caso, documentado en la visita, puede servir para demostrar cómo se de-
terminaban los trabajos agrícolas que debían realizarse para el cacique. Don Cristóbal
Payco era el principal de una parcialidad que también pertenecía al repartimiento de Jeque-
tepeque y, al mismo tiempo, tercera persona. El número de habitantes de esta parcialidad
solo puede estimarse, ya que don Cristóbal afirma que era el principal de varios man-
dones, que eran los jefes de grupos de entre 10 y 50 hogares. El encomendero era Pedro
González de Ayala, vecino de Trujillo.
573 AGI-J 458: f. 1979v-1980.
574 Cuenca [1566] 1975: 13v.
575 Ibíd.: 16r, 14v; véase la visita de Gregorio González de Cuenca, según la cual el Dr. Cuenca concedió

más de 200 licencias de este tipo; AGI-J 456-458. Rostworowski 1975a: 122; Netherly 1977: 145; García
de Castro [1565] 1957: 512; Matienzo [1567] 1967: 70.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 160



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

El Dr. Cuenca asignó a Don Cristóbal Payco cuatro indios al año para trabajar sus cam-
pos, que en la visita se denominan “haciendas, granjerías, sementeras”, términos que
son de suma importancia para la clasificación del trabajo agrícola. Además, se le asignó
un muchacho que aún no había alcanzado la edad de tributar y que le servía de paje, así
como dos mujeres mayores que debían trabajar en su casa. El principal era responsable
del mantenimiento de esta mano de obra y debía entregar a cada uno tres prendas de
algodón al año. Estas prendas debían ser iguales a las que se entregaban como tributo
al encomendero. Los trabajadores cambiaban anualmente “por sus mytas”. Además de
realizar otros trabajos, también le servían como chicheros, un servicio que, como hemos
visto, era indispensable para el cacique para mantener las relaciones de reciprocidad.
Aunque estos estaban muy limitados, exigían que se agasajara a los trabajadores con
chicha. Para ello, según estableció el Dr. Cuenca, el principal debía proporcionarles maíz,
mantas, los grandes recipientes de chicha y los demás utensilios para la elaboración de
la chicha,

“sin que los dhos yndios / pongan otra cossa alguna mas que su trabajo”.576

Esta norma se corresponde con la esencia de la sociedad inca y su orden tributario,
como han señalado en repetidas ocasiones Polo de Ondegardo, Falcón y Santillán.577

Además, el Dr. Cuenca determinó que los trabajadores de la parcialidad de Don Cris-
tóbal le cultiven anualmente un campo (chacara) con un rendimiento de 80 fanegas de
maíz; se dice que esta tierra debe ponerse a disposición de los indios para que la culti-
ven; durante el tiempo que trabajen, se les debe proporcionar comida y bebida. Aquí se
mencionan por segunda vez las prestaciones laborales agrícolas, que deben considerar-
se independientes de las mencionadas anteriormente. Si se ha destacado anteriormente
que se trataba de haciendas y granjerías trabajadas por un número determinado de traba-
jadores, aquí aparece el término chacara, y la limitación del trabajo se indica en función
del rendimiento de la cosecha. Cabe suponer que existían diferentes relaciones de pro-
piedad y posesión de estas tierras. Mientras que en el primer caso parece tratarse de
una propiedad privada del principal, en la que la mano de obra correspondiente estaba
limitada en número y se remuneraba en especie, el campo denominado chacara pasa-
ba a ser propiedad común, el campo trabajado por la comunidad en su conjunto y, por
tanto, pertenecía a la caja del pueblo, para ser destinado al mantenimiento del líder en
reconocimiento a su función de principal y tercera persona. La organización del trabajo en
este campo seguía estando en gran medida en manos de la parcialidad y parte de las re-
laciones recíprocas se compensaban, al menos simbólicamente, con una “hospitalidad”.
Se trataba del producto al que el principal tenía derecho, no de la tierra.

576 AGI-J 458: f. 1977.
577 Véase cap. II.1.5. [“Die inkaische Rechtsordnung: Ein Entwurf” en el original, en castellano: “El orde-

namiento jurídico incaico: un esbozo”; la traducción es nuestra].

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 161



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Esta cantidad de 80 fanegas de cereales para el mantenimiento de un cacique se puede en-
contrar en otro ejemplo. Para el cacique principal de Moro,578 Don García Pilco Guaman,
también se ha establecido en la tasa que recibe anualmente 80 fanegas de cereales, de las
cuales 30 fanegas son de trigo y 50 fanegas de maíz. Justificó su derecho, mucho mayor,
alegando que era el cacique principal de más de 500 indios tributarios. Ciertamente, el Dr.
Cuenca tuvo en cuenta esta diferencia en la jerarquía social y ordenó que don García
recibiera 10 fanegas de trigo y 20 fanegas de maíz adicionales del campo de la comunidad,
aquí llamado sementera de la comunidad.

El siguiente ejemplo sobre la asignación de mano de obra por parte del Dr. Cuenca,
que estaba vinculada a la concesión de una licencia para un caballo con silla y brida a
un principal, puede ilustrar la distribución de la mano de obra por debajo del nivel del
cacique, es decir, dentro de la estructura de un cacicazgo. Don Francisco Fayo, del repar-
timiento de Cinto e hijo de don Alonso Taimixo,579 pidió al Dr. Cuenca, además de la
licencia para un caballo con silla y brida, la asignación de dos cuidadores de caballos.
Éstos fueron nombrados por él. Pertenecían a su parcialidad, “dos yndios de los a mi
subjetos”, y debían trabajar para él “por sus mitas”; él mismo les pagaría el trabajo y
también el tributo “a su cacique”, al que estaban obligados.580 Sin embargo, para conse-
guir realmente esta mano de obra, no se dirigió al cacique a través del Dr. Cuenca, sino
que enfatizó

“que don diego ciccha segunda persona del cacique los dexe seruir sien/do
su voluntad de los dhos dos y°s / de me querer seruir y no los embie / por
mitayos a ningun cabo [...]”.581

La segunda persona del cacique era, por tanto, responsable de la distribución de la mano
de obra y de la organización de la mita. También tenía autoridad sobre dónde se em-
pleaban los mitayos y para quién debían realizar su trabajo. Esta información es aún
más importante si se tiene en cuenta que la solicitud de permiso para tener un caballo
demuestra que don Francisco también tenía una tarea relacionada con la mita, a saber,
supervisar su ejecución por parte de los miembros de su parcialidad. El cumplimiento
de esta tarea de control se vincula a la tenencia de un caballo:

Ylustre señor don fran.co fayo [...] paresco / ante vuesa merced y digo que
mi tie/rra es muy aspera y fragosa y para / y mitar los yn°s a mi subjetos

578 AGI-J 458: f. 1915v-1916.
579 Don Alonso Taimixo es, al parecer, el principal TAYMEXU, quien, según Zevallos Quiñones, ejerció el

dominio sobre el repartimiento de Cinto de forma transitoria hasta 1560, ya que don Antonio Chumbi
Huaman no había alcanzado la edad correspondiente en ese momento. Zevallos Quiñones 1989: 14. El
río y un canal, ambos llamados Taimi, irrigaban el valle de Lambayeque. Ibíd.: 13; Ecología e Historia
1987: 41-42; Brüning [1922] 1989: 155 y ss.

580 AGI-J 458: f. 1763.
581 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 162



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

y pa/ra benefiçiar mis haziendas tengo / necessidad de andar a cauallo con
silla / y freno .”582

Sin embargo, esta función de control no implicaba ningún poder de disposición y deci-
sión sobre los trabajadores y su lugar de trabajo.

Don Francisco se refirió a las condiciones que había mencionado el Dr. Cuenca para que
se le asignara mano de obra: la voluntariedad y la remuneración.583Es de suponer que
también en este caso la remuneración se realizara en dinero, tal y como había exigido el
Dr. Cuenca para el trabajo de los mitayos, que debían trabajar las tierras del encomendero
de Jequetepeque en lugar del tributo en especie.584 En este contexto, el Dr. Cuenca había
establecido en Trujillo en 1566 el importe de estos “salarios diarios”.

“que por / la tasa se le manda dar lo puedan pa/gar en trigo e maiz tasado
confor/me a la tasacion dello hecha por my man/dado o en yndios para
sus semen/teras pagando a los yndios / su trauajo conforme a la tasa de
jornales pregonada en trugillo”.585

El monto del pago según la “tasa de jornales” no se desprende de esta sección de la
fuente. Sin embargo, según Ramírez, los mitayos recibían 3/4 de un tomín y una ración
de maíz al día alrededor de 1563, después de haber recibido solo alimentos y ropa antes
de 1550 y en parte hasta 1560. Una de las razones por las que se les pagaba en dinero
era la escasez de mano de obra. En 1566, los pastores recibieron seis tomines y una fanega
de grano.586

Si don Francisco “pagó” el tributo al cacique (tampoco se especifica en la fuente de qué
forma lo hizo), entonces estos dos cuidadores de caballos ciertamente ya no estaban
obligados a realizar trabajos agrícolas en el campo de la comunidad, cuyos ingresos ge-
neraban los pagos de tributos. Esto significa que de esta forma se desvinculó a la mano
de obra de una forma de producción que estructuralmente es la más comparable con
582 AGI-J 458: f. 1763.
583 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
584 Para el intercambio de trabajo por bienes en especie, véase el cap. III.2.2.5.3.
585 AGI-J 458: f. 1866v.
586 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, vol. 1: 296-297, vol. 2: 6; Ramírez 1986: 408, nota al pie 12. Sin embargo,

el año 1558 supuso un punto de inflexión en la fijación del ’salario’, cuando el virrey Marqués de
Cañete envió al cabildo de Trujillo una lista de salarios fijos que este debía aceptar. Los miembros del
cabildo, que en aquella época estaba formado por los encomenderos de Trujillo y los de Saña, Illimo,
Collique y Túcume, elaboraron a su vez una lista que, sin embargo, establecía salarios más bajos que
los del virrey. Según esta, los mitayos que trabajaban en la construcción y en la agricultura debían
recibir medio tomín y una ración de maíz al día, mientras que los mitayos dedicados a la cría de ovejas
recibían media fanega de maíz cada 20 días y ropa o dos pesos corrientes. Ibíd.: 40-41. En una fuente
de principios del siglo XVII se menciona la remuneración del trabajo agrícola, tanto del trabajo en el
campo como del pastoreo. Según esta fuente, a los chacareros se les pagaban 3 1/2 patacones por 20
días, y a los pastores 5 1/2 patacones por dos meses. ADL, Exp. 3074 [1607]. 1 patacón = 1 peso de 8
reales. Ramírez 1986: 277.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 163



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

la organización de producción prehispánica —el trabajo en el campo de la comunidad
en mita— y se introdujo en un nuevo ciclo de producción surgido con la introducción
del pago del trabajo, que sólo es comparable formalmente con el primero a través de la
realización del trabajo “por mitas”. El hecho de que los dos cuidadores de caballos ya
no fueran utilizados para el trabajo agrícola apoyaría la suposición de que se les pagaba
con dinero.

Además, de este apartado se desprende que se trataba de mano de obra adicional a la
que don Francisco no tenía derecho por su posición social o su función. Los mita, que se
asignaban al cacique o a los principales en función de su posición social, se encontraban
en una relación de reciprocidad con ellos. Esto queda demostrado en el ejemplo ya cita-
do de los trabajadores asignados a la tercera persona del repartimiento de Jequetepeque.
Don Cristóbal Payco, la tercera persona, no tenía que “pagar” ni el trabajo de los mitayos
ni el tributo; en su lugar, distribuía textiles, comida y bebida a los mitayos.587

En su carta al rey español del 12 de noviembre de 1567, el Dr. Cuenca expuso de qué
manera había cambiado las relaciones de los trabajadores que trabajaban para el cacique
como yanaconas. En primer lugar, explicó la naturaleza de estas relaciones durante el
período del dominio inca. La dimensión familiar en la distribución de los yanaconas al
cacique es evidente aquí.

“[...] tenia / el caçique çierto numero de yndios e yndias para su seruiçio Re-
partidos entre / las parçialidades del Repartimiento, y estos yndios seruian
al caçique con sus / mugeres perpetuamente [...] y en muriendo el yndio en-
traba / a seruir su hijo [...] y no dejando hijo la parçialidad proueya de otro
/ yndio [...]”.588

Para referirse a esta mano de obra también utilizaba el término “esclavos”. En este
contexto, queda claro que las condiciones anteriores a la conquista se describen con
el término costumbre.

“En algunas prouincias de las que he visitado los caciques tenian costumbre
y dizen que hera ansy en tiempo del ynga que de todo el Repartimiento tenia
el cacique cierto numero de yndios e yndias para su servicio”.589

Estos “yndios e yndias” o “esclavos” eran mantenidos por el cacique con alimentos y
ropa, por lo que el Dr. Cuenca definió su trabajo como trabajo “no remunerado”.590

Durante la visita en Trujillo, el Dr. Cuenca limitó el tiempo de trabajo de por vida de
estos indios “por sus mitas” e introdujo el pago del trabajo, que debía realizarse de
acuerdo con la tasa del tributo que recibía el cacique.

587 AGI-J 458: f. 1976-1977.
588 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
589 Ibíd.
590 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 164



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] el ca/çique tiene tanto seruiçio como antes tenia y los yndios de seruiçio
no son / esclabos”.591

Con estos nuevos “atributos” de la categoría de los yanaconas, el Dr. Cuenca introdujo
al mismo tiempo la obligación de tributar de esta mano de obra.592 No obstante, los
caciques conservaron el privilegio de tener derecho a determinados servicios laborales.
Las relaciones de reciprocidad destruidas fueron sustituidas también en este caso por el
pago o la tasa, y se cumplió con las exigencias de la Corona española de que los caciques
tampoco prestaran servicios no remunerados.

A partir de entonces, las normas de las ordenanzas del Dr. Cuenca impidieron a los caci-
ques emplear en sus hogares a mujeres solteras y viudas que no pertenecieran a la parte
de la población sujeta al pago de tributos.593 Esta norma también debe clasificarse en el
ámbito de las normas matrimoniales, que ya se han tratado en el cap. III.2.2.3.4., ya que
también estaba dirigida contra la poligamia encubierta que los españoles sospechaban
en el hogar del cacique. El cacique debía proporcionar la materia prima a las tejedoras que
trabajaban en su casa y pagarles el trabajo. El Dr. Cuenca fijó un precio de seis tomines
por prenda.594

Esta disposición tenía por objeto eliminar la contradicción entre una producción basada
en el principio de reciprocidad a nivel del cacicazgo y las transacciones lucrativas de los
caciques con los comerciantes españoles según los principios del mercado colonial, en
los que los textiles se convertían en mercancía.595 En el ejemplo anterior se trata de la
legitimación para que el cacique pueda aceptar ropa en general como “tributo”. El tipo
de ropa que siempre había recibido según la “costumbre” se describe con exactitud en
la fuente:

“teñyda de diferentes colores para / hazer las franjas con que guar/neçe las
mantas y camysetas”.596

El cacique también subrayó que “sus indios” le entregaban estos productos de forma
voluntaria, un aspecto que se menciona a menudo en las crónicas en relación con el
“tributo” en la época prehispánica y que en todos los documentos reales y en las fuen-
tes de la administración colonial —sobre el papel— se consideraba un requisito previo

591 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
592 Véase cap. III.2.2.5.2.
593 Cuenca [1566] 1975: 12v.
594 Ibíd.: 22v. A modo de comparación, cabe señalar que el precio de una prenda de vestir terminada en

Huánuco y en Chucuito en la época de las visitas, en los años sesenta, era de 2 pesos. 1 peso equivale
a tomines. Spalding 1973: 587. Esto puede significar que el precio fijado por el Dr. Cuenca no tenía
relación con el precio de mercado. Véase Spalding 1982: 330-331.

595 Spalding 1973: 581-600.
596 AGI-J 458: f. 2046.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 165



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

para poder obligar a los indios a pagar impuestos y prestar servicios.597 Como se ha de-
mostrado, en la época prehispánica los servicios personales prestados dentro del cacicazgo
formaban parte de las relaciones recíprocas. Un documento del siglo XVIII muestra has-
ta qué punto la prestación de servicios personales estaba arraigada para el cacique dentro
de la comunidad. En él, los indios de la localidad de Huanchaco, cerca de Trujillo, hacen
referencia a la

“costumbre immemorial de no estar obligados a darse seruicios personales
precisos, sino voluntarios”.598

Si se cambiara algo, se produciría un motín.599

El carácter “voluntario” y la remuneración del trabajo (tal y como se había estableci-
do en la tasa), que debía realizarse ante el corregidor o el sacerdote, fueron finalmente
también para el Dr. Cuenca las condiciones para atender la petición del cacique de Je-
quetepeque.

El siguiente ejemplo, que también trata de la asignación de mujeres, muestra contextos
diferentes a los que acabamos de presentar. Don Francisco Pisbil, principal del reparti-
miento de Chepén y Tecapa,600 pidió primero al Dr. Cuenca la exención de los tributos
al encomendero. En primer lugar, hay que aclarar la posición social de don Francisco,
ya que en la visita se describe como principal del repartimiento de Chepén, lo que, como
veremos, deja algunas dudas. En esta sección de la fuente hay tres grafías diferentes de
su nombre: don Pisbis, Pixbil y Pisbil.601 En la solicitud de asignación de tejedoras, se
refería a las “yndias biudas y / solteras” de su parcialidad.602 Zevallos Quiñones, que se-
ñala que hay poca información sobre los líderes de Chepén, supone que “parece haber
sido el primer Cacique DON FRANCISCO CHEPEN”.603 Sin embargo, existen algunos
documentos de 1573 que lo mencionan como cacique principal “del pueblo de Chepén”,
con el nombre de “don Francisco PISBIL”.604 El pueblo de San Sebastián de Chepén
no se creó hasta la formación de las reducciones por parte de Francisco de Toledo.605 Es
posible que la creación de la reducción de Chepén coincidiera con la nueva concesión

597 Véase cap. II.2.4.2. [“Der Tribut und mita” en el original, en castellano: “El tributo y mita”; la traducción
es nuestra].

598 ADL, Leg. 269, Exp. 3292 [1724].
599 Ibíd.
600 Véase AGI-J 458: 2038. “El curacazgo prehispánico de Pacasmayo se dividió en 4 encomiendas: Che-

pén, Chérrepe, Jequetepeque y Moro.” Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12. La encomienda de
Chepén se llama “Chepén y Tecapa”. Ibíd. Véase Ramírez 1981: 287, que asigna el pueblo de indios
Tecapa a la encomienda o al repartimiento de Jequetepeque.

601 AGI-J 458: f. 2036v-2037v.
602 Ibíd: f. 2037.
603 Zevallos Quiñones 1989: 27.
604 Ibíd.
605 Ibíd. Véase Puente Brunke 1992: 455, nota al pie 12: “Los indios de la encomienda de Chepén estuvieron

reducidos en el pueblo del mismo nombre.”

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 166



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

del título de encomienda de Chepén a Diego de Galdo en 1572.606 Posiblemente, el títu-
lo de cacique principal para don Francisco Pisbil se introdujera solo en este contexto. El
Dr. Cuenca todavía lo había incluido en la tasa como tributario en 1566. De la petición
de Don Francisco de ser eximido del pago de tributos se deduce que en esta época, es
decir, en la época anterior a la formación de la reducción por Toledo, debió de haber
otro cacique y otros principales, por lo que Don Francisco no pudo haber sido el primer
cacique de Chepén:

“[...] yo soy prinçipal / y lo fue my padre y nunca yo ny / mys antepassados
pagaron / a nadie tributo [...] pido y suplico [...] me de / su mandamyento
para que yo / sea Releuado de tributo y no me / lo pida nyngun prinçipal /
ny el caçique .”607

Don Francisco no solo exige la exención del tributo que se le debería haber pagado al
encomendero, sino también de las obligaciones para con el cacique. Otros ejemplos de la
visita también demuestran la obligación tributaria de los principales con sus parcialidades
para con los caciques, que no fue anulada por el Dr. Cuenca, sino que se pretendía faci-
litar su cumplimiento mediante la concesión de una licencia para un caballo con silla y
riendas.608

Además de la exención de tributos, que el Dr. Cuenca aprobó, exigió un requerimiento
(mandamiento) que obligara a las viudas y mujeres solteras, las tejedoras de su parciali-
dad, a trabajar para él.

“[...] en my parçialidad / ay çiertas yndias biudas y solteras y para que me
hagan / Ropa para me poder susten/tar tengo necessidad de vn man/da-
myento de vmd para que / las pueda compeler a que hagan / pieça y media
de Ropa [...]”.609

Esta cita pone de manifiesto la diferencia con la petición del cacique principal de Jequete-
peque que se ha expuesto anteriormente, ya que Don Francisco Pisbil no se refiere a una
“donación voluntaria” de los indios, sino que hace hincapié en que las mujeres deberían
ser obligadas a tejer para él.

Existen tres posibilidades para explicar la necesidad de la coacción para la obtención
de los servicios laborales, a los que el cacique tenía derecho dentro de las relaciones de
606 Puente Brunke 1992: 455.
607 AGI-J 458: f. 2037.
608 “...don diego [?]caycaynamu / y señor del pueblo de los y°s / questa junto a la boca del rrio deste

va/lle de chicama... y digo... que yo soy / hombre mayor y muy biejo y que hordinaria/mente sembro
mis chacaras con que dellas / me sustento yo y mi muger y hijos y fa/milia y con que pago mys
tributos mas de dos leguas / de aqui y el cacique mayor / deste valle esta ansymismo tres leguas /
de aqui adonde hordinariamente por fuer/ça he de acudir pa las mytas que el dho mi ca/cique me
manda a my y a todos los demas prin/cipales...”. Ibíd: f. 1782v; véase f. 1801.

609 Ibíd: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 167



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

reciprocidad legitimadas por las normas jurídicas prehispánicas. En primer lugar, es
posible que don Francisco hubiera ido más allá de las normas arraigadas en la socie-
dad prehispánica que existían para su posición social como principal en relación con los
servicios laborales. Quizás, en segundo lugar, a pesar de su integración en la jerarquía
social existente, no fue hasta el transcurso del desarrollo colonial cuando se le concedió
el derecho a reclamar estos servicios, y en tercer lugar, los cambios que se produjeron en
el transcurso de la división del cacicazgo de Pacasmayo en cuatro encomiendas podrían
haber llevado a la denegación de estos trabajos, como se verá en otros ejemplos.610

Responder a estas preguntas se hace más difícil por el hecho de que en las fuentes
españolas se ha perdido rápidamente la diferenciación de los líderes étnicos en los dis-
tintos niveles de la jerarquía y, por tanto, la complejidad de la jerarquía social que se
documentaría en las fuentes. Sin embargo, las diferencias en sí se mantuvieron, “como
lo atestiguan los largos procesos judiciales sobre jurisdicción política y privilegios”,611

como puede verse también en este ejemplo.

Don Francisco indica la magnitud del trabajo que las mujeres tendrían que realizar para
él en “pieçia y media de Ropa”, “como / vmd lo tiene hordenado”.612 Don Francisco
conocía exactamente la medida del trabajo que tenía derecho a exigir, ya que se refería
a las ordenanzas de Jayanca, donde se dice:

“[...] sus caçiques ni principales no [...] las puedan conpeler a hazer mas de
pieça y media de ropa en un año cada quatro meses media pieça del tamaño
y medida de la que por la tasa se manda y no mas [...]”.613

Se basó en las disposiciones que el Dr. Cuenca había anunciado en Jayanca, ya que no
existían ordenanzas correspondientes para el repartimiento de Chepén y Tecapa

“ny a llegado a notiçia / de las dhas yndias lo que vmd / tiene hordena-
do”.614

Don Francisco basó su derecho a la mano de obra expresamente en las normas del
derecho indiano y no en las reglas tradicionales de reciprocidad.

El Dr. Cuenca determinó entonces,

610 Además del trabajo de las mujeres como tejedoras, don Francisco Pisbil exigía también: “que los
yn/dios de mi parcialidad me hagan / en cada vn año vna sementera / de mayz... q vmd a man-
dado de que / a los prinçipales que tienen / yndios le hagan vna sementera / de mayz en cada vn
año ”. Ibíd., f. 1986; véase el ejemplo de los Chilchos en cap. III.2.2.4.6.

611 Ramírez 1981: 289.
612 AGI-J 458: f. 2037.
613 Cuenca [1566] 1975: 22v.
614 AGI-J 458: f. 2037.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 168



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“que las yndias / biudas y solteras de la parçialidad / del dho don fran.co
pisbil le hagan / Ropa conforme a como la hazen / las demas yndias biudas
y solte/ras de otros Repartimyentos / a sus prinçipales”.615

La decisión del Dr. Cuenca representó, por tanto, una ampliación de la validez de las
ordenanzas de Jayanca al repartimiento de Chepén y Tecapa, una generalización que solo
fue posible gracias a la realización de la visita. Por lo tanto, se concluye que la aplicación
de las ordenanzas de Jayanca como “el corpus legislativo más importante en materia de
derecho indígena para el norte del virreynato”616 solo pudo adquirir la calidad de tal en
unidad con la visita. Esto subraya su importancia como instrumento político y jurídico
de la administración virreinal.

El Dr. Cuenca aplicó a las relaciones socioeconómicas que existían entre las viudas y
las mujeres solteras de la parcialidad y Don Francisco, y que, al estar reguladas por las
ordenanzas de Jayanca y obligar a las mujeres a realizar este trabajo, obviamente no se
caracterizaban por la reciprocidad, las normas que, según las ordenanzas, había intro-
ducido precisamente para configurar las relaciones de reciprocidad y, por tanto, para
la producción de la renta campesina dentro de una parcialidad o un cacicazgo.617 Esto
incluía que el principal debía proporcionar el algodón. El pago por pieza debía ser de
un ducado.618 El valor de un ducado de castilla equivalía a seis tomines, el precio por pieza
que ya debía pagarse según la visita de La Gasca y que el Dr. Cuenca también había
fijado en las ordenanzas de Jayanca.619 Además de fijar el precio, se reguló la cantidad de
textiles por año, como puede verse en el fragmento de la fuente citado anteriormente.

El trabajo de las mujeres para don Francisco Pisbil apenas puede considerarse en el
contexto de las relaciones caracterizadas por la reciprocidad, ya que su base, el derecho
indiano, y el “carácter voluntario” que se suele destacar en estos casos, han sido susti-
tuidos abiertamente por la coacción.

Don Diego Nuypsufu había solicitado al Dr. Cuenca el reconocimiento de su cargo de
principal en el pueblo de Nuyepen del repartimiento de Jequetepeque.620 Cuatro meses
después del reconocimiento como principal confirmado por el Dr. Cuenca, en julio de
1566, don Diego Nuypsufu pidió al Dr. Cuenca tres trabajadores para cuidar su ganado.

“[...] yo tengo cantidad / de ganados de obejas de castilla / y para guardallas
tengo necessidad / de tres yndios para que me guarden / el dho ganado
[...]”.621

615 AGI-J 458: f. 2037v.
616 Peralta Ruiz 1986: 124.
617 Cuenca [1566] 1975: 12v, 20r.
618 AGI-J 458: f. 2037v-2038.
619 Ramírez 1986, Apéndice 1: 277; Cuenca [1566] 1975: 20r.
620 Véase cap. III.2.2.4.6.
621 AGI-J 458: f. 1979.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 169



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

El Dr. Cuenca hizo que los alcaldes le asignaran la mano de obra. La fuente no especifica
si esta procedía o no de su parcialidad. En cuanto al pago, el Dr. Cuenca se remitió a
las ordenanzas de Trujillo.622 Con toda probabilidad se trata de las ordenanzas de Chica-
ma, que habían sido promulgadas el 17 de junio de 1566 ante el cabildo de Trujillo.623

En ellas había fijado el salario en seis tomines “En plata E una hanega de mays para
sustentación”.624 Esta categoría de mano de obra debe compararse estructuralmente
con la mano de obra remunerada en dinero que se ha tratado anteriormente. Se tra-
taba de mano de obra adicional, es decir, no confirmada por las normas tradicionales,
que también se había separado del proceso de producción caracterizado por relaciones
socioeconómicas de reciprocidad.

2.2.4.6. La negativa a reconocer el dominio del cacique y el trabajo realizado

Además de la disposición sobre mano de obra legitimada por la administración colonial
española que se describe aquí, la visita documenta una gran cantidad de ejemplos en
los que se le negó al cacique el reconocimiento de su dominio y, por lo tanto, también
el trabajo. Lamentablemente, las razones de esto no pueden ser rastreadas en detalle,
como en el caso de los chilchos en Chachapoyas.

Don Hernando Chilcho, el cacique principal de la provincia de Chilchos en Chachapoyas,
disponía de una comisión real que le daba derecho a reclamar un número determina-
do de trabajadores de su parcialidad. Sin embargo, los principales no se lo concedieron.
Don Hernando Chilcho exigió al Dr. Cuenca fuertes multas para estos principales. Aquí
queda claro que el cacique principal de la “provincia” de Chilchos, como se denomina
aquí a la unidad sociopolítica, reclamaba mano de obra que solo pertenecía a la par-
cialidad, de la que también era líder, al igual que de toda la unidad.625 Esta parcialidad
estaba compuesta por otras subunidades, cada una de las cuales estaba dirigida por un
cacique principal. Por razones que no se pueden reconstruir aquí, al cacique principal se le
negó la aceptación en su cargo, lo que se tradujo en la negativa a proporcionar mano de
obra. Esto significa que las normas jurídicas prehispánicas ya habían quedado en gran
medida derogadas o que la jurisdicción del cacique principal se había visto tan limitada
que ya no podía ejecutar él mismo las penas, sino que se vio obligado a recurrir al de-
recho indiano y a los métodos de la burocracia española para hacer valer sus derechos,
que le estaban garantizados por las normas prehispánicas. Sin embargo, esto no podía
hacerse de forma directa; el cacique principal no podía hacer del derecho indiano parte de
su jurisdicción. Esto solo podía lograrse a través del Dr. Cuenca, a quien Don Hernando
Chilcho le pidió que aplicara las “graues penas”.626 En otro caso, al cacique de Túcume,

622 AGI-J 458: f. 1979v.
623 Actas del Cabildo de Trujillo 1969, Tomo 2: 2-7.
624 Ibíd.: 6.
625 Véase Netherly 1977.
626 AGI-J 458: f. 1856-1856v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 170



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

don Francisco Nyncha627 –según la fuente, cacique principal– un principal subordinado
le negó la asignación de 16 trabajadores “por fuerça y contra my / voluntad”.628 Es
posible que don Francisco Nyncha se hubiera excedido en sus pretensiones de distri-
bución de mano de obra legitimadas por normas prehispánicas, ya que este conflicto
tiene antecedentes. En 1564, uno de los principales de Túcume, don Fernando Efquic,
había denunciado ante el corregidor de Trujillo al cacique (el predecesor del mencionado
don Francisco) por usurpar por la fuerza sus tierras y apoderarse de los servicios de
70 miembros de su parcialidad. Además, se dice que obligó al padre de este principal, a
quien los indios habían pagado tributo “por costumbre inmemorial”, a abandonar este
repartimiento.629 Se desconoce el resultado de esta petición y en qué medida el Dr. Cuen-
ca estaba al tanto del caso. En 1566 apareció en las fuentes el mencionado Don Francisco
Nyncha como líder de un cacicazgo que ahora unía a los habitantes de las dos unidades
sociales de Túcume y Mochumí como resultado de la formación de la reducción por
el Dr. Cuenca. Es importante que el Dr. Cuenca, aparentemente por consideraciones
políticas, decidiera el caso en interés de este nuevo cacique, y lo hizo estableciendo un
vínculo con la época inca:

“hiziessen como lo so/lian hazer y obedeçer en tiempo de / los yngas”.630

Esto puede interpretarse igualmente como un intento de hacer retroceder la legitimidad
del nuevo cacique, cuyo cargo es resultado de la historia colonial, precisamente a la
época prehispánica.

En otro caso, el Dr. Cuenca se había saltado aparentemente la jerarquía social asociada
a ciertos privilegios. El ya mencionado principal Don Diego Nuypsufu, que en un prin-
cipio se había designado a sí mismo como principal de Mórrope en el repartimiento de
Jequetepeque, se describió más adelante en el texto como principal de la aldea de Nuye-
pen, a cuya parcialidad pertenecen 30 indios.631 Los indios no respetan a este Don Diego
Nuypsufu como principal, sino como mandón, que no tiene derecho a la asignación de
mano de obra.632 Los españoles han llamado mandón a un líder de rango inferior con
hasta 50 indios. Este tampoco tenía derecho a ser transportado en una litera.633 Don Die-
go justificó su pretensión alegando que había heredado la mano de obra de su padre,

627 En el caso de Zevallos Quiñones, aparece como Don Francisco Mincha Malca. Zevallos Quiñones 1989:
135.

628 AGI-J 458: f. 2015.
629 Zevallos Quiñones 1989: 133-134.
630 AGI-J 458: f. 2015v.
631 Se desconoce la ubicación y la pertenencia administrativa de este pueblo. No aparece en la lista de Ra-

mírez, en la que nombra los “curacazgos prehispánicos, encomiendas españolas y pueblos de indios”
entre Pacasmayo en el sur y Jayanca en el norte antes de las reducciones de 1566 y 1572. Ramírez 1981:
286-287.

632 AGI-J 458: f. 1859-1861.
633 Netherly 1977: 155.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 171



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

a quien designó como cacique principal de Pomape.634 Así pues, don Diego intentó, con
la ayuda de los españoles, convertir su estatus real en el de principal, y lo consiguió.
Reclamó los siguientes derechos:

“de aqui a / delante no se me pida ny cobre de my / tributo alguno atento
a que soy / tal principal antes Vuesa merced / mande que los dichos mys
yndios / en rreconoscimyento de senorio / me den algun tributo y seruicio
/ o me hagan sementera de maiz / con que me pueda sustentar / dandome
Vuesa mrd sobre todo”.635

El Dr. Cuenca tenía, por tanto, un mandón que se encontraba en el escalón más bajo de
la jerarquía y cuya parcialidad estaba formada por treinta hogares, exentos de tributa-
ción y con derecho a mano de obra, algo que le había sido denegado inicialmente por
su parcialidad y por los demás principales de Jequetepeque.636 Al parecer, don Diego era
un ejemplo de lo que Ramírez denominaba un cacique de “nuevo estilo”. El Dr. Cuen-
ca había ido más allá de los privilegios de los caciques y principales legitimados por las
normas prehispánicas, así como de la opinión de los representantes del rey como San-
tillán, quien había abogado por que se limitara el número de principales pertenecientes
a la élite y que, por lo tanto, no hubiera principales que fueran líderes de menos de 100
hogares. Sin embargo, para aquellos principales con más de 100 hogares o más, según
Santillán, debía mantenerse la jurisdicción tal y como existía en la época inca.637

La visita también ofrece ejemplos de casos en los que se disputó la posición y los pri-
vilegios de los líderes en los niveles inferiores de la jerarquía social. Por ejemplo, Don
Diego Acça, que vivía en el pueblo de Pomape, fue declarado por Don Juan Puemape,
la segunda persona del repartimiento de Jequetepeque en la tasa, como un “yndio particu-
lar” que no ocupaba ningún cargo y no tenía “yndios que manda”. Sin embargo, en la
revisión del caso, don Juan Puemape confirmó ante el Dr. Cuenca que Don Diego Acça
era un mandón.

“don juan / dixo quel dicho don diego acça es su / mandon y tiene a su
cargo hasta / doze yndios”.638

El Dr. Cuenca confirmó a don Diego como mandón, con la condición de que don Juan
Puemape no le quitara este cargo ni los indios.639 Aunque don Diego Acça fue confirma-

634 Ramírez atribuye “Puemape” al repartimiento Moro, con la observación de que no está claro a qué
repartimiento pertenecía realmente este pueblo. Ramírez 1981: 287-288. Según la visita del Dr. Cuenca,
Pomape pertenecía al repartimiento de Jequetepeque.

635 AGI-J 458: f. 1861.
636 Para un ejemplo similar, véase ibíd: f. 1859-1859v.
637 Santillán [1563] 1950: 57, 103.
638 AGI-J 458: f. 1971.
639 Ibíd.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 172



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

do como mandón por el Dr. Cuenca, esto no implicaba la exención del pago de tributos,
como en el caso de don Diego Nuypsufu descrito anteriormente.

“yo [Don Diego Acça] soy mandon Reconos/ciendo por prinçipal y pa/gar
my tributo”.640

Esto es un indicio de la importancia del número de indios pertenecientes a la parcialidad
para la concesión de privilegios en el derecho indiano. Estos ejemplos muestran que, para
poder disponer de mano de obra en un grupo social, primero era necesario que el cacique
estuviera anclado en dicho grupo.

2.2.5. El tributo dentro de la encomienda

2.2.5.1. El tributo por cabezas y el tributo “por comunidad”

La pregunta formulada en las instrucciones de la corona dirigidas a Antonio de Men-
doza en 1551, “que la tazaçión que se ha de hazer de los dichos tributos sea por ca-
beças”, fue calificada por Polo de Ondegardo como el más controvertido de todos los
problemas planteados en las instrucciones.641 Un año después, la Corona ya exigió a la
audiencia de Lima que abandonara el sistema colectivo de reparto del tributo que se ha-
bía mantenido hasta entonces y que introdujera el sistema individual, para que “cada
indio sepa lo que le cabe”. Se preveía que los indios pagaran tributo en función de sus
posesiones, “que el indio rico pagase y tributase como rico y el pobre como pobre”.642

Sin embargo, el tributo por cabezas no se introdujo en la región norte de Perú hasta la
visita del Dr. Cuenca. El trasfondo de esta situación fue la crisis de los años 60, ya descri-
ta, en la que los intereses fiscales de la Corona comenzaron a dominar la política india.
El consentimiento a este cambio, otorgado por el gobernador Castro, se refleja en sus
ordenanzas de corregidores; sin embargo, la misma actitud también se puede encontrar en
las observaciones críticas de las ordenanzas, que según Assadourian reflejan la actitud
del arzobispo Loayza. Sin embargo, Castro había abandonado la idea de la corona de
gravar a los indios de forma diferente en función de su riqueza.

“que lo que mas ganaren o tuuieren, sera suyo propio de cada uno, porque
entendiendo que no les han de llevar sus haziendas”.643

El Dr. Cuenca, por su parte, había renunciado a una diferenciación de las tasas de tri-
butación con el argumento de que no existían diferencias de riqueza entre los indios.644

Sin embargo, la introducción por parte del Dr. Cuenca de la distribución del tributo per

640 AGI-J 458: f. 1971.
641 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 173.
642 Assadourian 1987: 398.
643 García de Castro [1565] 1957: 513.
644 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151. Véase las explicaciones en las páginas siguientes.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 173



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

cápita supuso “una poderosa cuña tendente a descentrar a las organizaciones indíge-
nas”.645

Polo de Ondegardo fue, junto con Falcón y Santo Tomás, uno de los pocos que se opu-
sieron a un tributo por cabezas. Justificó su postura en una amplia respuesta en la que
abordó las condiciones sociales incas. Desde hacía 300 años no existía ninguna obliga-
ción fiscal individual. Polo consideraba que la causa principal de ello era la falta de
propiedad privada de tierras, ganado y materias primas.

“[...] porque su propia chácara no era en su mano dexalla de hazer, porque
la tierra que a cada vno se señalava cada vn año para su neçeszidad [...]/[...]
todo el ganado y la lana, y Ropa que dello se saca se posée en comunidad
hasta el día de oy”.646

El orden prehispánico de pagar impuestos incluía la distribución del trabajo por parte
de los caciques.

“Repartiéndose por comunidad por su orden enbia el pueblo los que son
menester y los demás entienden cada uno en su hazienda. Y en esto son tan
delicados en el Repartir el trabajo para que sea ygual [...]”.647

Precisamente la distribución del trabajo por parte de los caciques fue uno de los argu-
mentos de los opositores al tributo “por comunidad”, como Santillán y Matienzo, según
los cuales los caciques aumentarían arbitrariamente el importe de las tasas y prestacio-
nes.648 El Dr. Cuenca también destacó que con la introducción del tributo por cabezas
había disminuido la tasa tributaria de cada individuo.649 Los caciques vieron la mayor
restricción de sus privilegios y funciones tradicionales que debían aceptar con la intro-
ducción del tributo por cabezas en las posibilidades limitadas de distribuir el trabajo
entre sus súbditos. En la “Representación” de Falcón, los caciques se opusieron al tribu-
to por cabezas porque ya no garantizaba la libre capacidad de decisión de los caciques
de “repartir entre los indios lo que cabe a cada uno de pagar de tributo”.650

Polo aseguró que la forma prehispánica de repartir el trabajo y los tributos no suponía
ninguna desventaja para los indios, y describió por sí mismo la forma en que los caci-
ques y principales repartían el tributo “por comunidad” en el “repartimiento de Pava”
(Charcas), que debía pagar un tributo de 11.000 pesos “de plata ensayada y marcada”.

645 Assadourian 1987: 398. Véase las explicaciones sobre la introducción de la obligación tributaria para
los hombres solteros, que apoyó esta tendencia.

646 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 176, 178.
647 Ibid: 177, 176.
648 Santillán [1563] 1950: 72-74, 95; Matienzo [1567] 1967: 52, 59-60.
649 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
650 Falcón [1567] 1918: 161; Assadourian 1987: 390.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 174



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“para dividir estos once mil pesos, se juntan de todos como treinta indios
principales y quipocamayos, que son sus contadores y marcamayos, y pues-
to caso que dan sus voces con sus piedras y machices lafrisoles puestos en el
suelo con que hacen sus cuentas por la orden acostumbrada. Finalmente, en
menos de tres horas supo delante de mí cada parcialidad lo que le cabía, y
en este general repartimiento, porque se vaya entendiendo el fraude de los
caciques, entendidas sus pláticas y cuenta, no hay duda sinó que ninguno
consiente agraviar a su parcialidad”.651

Además de la distribución de tareas entre las distintas parcialidades que se describen
aquí, Polo describió cómo se llevó a cabo dentro de la parcialidad.

“Manda la tasa que se den çient pesos y çient pares de alpargatas, y veinte
mantas; tasan ellos desta manera: que diez indios que vayan a las minas
con su granjería traerán los çient pesos, y estos diez indios rreparten entre
sí y rreparten otros tantos que vayan por la cabuya y otros que hagan los
alpargatas; y rreparten la lana para que cada parcialidad hile su parte; y
sacan quatro indios que las texan y así cunplan con su tributo. Y para pagar
el maíz haze la comunidad vna sementera, y de aquí sale lo que dan [...]
Y en quanto el trabajo, tanbién tienen quenta en el Repartirle, [...] y que si
uno trabaja este año, no lo haga el que viene, avnque en esto se crehe que
Reseruará algunos deudos o amigos pero en esto fáçil es el rremedio”.652

En el capítulo II.1.5. [véase nota 534] se ha explicado cómo funcionaba el principio de
ayuda mutua a nivel de la comunidad en la época prehispánica. La descripción de Polo
de Ondegardo deja claro que, incluso después de la conquista española, el tributo se
pagaba al encomendero sobre la base de los mismos principios.

Otra justificación de los detractores del tributo “por comunidad” para el tributo por
cabezas —como Santillán— es la idea de

“que despues de empadronados los tributarios [...] y los curacas del tributo
que á cada uno cabe [...], se dé á cada curaca cargo de hacer juntar y recabar
de sus cient indios el tributo que les cabe”.653

Esto significa que, a pesar del tributo por cabezas, el cacique seguiría siendo responsable
de la distribución del trabajo. En este sentido, la idea también se encuentra formulada
por el Dr. Cuenca.

651 Polo de Ondegardo [1571] 1990: 150-151.
652 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 150-151, 149; véase también Polo de Ondegardo [1571] 1990: 115-116,

121-122, 146-147.
653 Santillán [1563] 1950: 103.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 175



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

“[...] se cobrare de cada yndio en particular para la paga de lo q(ue) por la
tasa esta repartido [...]/[...] y se repartan por sus ayllos y parçialidades del
repartimiento conforme al numero que cada parçialidad tuviere”.654

Sin embargo, también hubo declaraciones en las que los defensores del tributo por cabe-
zas seguían los mismos argumentos que Polo de Ondegardo, quien había previsto para
el sistema tributario español una aproximación al “orden” incaico con las costumbres co-
rrespondientes. En su justificación de haber introducido el tributo por cabezas durante
su visita, el Dr. Cuenca también se refirió a las condiciones prehispánicas, aunque con
un discurso diferente.

“El tributo se les ha repartido por cabeças por que por la mayor parte los yn-
dios no tienen haziendas [...] y por las ynformaciones de la visita paresce que
en tiempo de los yngas todo el tributo que los yndios daban hera personal
[...] por manera que no se halla que los yndios tributasen por haziendas [...]
y por que los caciques hasta aqui despues que los españoles entraron en la
tierra han cobrado y Repartido entre los yndios el tributo por cabezas guar-
dé esta orden [...] y con echar tributo moderado a los yndios abrá ygualdad
entre ellos [...]”.655

Polo ya había criticado anteriormente consideraciones similares, según las cuales los
indios aparecen individualmente en la tasa como sujetos pasivos, pero la distribución de
las tasas como “Regla general” debe permanecer en la comunidad. Esto no puede funcio-
nar, ya que con una regla universal no es posible compensar las diferentes condiciones
de vida de los individuos, que pueden darse incluso dentro de una parcialidad. Los que
hacen este tipo de propuestas “hablan sin spiriençia, a lo menos sin conocimiento destos
naturales”.656

2.2.5.2. El tributo por cabezas en la visita del Dr. Cuenca

Durante la visita, el Dr. Cuenca solicitó la asignación de un pastor a un mitayo, “natural
del rrepartimiento de guamachuco”,657 que poseía algunas ovejas. Dijo que tenía seis
hermanos, cuatro de los cuales eran tributarios. Pidió que uno de los hermanos pagara
su tributo trabajando como pastor en su propia familia y que los caciques no le diesen
otro empleo. El Dr. Cuenca concedió la licencia correspondiente.658 Para los caciques,
que inicialmente no habían aceptado esta regulación, el nivel de todo el repartimiento
debía ser decisivo debido a la normativa tributaria vigente, según la cual se imponía un
impuesto “por comunidad” al repartimiento, a partir del cual se transmitía la distribu-
ción del trabajo y las contribuciones a entregar de acuerdo con las normas tradicionales

654 Cuenca [1566] 1975: f. 8v, 11r.
655 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
656 Polo de Ondegardo [1561] 1940: 179.
657 AGI-J 458: f. 1879.
658 Ibíd: f. 1879-1880.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 176



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

a los principales de las unidades de organización social. El propósito del mitayo de em-
plear a un hermano en su propio hogar como tributario iba en contra de las normas
tradicionales según las cuales se había organizado la mita. Por esta razón, los principales
tuvieron que rechazar la petición del mitayo. El Dr. Cuenca, por el contrario, que en la
visita había apoyado el tributo por cabezas, procedió a distribuir las cuotas entre los dis-
tintos hogares. En este contexto se enmarca también su consentimiento a la petición del
mitayo. De esta manera, la introducción del tributo por cabezas favoreció igualmente el
surgimiento de economías privadas, en este caso la ganadería, de los mitayos.

2.2.5.3. La obligación tributaria

El Dr. Cuenca estableció el límite de edad de los contribuyentes entre los 17 y los 47
años.659 De lo expuesto hasta ahora sobre la menor tributación de los hombres solteros
se deduce que, al introducir un límite de edad, el Dr. Cuenca pudo prescindir de la
distinción entre hombres casados y no casados. La disposición sobre el límite de edad
se remonta a una auto de la audiencia de Lima.660 Distinguía a la costa de los demás
límites de edad habituales, que iban de los 18 a los 50 años. Con la introducción de
un límite de edad y la imposición de los hombres solteros por parte del Dr. Cuenca, la
norma de clasificación de los habitantes vigente en el Tawantinsuyu quedó derogada
para la realización del censo de contribuyentes. En la época inca, la edad se describía en
términos que explicaban la capacidad de trabajo de las personas.661 Una primera razón
para la tributación de los hombres solteros se ha mencionado anteriormente en relación
con las normas matrimoniales. Con una segunda razón, que el Dr. Cuenca mencionó,
incluso se refirió a una norma inca:

“Hasta aquí y en tiempo de los yngas, los yndios en siendo hombres y te-
niendo fuerzas para trabajar [...]”.662

Se trata, como dice Assadourian, de una reinterpretación intencionada de las estructu-
ras incas, “dejando de considerar los ritos y ceremonias con que el Ynga realizaba y
justificaba la transformación de los jóvenes en atun runa: la distribución de mujeres, la
dotación de tierra y la construcción de una casa para sí.”663 Una tercera razón para este
impuesto es que los caciques también exigían el tributo a los solteros.664

Cada año se debía revisar el “quipo y memoria de los tales yndios” para conocer el
número exacto de habitantes. Matienzo había establecido en el “Gobierno del Perú”
una forma específica para este fin, según la cual el recuento debía realizarse cada seis

659 Cuenca [1566] 1975: 11v. Indios mayores de 47 años tenían que realizar tareas para la comunidad. Véase
también AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

660 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
661 Guamán Poma de Ayala [1613] 1980, Tomo 1: 173-183.
662 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
663 Assadourian 1987: 399.
664 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151; Assadourian 1987: 399.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 177



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

meses. Además, el encomendero y ambos corregidores, el “Corregidor de la ciudad” y
el “Corregidor de los pueblos de indios”, debían ser informados sobre el número de
habitantes.665

Además, el Dr. Cuenca ordenó la obligación tributaria para los yanaconas. Esto encaja
en los esfuerzos de la administración colonial descritos anteriormente para restringir
las migraciones de la población sujeta a tributación y su asentamiento como yanaconas
en otras zonas de asentamiento. Además, con la consagración jurídica de la obligación
tributaria para los yanaconas se pretendía evitar que los caciques se apropiaran de los
yanaconas de otros repartimientos como mano de obra barata y adicional. Esto significaba
dejar que la categoría de los yanaconas se diluyera en la población sujeta a tributación.666

Esta orden del Dr. Cuenca también se oponía a la exigencia de los caciques de Yauyos de
eximir a los yanaconas de la obligación tributaria.

“[...] los [...] caçiques y prinçipales suelen recoger y traer de otras partes
yndios que llaman yanaconas y a estos tales dan tierras [...] y los [...] reserban
de pagar tributo y por que en la tasa se le señala el seruicio que an de tener
para si y para sus mugeres e sementeras e guardas de ganados se manda que
los [...] yanaconas contribuyan con los demas yndios en la paga del tributo
[...] o salgan del repartimiento [...]”.667

Lope García de Castro ya había exigido un tributo a los yanaconas un año antes, en
septiembre de 1565.668 El contenido de la demanda del Dr. Cuenca coincide plenamente
con el de Castro.

En referencia a la época inca, el Dr. Cuenca también eximió a las viudas y a las mujeres
solteras de la obligación de pagar tributos.

“Reserbe de / tributo y [...] paresçe que las tales en tiempo del ynga”.669

El privilegio de los caciques y principales de estar exentos del pago de tributos ya se ha
tratado en el capítulo III.2.2.4.

2.2.5.4. La transformación del tributo en renta monetaria

Assadourian también ha caracterizado al Dr. Cuenca como un precursor de Toledo en lo
que respecta a la monetización del tributo.670 En general, durante la segunda mitad del

665 Matienzo [1567] 1967: 52, 67. “por escrito si supiere leer, y no lo sabiendo, por quipo, de cuántos indios
hay en el repartimiento, y de la edad de cada uno, por casas, diciendo: Juan Coca, indio casado; su
muger, Juana; tienen cuatro hijos, etc. Poner los que son cristianos, y los que no lo son.” ibíd.: 52.

666 Assadourian 1989: 427.
667 Cuenca [1566] 1975: 14r.
668 García de Castro [1565] 1957: 517.
669 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
670 Assadourian 1987: 401.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 178



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

siglo XVI, el número de productos y tributos en especie exigidos en las diferentes tasas
se redujo gradualmente, hasta que al final del siglo predominó la renta monetaria.671 En
la elaboración de la tasa para la costa, el Dr. Cuenca aún cumplía con las exigencias de
la Corona, según las cuales el tributo debía pagarse en especie o en forma de productos.

“[...] en los llanos se tasaron en ropa de algodón, trigo y maíz y aves, que
todo lo cogen y crían”.672

Assadourian también menciona las razones por las que el Dr. Cuenca acató las órde-
nes de la Corona en la zona costera. La drástica disminución de la población, especial-
mente en esta región, había provocado una crisis en la producción y el procesamiento
del algodón, que requería mucha mano de obra. A pesar de la producción en grandes
cantidades, seguía habiendo una gran demanda de textiles de algodón, como ya se ha
demostrado con la tasa de La Gasca, que era la principal forma de tributo en la costa.673

Como parte del tributo que se pagaba dentro de la encomienda, los españoles tenían así
acceso directo a estos productos. Las razones para incluir los textiles de algodón en la
tasa eran principalmente de naturaleza comercial, ya que estos productos se vendían en
el mercado.674

A diferencia de la costa, la tasa del repartimiento Guamachuco, en las tierras altas, con-
sistía en su mayor parte en una renta monetaria. El 81 % del tributo se fijó en pesos
de plata.675 Los productos que el repartimiento Guamachuco podía pagar como tributo
—trigo, maíz, fibras de cabuya y “comidas de los yndios”676— no podían venderse en
el mercado de la misma manera directa que los textiles de algodón, debido a que la
demanda era menor en comparación con el algodón. Según el Dr. Cuenca, el número
de ovejas era demasiado reducido para poder suministrar suficiente lana como tribu-
to.677 Puente Brunke sospecha que detrás de esta normativa del Dr. Cuenca se escondía
una mayor necesidad de mano de obra para trabajar en los campos de los españoles
o en otros servicios, ya que los indios debían cumplir con la renta monetaria exigida

671 Puente Brunke 1992: 206.
672 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
673 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206; Zevallos Quiñones 1973: 116-117.
674 Assadourian 1987: 401; Puente Brunke 1992: 206, 203. En su ensayo sobre los textiles exigidos por

las tasas de las encomiendas de Trujillo, Zevallos se pregunta quiénes demandaban estas prendas y
para quiénes estaban destinadas. Llegó a la conclusión de que eran los miembros de los hogares
tributarios quienes compraban este tipo de ropa, tal y como se describe en la visita de La Gasca, así
como los españoles, que debían proporcionar ropa a los indios cuando les exigían servicios. Zevallos
Quiñones 1973: 108-109. Sin embargo, los textiles también formaban parte del pago de los trabajadores
que los españoles obligaban a trabajar en los llamados asientos de trabajo, independientemente de la
encomienda, entre los que se encontraban negros, mulatos, mestizos y españoles. Jara 1987: 33 y ss.

675 Assadourian 1987: 402; Puente Brunke 1992: 206. Sobre los mecanismos del comercio y el mercado,
véase Spalding 1982: 330-331.

676 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.
677 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 179



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

mediante “rescates y contrataciones”, así como “en alquilarse y cargarse”.678 Esto iba
abiertamente en contra de las órdenes de la Corona y de la abolición legalmente funda-
mentada de las “cargas” desde la visita general de La Gasca, así como de la eliminación
de esta forma de trabajo exigida de nuevo por los caciques en la “Representación” de
Falcón.

2.2.5.5. La transformación del tributo en renta monetaria mediante la visita: el
intercambio de trabajo

Los ejemplos citados hasta ahora de la visita del Dr. Cuenca han demostrado que el
“pago” del trabajo agrícola para el cacique se realizaba en forma de bienes en especie;
sin embargo, a las tejedoras y a los cuidadores de caballos, cuyas relaciones laborales
habían sido reorganizadas por el Dr. Cuenca, se les pagaba en dinero. Además, se esta-
blecieron tributos a los encomenderos en forma de dinero cuando los productos exigidos
no se ajustaban a las condiciones naturales en las que vivían los tributarios. Así, los in-
dios que vivían en las montañas de Chachapoyas estaban obligados por el encomendero a
entregar ropa de algodón como tributo, aunque en esa región no se cultivaba algodón:
“no tiene algodón como es notorio”.679

Otro ejemplo es el de una parcialidad de pescadores de Túcume, que tenían que pagar
tributos en forma de textiles. Su principal insistió en que intercambiarían y venderían
pescado para obtener lana, algodón, chaquira, entre otros, y así poder entregar al en-
comendero el tributo en forma de textiles.680 Otra parcialidad de pescadores de Túcume
debía entregar maíz como tributo, pero como no poseían tierras, tenían que pagar todo
con plata, incluso los alimentos para su propio consumo.681 En este contexto también
hay que situar el hecho de que los pescadores fueran obligados por su principal a rea-
lizar trabajos agrícolas.682 A esto se suma que los trabajos agrícolas se consideraban
“oficios baxos”.683

En los dos casos citados de los repartimientos de Túcume y Chachapoyas, se ha desta-
cado que la propuesta de pagar el tributo en dinero provino de los propios principales.
El Dr. Cuenca lo ha confirmado. Las relaciones entre mercancía-dinero de los distintos
repartimientos con la república de los españoles habían avanzado tanto desde la introduc-
ción parcial de la renta monetaria con la tasa de La Gasca, que ya no interesaba a los
principales pagar el tributo en forma de los productos locales de los repartimientos o en
especie, como había exigido la Corona. Esto, a su vez, debía coincidir con las intencio-

678 AGI-Lima 92, R. 18, No. 137; Puente Brunke 1992: 206.
679 AGI-J 458: f. 1849.
680 Ibíd: f. 1931-1931v.
681 Ibíd: f. 2016.
682 Ibíd: f. 1898v.
683 Ibíd: f. 1931-1931v

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 180



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

nes del Dr. Cuenca de aumentar los ingresos tributarios de los repartimientos mediante
la monetización del tributo.684

Sin embargo, es posible que los indios también tuvieran interés en mantener las rela-
ciones económicas naturales dentro y entre los repartimientos y, para ello, retener los
productos naturales. Este motivo también se corresponde con el interés de los caciques
en mantener las prestaciones laborales en la tasa, como se explicará más adelante en el
texto. Esta última posibilidad se ve respaldada por el siguiente ejemplo de los indios de
Arica. Puente Brunke ha denominado “monetización prematura” a la monetización en
determinados repartimientos, que se produjo por iniciativa de los propios indios y que
también se observó en otras regiones del virreinato.685 Cita el ejemplo de Trelles (1978),
que menciona la tasa de los indios de Arica, quienes pagaban la mayor parte del tributo
en dinero en lugar de la cantidad exigida de ganado. Hay dos posibles interpretaciones:
los indios de Arica no disponían de suficiente ganado o —esta es la interpretación que
favorece Trelles— la gran utilidad del ganado para los propios indios justificaba el pago
de dinero a cambio.686

Se trata de formas de intercambio por trabajo comparables a estos ejemplos cuando,
en lugar de trigo, que debía pagarse al encomendero como tributo, se enviaban mitayos
para trabajar sus campos. Por razones que no podemos reconstruir aquí con detalle,
los campos del repartimiento de Jequetepeque, las sementeras de comunidad, no podían
trabajarse para suministrar al encomendero el trigo exigido.

“[...] en lugar del dho trigo / demos mitayos al dho nuestro enco/mendero
por que la caben de hazer su / chacara y sementera que haze en el dho
Repartimyento tasando y moderando / el trigo que auemos de dar a un
prescio / onesto y lo que en ello montare se /lo paguemos [...] en los dhos
yºs mitayos”.687

El Dr. Cuenca aceptó, pero nuevamente con la condición de que el trabajo de los mitayos
también debía ser remunerado en este caso. En primer lugar, cabe señalar que el hecho
de ofrecer trabajo a cambio de granos está en consonancia con las condiciones sociales
prehispánicas, en las que los tributos se pagaban principalmente en forma de trabajo
sobre la base de la reciprocidad dentro de la comunidad. La integración del trabajo indí-
gena en las condiciones coloniales queda patente en la decisión del Dr. Cuenca de que
este trabajo debía remunerarse, y no en forma de productos naturales, como en el caso
del trabajo prestado al cacique, sino en forma de dinero,

“conforme a la tasa / de jornales pregonada En trugillo”688

684 Assadourian 1987: 400, 402.
685 Puente Brunke 1992: 206.
686 Ibíd. [Citando a Trelles Arestegui 1978].
687 AGI-J 458: f. 1866-1866v.
688 AGI-J 458: f. 1866v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 181



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

por el trabajo en la agricultura, que los españoles tenían que pagar a los mitayos.

Así, la visita del Dr. Cuenca demuestra que no solo los encomenderos, como demuestran
la mayoría de las fuentes, sino también los caciques tenían interés en mantener la exis-
tencia de los servicios personales en la tasa. Este interés ya se había puesto de manifiesto
en las demandas de los caciques, reflejadas en la “Representación” de Falcón. La visita
confirma la suposición de Assadourian, basada en un “conocimiento muy pobre”, de
que, debido a la identidad que existía entre la categoría española de servicios persona-
les y los servicios laborales exigidos en el Tawantinsuyu, “las jefaturas étnicas también
asumieron una posición de resistencia contra los cambios promovidos por el Estado
colonial”.689 Que el intercambio de tributos fijos por trabajo era una práctica habitual
desde hacía tiempo se desprende de una real cédula de 1549, dirigida por segunda vez
en 1562 a la audiencia de Lima, que prohibía esta forma de intercambio, “aunque sea de
voluntad de los caciques e yndios de los tales pueblos”.690 Con la condición de que se
pagaran los servicios personales por este intercambio, el Dr. Cuenca consideraba eviden-
temente que había cumplido con las exigencias de la Corona.

Apenas diez años después, Falcón se quejó ante el rey de que los encomenderos utilizaban
esta práctica para enriquecerse. Destacó que, de esta manera, los encomenderos obtenían
ganancias aún mayores de las que habrían podido obtener con la renta de los productos.

“[...] aunque se mandó en las prouisiones quel tributo personal no se conmu-
tase a otra cosa, y en lugar dello dieron a los encomenderos gran cantidad de
yndios, a tan baxo precio, que ganaron más que valía el seruicio personal”.691

2.2.6. Mita y mita de plaza

Se ha explicado cómo, mediante las regulaciones del Dr. Cuenca, se pretendía introducir
en las comunidades la institución de la mita de plaza o relaciones que ya no funcionaban
únicamente sobre la base de la reciprocidad. Las prestaciones laborales (“tribute la-
bor”692 para los encomenderos) siguieron formando parte de la tasa, aunque se redujeron
desde la visita de La Gasca. A ello se sumaron, con el establecimiento de la mita colonial
a partir de la década de 1550, con cuya ayuda también los no-encomenderos podían re-
clamar mano de obra, otras prestaciones laborales que debían realizar los indios. En este
punto se abordarán algunos aspectos de la regulación de la forma colonial de la mita.693

689 Assadourian 1988: 134.
690 Según ibíd.: 135.
691 Falcón [1575] 1970: 59.
692 Ramírez 1986: 40.
693 Además de la visita del Dr. Cuenca, también se consultan fuentes del siglo XVII. Esto parece justifi-

cado, ya que la institución de la mita (mita de plaza) se mantuvo sin cambios en sus rasgos esenciales
hasta bien entrado el siglo XVIII.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 182



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

En la costa se podía reclutar a la sexta parte de la población tributaria y en las tierras
altas a la séptima.694 Los caciques y, en algunos casos, los mayordomos695 eran respon-
sables de distribuir las cuotas correspondientes de mano de obra que se enviaban a
Trujillo para realizar obras públicas (por ejemplo, en la construcción o la limpieza de
los canales de riego). Otros se dedicaban a la reparación de carreteras y caminos o a
la construcción de iglesias, y otros trabajaban en las tierras y en los hogares privados
de los españoles.696 Una vez que los mitayos llegaban a Trujillo, un alcalde o, más tar-
de, el corregidor los asignaba a los aspirantes —encomenderos y no-encomenderos, según
sus provisiones, que debían ser confirmadas por el virrey—. Los mitayos solo podían ser
empleados para los trabajos para los que se habían expedido las provisiones.697

En la literatura existen diferentes opiniones sobre la duración de la mita.698 Lo que es
seguro es que las fechas en las que se cambiaba a la mano de obra se fijaban de manera
diferente según el tipo de trabajo que se debía realizar. Las normas sobre la duración de
un turno estaban sujetas a cambios constantes. Según la visita del Dr. Cuenca, un turno
de mita en Trujillo duraba diez días; los pastores cambiaban cada mes. En relación con
las ordenanzas de Chicama, ya se ha señalado que el Dr. Cuenca había prolongado este
turno de 10 días a un mes.699 Toledo había fijado la duración de una mita ganadera en
seis meses, pero es poco probable que esto se hubiera regulado de manera general. En
una fuente de principios del siglo XVII se mencionan dos meses para la mita ganadera,
pero también 48 días (con diferentes remuneraciones), y en un documento de finales
del siglo XVII se mencionan 20 días y una jornada laboral diaria de 5:00 a 18:00 horas
para la mita chacarera.700 Por el contrario, para los trabajadores asignados a los caciques
en el marco de la mincca se preveía un período de un año.701 La remuneración de estos
trabajos también se regulaba de forma muy diferente. Se dispone de datos sobre dife-
rentes períodos de tiempo. En algunos casos, la distancia a recorrer (que también estaba

694 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. Esta proporción siguió vigente en los siglos XVII y XVIII, véase ADL,
Leg. 197, Exp. 1327 [1664] para la costa; Leg. 209, Exp. 1564 [1707] para las tierras altas. Sin embargo,
en la época de la conquista española del Perú existía otra proporción. “Francisco Pizarro fijó la primera
mita en 1/5 de los indios tributarios”. Loredo 1940: 84.

695 ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607].
696 Ramírez 1986: 40.
697 ADL, Leg. 209, Exp. 1564 [1707]; Leg. 267, Exp. 3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp.

3112 [1626], Exp. 3135 [1641]; Leg. 266, Exp. 3058; “Testimonio real de las provisiones de mitayos y
estancia de carne”, Trujillo [1585], BN - A 262.

698 Según Ramírez, en el siglo XVI un turno en Trujillo solía durar tres meses, mientras que en el siglo
XVII, en la agricultura costera, duraba dos meses. Ramírez 1986: 40, 407-408, nota al pie 9. Ganster
informa de un turno de seis meses en la agricultura y la ganadería, al que estaban obligados los indios
de Moche. Según ibíd.: 407, nota al pie 9. Tomás Ricarte, de Sanlúcar de Barrameda, declaró que, como
alguacil mayor en Chachapoyas y San Juan de la Frontera, había sido responsable de la “repartición de
los indios mitayos que se reparten por semanas [énfasis de K.N.]”. Zavala 1978, vol. 1: 110.

699 AGI-J 458: f. 1991-1992, f. 1979. Véase cap. III.2.1.3. [“Die ordenanzas von Chicama (1566)” en el original,
en castellano: “Las ordenanzas de Chicama (1566)”; la traducción es nuestra].

700 Toledo 1989, vol. 2: 346; ADL, Leg. 266, Exp. 3074 [1607]; Leg. 205, Exp. 1465 [1683].
701 AGI-J 458: f. 1977-1977v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 183



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

sujeta a normas fijas) se incluía en la remuneración, en otros no. Cabe mencionar aquí
especialmente el “salario” de la mita de plaza en la ciudad. En 1585, en Trujillo, ascendía
a un real y un quartillo de alimentos al día.702 El importe de la remuneración había sido
fijado por Toledo, aunque con tres quartillos de alimentos al día. En el caso de la mita
en la construcción de edificios, se añadían sacos y mantas, así como un quartillo más de
alimentos como compensación por la dureza del trabajo.703

Las cargas que la mita de plaza suponía para los indios se desprenden de la visita del
Dr. Cuenca. El cacique del repartimiento de Chao afirma que, además de los indios de su
repartimiento para la “mita ordinaria” a Santa, debe enviar a Trujillo a 14 indios más de
lo establecido en la tasa. Sin embargo, según la tasa, su repartimiento solo cuenta con 175
indios tributarios. Para poder pagar la mita en las ciudades, se necesita el doble de mano
de obra,

“la / mytad q van a la myta y la otra / mytad que vienen porque ay quin/ze
leguas desde nuestras tierras / a la ciudad de truxillo [...] y de alli a Santa ay
siete leguas de camyno / despoblado y arenales [...]”.704

Así, los mitayos están veinte días fuera del repartimiento para realizar diez días de mita.
Además, los indios tributarios de Chao trabajan en el tambo y se encargan de guiar a los
viajeros a través del desierto.

“como / estamos en el camyno rreal / por donde passan todos los ca/my-
nantes”.705

Por esta razón, a veces todos los indios tributarios se encontraban al mismo tiempo fuera
del repartimiento.

“[...] somos muy be/xados [...] e no po/demos hazer nuestros labores / ny
sementeras”.706

La provisión de Martín Enríquez sobre la asignación de indios mitayos ilustra muy clara-
mente la importancia de la mita de plaza para la supervivencia de la ciudad de Trujillo.
Trujillo había quedado muy destruida en 1578, el año de la catástrofe de El Niño.707

702 ADL, Leg. 266, Exp. 3058 [1585]. 1 peso ensayado = 1 peso de oro de plata ensayada (de 1586) = 13,25 reales.
1 quartillo = 1/4 de un celemín = 1/48 de una fanega. Ramírez 1986: 277-279.

703 Toledo 1989, vol. 2: 346.
704 AGI-J 458: f. 1991v.
705 Ibíd.
706 Ibíd.: 1991-1991v.
707 ADL, Leg. 266, Exp. 3058. Provisión... sobre los indios mitayos que han de acudir de la sierra y llanos

de la ciudad de Truxillo a fabricar el edificio de dicha ciudad y servicios de la plaza, así como para
la guarda de ganados y de beneficios de tierras..., que se reparten a los vecinos y moradores de ella
y la orden que ha de haber en hacer el repartimiento que se acomete al Capitán Francisco de Ulloa y

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 184



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

“[...] por falta de los dhos yndios mitayos [Trujillo - K.N.] yua en gran di/mi-
nucion assi en los edifficios y poblacion della como en la lauor y benefficio
del campo sementeras y / ganados y no se hallauan mantenimientos oy por
su ffalta la hauia en la mayor parte deste reyno y que / si lo sussodicho
no se rremediase de pressente seria en gran perjuicio del y esta dha ciudad
se despoblaria / por que no se podrian sustentar los vezinos y moradores
della y se les perdian sus haziendas y seria dificul/toso [...] rremedio si se
tardase y me pidieron y suplicaron que atendiendo a las dichas caussas y
conseruacion / desta tierra les hizisse mrd. de mandarles dar y repartir suf-
ficiente numero de yndios mitayos que les / pudiesen seruir assi en la plaza
y seruicios de cassas como para la Rehedifficacion de los dhos edificios /
sementeras y Heredades y guardas de ganados [...]”.708

A pesar de la falta de mano de obra, se debe prestar atención a lo siguiente:

“que no exceda la rreparticion de la sesta parte y la septima en la sierra /
como esta mandado [...]”.709

Casi 1.000 mitayos trabajaban en Trujillo en la agricultura y en los hogares de los españo-
les. La fuente indica que a los “vecinos y moradores” se les asignaron 238 mitayos para el
“seruicio de sus cassas”. De la lista, que recoge los nombres de los candidatos a mitayos
y el número de mitayos que se les asignó para la agricultura, se desprende un total de
740 indios que pagaban la mita ganadera o chacarera.710 Según los datos de Cabero (1925)
(según Cook, estos datos proceden de Felipe de Lazcano (1604), quien aparentemente
los recopiló sobre la base de un censo de población de 1575), en aquella época vivían
en Trujillo 654 españoles y mestizos, hombres y mujeres, casados y solteros.711 Además
de estos casi 1.000 mitayos asignados a la ciudad por la provisión de Martín Enríquez,
456 indios (hombres y mujeres, niños y niñas) vivían permanentemente en los hogares
de los españoles, “la mayor parte ocupados en officios y aprovechamientos propios”.
Estos formaban parte del total de 1194 indios forasteros “de los pueblos de los llanos y
provincias de la sierra” que residían en Trujillo en ese momento, “ocupados en labran-
zas y oficios de su aprovechamiento”.712 En total, durante la época del virrey Toledo, se
contabilizaron en Trujillo 925 españoles y mestizos, 1.073 esclavos negros y 1.194 indios
forasteros (incluidos los niños).713

así mismo para la paga de los jornales de dichos indios. [1585]; Cabero 1906: 496; Ecología e Historia
1987.

708 ADL, Leg. 266, Exp. 3058: f. 1.
709 Ibíd.: f. 4v.
710 Ibíd.: f. 1v, f. 4.
711 Cabero [1604] 1925: 91; Cook 1981: 140.
712 Cabero [1604] 1925: 93.
713 Ibíd.: 92-93.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 185



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

El número de indios mencionado en la provisión para la mita de plaza también se docu-
menta en otro documento sobre la distribución de los mitayos, que, al igual que en la
provisión citada, se había vuelto a realizar tras una catástrofe natural.714

En 1619, Trujillo quedó casi completamente destruida por un terremoto. En la fuen-
te correspondiente se distingue entre la “mita ordinaria” y la “mita extraordinaria” o
“servicio particular”, que solo debía servir para la reconstrucción de la ciudad. Inicial-
mente se habían solicitado 1.000 indios para un período de diez años. Esto fue rechazado
por los corregidores de Saña y Chiclayo con el argumento de que otras regiones del nor-
te habían sufrido daños similares. Finalmente, se enviaron a Trujillo 400 mitayos de los
repartimientos de la costa para los seis meses de verano y 400 mitayos de Cajamarca, Gua-
machuco y Conchucos para los seis meses de invierno.715 Se hizo hincapié en que esta
mano de obra solo debía utilizarse para la reconstrucción. Sin embargo, como se pu-
do observar en la distribución de los trabajadores entre los distintos repartimientos, esto
ya no era así. La distribución entre los distintos repartimientos correspondía a la sexta
o séptima parte del número de tributarios.716 Los corregidores eran responsables de que

714 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623].
715 “... la dha rreparticion / es en la forma y manera siguiente/

Del Repartimiento de Chimo /
y chicama y sus anejos 67 y°s
Del Repartimiento de gua/
nape y chao 12
Del Repartimiento de paijan 10
Del Repartimiento de S. /
Pedro de lloco y xequete/
peque 45
Del Repartimiento de Che/pen 13
Del rrepartimiento de yllimo 56
Del rrepartimiento de tucome 78
Del rrepartimiento de chiclayo
/ y Collique 33
Del Repartimiento de chocope 23
Del Repartimiento de /
ferrinafe 29
Del Repartimiento de mo/tupe 29
... 400
... se rreparten de la manera siguiente /

Serranos
De la Provincia de Caxamarca 180 yn°s
Del Repartimiento de Guama
chuco 83
Del Corregimiento de los
con/chuco 137

400
...” Ibíd., f. 3v-4.

716 Ibíd.: f. 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 186



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

los mitayos llegaran a Trujillo; además, junto con un miembro del cabildo de la ciudad y
un representante de la Iglesia, eran responsables de la asignación de la mano de obra:

“[...] los ynvieis puntualmente / a la plaça publica de donde se an de / yr
entregando a las perssonas a / quien se ovieren señalados conforme / al
rrepartimiento que para / hello se a de hazer por el corregidor / de la dha
ciudad y vn rregidor que / el cabildo disputare y [...] de la yglesia / quisiere
ynviar otro de sus capitulares [...]”.717

Sin embargo, esta carga era tan grande que no se podía enviar a más indios a la mita.
La asignación de 163 “yndios de mita”, que además se le había garantizado a Trujillo
durante dos años, durante 20 días cada uno, procedentes del corregimiento de Trujillo
para las demás tareas de la “mita ordinaria”, no pudo cumplirse, al igual que la de 150
indios para la villa de Saña. Al respecto se dice:

“[...] y asimismo no / se dieron los 150 yndios que / entonçes se le hizo md.
a la uilla de saña por / las mismas causas sin enbargo de estar / en este
distrito [..., ilegible] ocho leguas deste pueblo / por que con el terremoto
dho que daron los / pueblos de donde se les abian de enbiar / los yndios tan
arruinados como la dha / ciudad caidas sus yglesias, çiegas y des/truidas
sus açequias perdidas sus comidas / y sus mantas de bestir [..., ilegible] por
lo qual a el dho tienpo / de los dhos cuatro años que no pueden enterar sus
tributos sin [..., ilegible] con mucho trabajo y siempre dexando rre/çagos de
vn terçio a otro [...] y si el / pueblo de yllimo se le sacasen / como se manda
çinquenta y seis yn°s / y luego [..., ilegible] perder otros tan/tos para de alli
[Saña - K.N.] a veinte dias se queda/ua [...] ninguno por que de dosçientos /
tributarios se dan çinquenta y tres de ses/ta parte y no abia con que enterar
es/tos para guardas de ganados ni para / beneficiar y coxer las sementeras
[...]”.718

El salario también debía pagarse directamente a los indios en presencia de un represen-
tante de la Iglesia, “como se pagara la demas / mita hordinaria”. Al destacar que este
dinero no era suficiente para pagar los tributos,719 se subrayaba una vez más la carga
que suponía la obligación de trabajar en el marco de la mita de plaza, cuyo alcance no
se había reducido a pesar de los graves daños causados por la catástrofe natural. Ade-
más, aquí quedó claro hasta qué punto la sociedad española dependía del trabajo de los
indios y en qué medida se les explotaba.

Estos dos documentos disponibles sobre la mita de plaza en Trujillo tienen en común
que la redistribución de los mitayos que documentan tuvo que llevarse a cabo como

717 ADL, Leg. 267, Exp. 3106 [1623]: f. 6v-7.
718 Ibíd.: f. 9-9v.
719 Ibíd.: f. 5v, 9v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 187



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

consecuencia de graves catástrofes naturales.720 La cuestión del número de mitayos em-
pleados en Trujillo en tiempos “normales” debe quedar abierta por el momento.

2.2.7. Las relaciones entre la república de los indios y la república de los
españoles

En el contexto de una aparente orientación hacia las condiciones socioeconómicas pre-
hispánicas, en las ordenanzas se determinó la creación de un mercado.721 Entre las nor-
mas que provenían de la época incaica se encontraba la de que los artesanos no podían
trabajar en la mita, como ya era práctica habitual, sino solo en sus oficios. Esta norma
se adaptó sin dificultad a las nuevas condiciones mercantiles coloniales, ya que solo así
era posible que pudieran participar en las relaciones de intercambio en el mercado. El
hecho de que los artesanos continuaran con sus oficios, a lo que también podían ser obli-
gados por los alcaldes según las ordenanzas, y vendieran sus productos en el mercado,
se definió de hecho como una norma jurídica en las ordenanzas, cuyo incumplimiento
acarreaba una sanción. Si los artesanos abandonaban su oficio, se les amenazaba con
una pena de 50 latigazos y un corte de pelo.722 Entre los oficios se encontraban:

“plateros carpinteros pintores tintoreros sastres çapateros y huseros e otros
semejantes”, además “cunbicos alpargateros y cabestreros”.723

El Dr. Cuenca mencionó que los artesanos vivían separados unos de otros según su
oficio:

“[...] y [...] tengan cargos los dichos caçiques y prinçipales y alcaldes [...] y
dar horden como todos los yndios oficiales biuan en sus calles por si”.724

El nuevo orden económico colonial debía funcionar, por tanto, mediante la creación
de un mercado. Una función esencial del mercado era el comercio del algodón.725 El
mercado sustituyó prácticamente a las relaciones de reciprocidad prehispánicas, que
también habían caracterizado las relaciones de intercambio de los artesanos. Al igual
que las relaciones de reciprocidad, que abarcaban diferentes niveles ecológicos, permi-
tían obtener productos que no se podían cultivar en el propio territorio del grupo social

720 En otro caso, hubo que volver a distribuir los mitayos en Trujillo cuando se propagó la peste. ADL,
Leg. 266, Exp. 3064 [1589].

721 Assadourian 1987: 403.
722 Cuenca [1566] 1975: 19v.
723 Ibíd.: 16v, 19v.
724 Ibíd.: 16v; según el “Aviso del modo que havia en el govierno de los indios en tiempo del Inga...”

sobre el valle de Chincha, los pescadores vivían allí separados del resto de habitantes en una “calle”.
Véase “Aviso...”, en: Rostworowski 1970: 170-171.

725 Cuenca [1566] 1975: 22v.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 188



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

correspondiente,726 ahora esto sería posible a través de las relaciones de mercado. Esto
y el orden según el cual debía funcionar el mercado se establecieron en las ordenanzas.

“[...] se proueen de lo que no tienen en sus tierras y venden sus comidas
rropa lana y algodón ganados frutas y otras cosas que tienen se manda que
cada semana el jueves aya trianguez [sic] en la plaça del dicho / pueblo de
San Saluador el qual trianguez [sic] se haga de sol a sol y en el los yndios
puedan conprar y vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras [...] y que una
vez el año aya tianguez general al dicho pueblo [...] que dure seis dias [...] y
pasados los yndios se bueluan a sus pueblos y los alcaldes del repartimiento
[...] a de asistir [...] para hazer justiçia [...]”.727

Los equivalentes que se intercambiaron en el mercado no estuvieron sujetos a ninguna
otra restricción por parte del Dr. Cuenca.

“[...] los yndios puedan conprar vender y trocar lo que tuvieren en sus tierras
y ouieren menester unos con otros como les pareçiere [...]”.728

Solo para los textiles, el Dr. Cuenca había fijado el precio de fabricación de seis tomines,
como ya se ha mencionado anteriormente. Sin embargo, impuso restricciones al comer-
cio de productos españoles (“mercaderías de Castilla”), como por ejemplo el vino. Se
trataba, por tanto, de un mercado restringido en cierto modo, ya que, por temor a que
se aprovecharan de los indios, se prohibió a los comerciantes españoles y a los miem-
bros de otros grupos étnicos como “mestizos [...] mulatos [...] negros” y a sus yanaconas
vender entre los indios.729

No se haría justicia a las condiciones históricas si se atribuyera el funcionamiento de
un mercado únicamente a las regulaciones legales pertinentes. Según la visita del Dr.
Cuenca, ya existían relaciones de intercambio en la costa norte.730

El ejemplo anterior de Don Francisco Pisbil, principal del repartimiento de Chepén y Te-
capa, en el que se trataba de la asignación de tejedoras, aunque de forma condicional,
pero dentro del marco de las relaciones de reciprocidad, puede verse igualmente en el
siguiente contexto, cuyas disposiciones también preveían el uso de la mano de obra de
las mujeres no tributarias.

726 Murra 1982.
727 Cuenca [1566] 1975: 19v-20r. Esta prueba demuestra que los españoles, incluso en el contexto peruano,

solían utilizar el término “tianguez”, procedente del náhuatl, para referirse al “mercado”.
728 Ibíd.: 20r.
729 Ibíd.: 18v; véase el acta de la visita de Ferreñafe.
730 Véase, por ejemplo, AGI-J 457: f. 871, J 458: f. 1917, f. 1830; véase Rostworowski 1991.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 189



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Como se ha mencionado anteriormente, el Dr. Cuenca había eximido del pago de tribu-
tos a las viudas y a las mujeres solteras. Estas constituían una parte muy importante de
la población:

“[...] son en tanto numero que ay Repartimiento donde ay dos y / tres mill
yndias solteras”.731

Además, ya se ha señalado la constante demanda de textiles de algodón, que fue el
motivo por el que el Dr. Cuenca mantuvo la elevada proporción de la renta de los pro-
ductos, especialmente del algodón sin procesar y procesado, en las tasas de la costa.
El objetivo del Dr. Cuenca era aumentar aún más esta producción, aprovechando la
mano de obra de las mujeres, que no estaban obligadas a pagar tributos, y tratando de
mercantilizarlas de hecho. El Dr. Cuenca previó que las viudas y las mujeres solteras
procesaran la lana y el algodón almacenados en la tesorería del pueblo y que se les
pagara por ello con fondos de la tesorería del pueblo:

“[...] conforme a lo que ellas mismas dizen tienen por bastante paga, y a los
que le suelen dar los mercaderes”.732

Los ingresos obtenidos por la venta en el mercado debían ingresar en la caja del pueblo.
Es evidente que no se trata de relaciones de reciprocidad. Los precios de los textiles pro-
ducidos de esta manera ya no son fijados por el Dr. Cuenca, sino que son determinados
por las propias tejedoras o por los comerciantes, es decir, indirectamente a través del
mercado. Las tejedoras están vinculadas a la producción y al intercambio en el mercado
a través del precio de la mercancía, que ellas mismas fijan o negocian con los comer-
ciantes. Se paga el trabajo de las tejedoras; las ganancias se destinan en parte a la caja
del pueblo y en parte a los comerciantes.

Esta normativa del Dr. Cuenca establece, por tanto, una segunda forma de producción
independiente de la renta agraria descrita anteriormente con el ejemplo de Jequetepe-
que. Esto supuso “un cierto grado de transformación de la estructura productiva como
efecto de la demanda externa”.733

Sin embargo, esta forma de producción está sujeta a ciertas restricciones y, por lo tanto,
a un control del proceso productivo derivado de la regulación de la renta por parte del
Dr. Cuenca, como por ejemplo el suministro de la materia prima y la limitación de la
jornada laboral, ya que

“lo que les manda hazer es Repartido de quatro en quatro meses y no se han
de ocupar en todo el año mas que dos meses”.734

731 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.
732 Ibíd.
733 Assadourian 1982a: 116.
734 AGI-Lima 92, R. 19, No. 151.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 190



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Aquí se aprecia otra diferencia con respecto a la regulación del trabajo de Don Francisco.
Mientras que para este se estableció una cantidad máxima de textiles que no debía
superarse, en este caso se trata de una limitación del tiempo de trabajo. Esto dejaba
abierta la posibilidad de producir una mayor cantidad, siempre y cuando fueran las
propias tejedoras quienes fijaran el precio.

Estas regulaciones del Dr. Cuenca favorecieron la monetización y mercantilización de
la producción de las comunidades. La visita contribuyó así a romper con el “sistema in-
dígena primitivo” y apoyar la formación del nuevo sistema económico mercantil.735 El
trabajo de las tejedoras para el principal de Chepén y la regulación del trabajo de las
viudas y las mujeres solteras por parte del Dr. Cuenca tienen en común la coacción
extraeconómica. Assadourian destaca que, en el Perú, en una manipulación única, el
Estado ejerció control sobre la mano de obra campesina suprimiendo la renta de los
productos, monetizando el excedente de mano de obra y trasladándola fuera de la acti-
vidad agrícola clásica en forma de trabajo forzoso temporal.736

Referencias

Fuentes de archivo

Archivo General de Indias - Sevilla, España (AGI)
Sección Justicia (J)

J 456-461:
Residencia tomada al doctor Gregorio González de Cuenca, oidor de la Real
Audiencia de los Reyes y a sus oficiales, de la visita hecha a la provincia de
Trujillo, por el licenciado Pedro Sánchez de Paredes, oidor de dicha Audiencia
[1573]

Sección Audiencia de Lima (Lima)
Lima 92, Cartas y expedientes: Presidente y oidores de la audiencia (1549-
1567)
R. 18, No. 137: Carta de Dr. Cuenca al Rey [1566]
R. 19, Nos. 140, 140a: Traslado de los capítulos que el Dr. Cuenca embio al
concilio provincial de los Reyes [1567]
R. 19, No. 151: Carta del Dr. Cuenca al Rey [12 de noviembre de 1567]

Biblioteca Nacional del Perú - Lima, Perú (BN)
“Testimonio real de las provisiones de mitayos y estancia de carne”, Trujillo [1585]
(A 262)
“Memorial acerca de las mitas de los indios del Perú”, Buenos Aires [1664] (B 516)

735 Assadourian 1982b: 68-69.
736 Ibíd.: 74.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 191



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Archivo Departamental de La Libertad - Trujillo, Perú (ADL)
Judicial - Corregimiento - Causas Ordinarias
Leg. 197, Exp. 1327 [1664], Leg. 205, Exp. 1465 [1683], Leg. 209, Exp. 1564 [1707]

- Asuntos de Gobierno
Leg. 266, Exp. 3058 [1585], Exp. 3064 [1589], Exp. 3074 [1607]; Leg. 267, Exp.
3091 [1616], Exp. 3095 [1617], Exp. 3106 [1623], Exp. 3112 [1626], Exp. 3135
[1641]; Leg. 269, Exp. 3267 [1724], Exp. 3292 [1724]

- Juez Pesquisidor
Leg. 273, Exp. 3396 [1616]

- Compulsas
Leg. 263, Exp. 3003 [1743]

- Real Hacienda - Compulsas
Leg. 131, Exp. 161

Bibliografía

Actas del Cabildo de Trujillo
1969 Vol. 1: 1549-1560, Vol. 2: 1566-1571, Vol. 3: 1598-1604. Lima.

Angulo, Domingo de
1920 Fundación y población de la villa de Zaña (1563). Revista del Archivo Nacional 1

(Entrega II):280–301.

Assadourian, Carlos Sempat
1982a El sistema de la economía colonial: el mercado interior, regiones y espacio económico.

Lima.
1982b La relación entre el campo y la ciudad en los sistemas económicos latinoameri-

canos (ss. XVI-XIX). Cultura (Revista del Banco Central del Ecuador) 5(14):67–77.
1983 Dominio colonial y señores étnicos en el espacio andino. HISLA. Revista Latino-

americana de Historia Económica y Social 1:7–20.
1985 Las rentas reales, el buen gobierno y la hacienda de dios: el parecer de 1568 de

Fr. Francisco de Morales sobre la reformación de las Indias temporal y espiritual.
Histórica 9(1):75–130.

1987 Los señores étnicos y los corregidores de indios en la conformación del estado
colonial. Anuario de Estudios Americanos 44:325–410.

1988 La renta de la encomienda en la década de 1550: piedad cristiana y deconstruc-
ción. Revista de Indias XLVIII(182-183):109–139.

1989 La despoblación indígena en Perú y Nueva España durante el siglo XVI. Historia
Mexicana 38(3):419–453.

Brüning, Enrique
[1922] 1989 Estudios monográficos del departamento de Lambayeque. Reimpr. Chiclayo.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 192



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Cabero, Marco A.
[1604] 1925 Fragmento de una historia de Trujillo. Revista Histórica VIII:86–118.
1906 El corregimiento de Saña y el problema histórico de la fundación de Trujillo.

Revista Histórica 1:151–191, 337–373, 487–514.

Collier, George A., Renato I. Rosaldo y John D. Wirth
1982 (ed.) The Inca and Aztec States 1400-1800. Anthropology and History. Nueva York

y Londres.

Cook, Noble David
1981 Demographic Collapse. Indian Peru, 1520-1620. Cambridge.

Cuenca, Gregorio González de
[1566] 1975 Ordenanzas de los yndios (Ordenanzas de Jayanca). En: Rostworowski

1975a, pp. 126–154.

Ecología e Historia
1987 Probanzas de indios y españoles referentes a las catastróficas lluvias de 1578, en los

corregimientos de Trujillo y Saña. Versión paleográfica y comentarios de Lorenzo
Huertas Vallejo. Chiclayo.

Espinoza Soriano, Waldemar
[1540] 1967 El primer informe etnológico sobre Cajamarca. Revista Peruana de Cultura

11-12:5–41.
1975 El valle de Jayanca y el reino de los Mochica. Siglos XV y XVI. Bulletin de l’ Institut

Francaise d’ Etudes Andines 4(3-4):243–274.
1987 Los Incas. Economía, sociedad y estado en la era del Tahuantinsuyu. Lima.

Falcón, Francisco
[1567] 1918 Representación hecha en concilio provincial, sobre los daños y molestias

que se hacen a los indios. Col. de Lib. y Doc. ref. a la hist. del Perú 11:135–176.
[1575] 1970 Carta del lic. Falcón al Rey. En: Lohmann Villena 1970, Apéndice II,

pp. 187–190.

García de Castro, Lope
[1565] 1957 Ordenanzas de corregidores. En: Lohmann Villena 1957, pp. 509–519.

Golte, Jürgen
1973 Bauern in Peru. Entwicklungsfaktoren in der Wirtschafts- und Sozialgeschichte der in-

dianischen Landbevölkerung von der Inka-Zeit bis heute. Berlín.

Gómez Cumpa, José
1989 El oidor Gregorio González de Cuenca y el origen de Chiclayo: un capítulo de

la política urbana colonial del siglo XVI. Alternativa, Revista de análisis del Norte
(12):53–68.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 193



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Guamán Poma de Ayala, Felipe
[1613] 1980 El primer nueva corónica y buen gobierno. 3 vols. México.

Huertas Vallejo, Lorenzo
1985 Sintos originarios y colliques forasteros: antiguos pobladores de la provincia de

Chiclayo. Alternativa, Revista de análisis del Norte 1(2):61–64.

Jara, Álvaro
1987 Trabajo y salario indígena, siglo XVI. Santiago de Chile.

Levillier, Roberto
1921 (ed.) Gobernantes del Perú. Vol. 1. Madrid.
1922 (ed.) Audiencia de Lima. Vol. 1 (1549-1564). Madrid.

Lissón Chávez, Emilio
1944 (ed.) La iglesia de España en el Perú. Colección de documentos para la historia de la

Iglesia en el Perú, que se encuentran en varios archivos. Vol. 2. 5 vols., publicados
1943-1947. Vols. 1-3: Siglo XVI. Sevilla.

Lohmann Villena, Guillermo
1957 El corregidor de indios en el Perú bajo los Austrias. Lima.
1969-70 Nuevos datos sobre los linajes de los caciques de Lambayeque y Ferreñafe.

Revista del Museo Nacional 36:102–107.
1970 El licenciado Francisco Falcón (1521-1587): vida, escritos y actuación en el Perú

de un procurador de los indios. Anuario de Estudios Americanos XXVII:131–194.

Loredo, Rafael
1940 El reparto de Guaynarima [Introducción]. Revista Histórica XIII:78–124.

Matienzo, Juan de
[1567] 1967 Gobierno del Perú. Lima y París.

Moseley, Michael E.
1992 The Incas and their ancestors. The archaeology of Peru. Londres.

Murra, John V.
1967 La visita de los Chupachu como fuente etnológica. En: Ortiz de Zúñiga [1562]

1967 (ed.), pp. 383–406. Huánuco.
1975a Formaciones económicas y políticas del mundo andino. Lima.
1975b La función del tejido en varios contextos sociales y políticos (1958). En: Murra

1975a, pp. 145–170.
1975c Un reino aymara en 1567 (1968, 1970). En: Murra 1975a, pp. 193–221.
1982 The Mit’a Obligations of Ethnic Groups to the Inca State. En: Collier, Rosaldo

y Wirth 1982, pp. 237–262.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 194



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Netherly, Patricia
1977 Local Level Lords on the North Coast of Peru. Tesis de doctorado. Ann Arbor:

Cornell University.

Ortiz de Zúñiga, Iñigo
[1562] 1967 Visita de la provincia de León de Huánuco. Murra, John V. (ed.). Vol. 1. 2 vols.,

publicados 1967-1972. Huánuco.

Peralta Ruiz, Victor
1986 Guía bibliográfica para el estudio de la región Lambayecana. En: Miguel Glave

Manuel Burga y Victor Peralta (eds.), La historia agraria, pp. 118–188. Chiclayo.

Polo de Ondegardo, Juan
[1561] 1940 Informe sobre la perpetuidad de las encomiendas del Perú. Revista Histó-

rica XIII:125–138.
[1571] 1990 Relación de los fundamentos acerca del notable daño que resulta de no

guardar a las indios sus fueros. En: Laura González Pujana y Alicia Alonso (eds.),
Polo de Ondegardo. El mundo de los incas, pp. 40–171. Madrid.

Puente Brunke, José de la
1992 Encomienda y Encomenderos en el Perú. Sevilla.

Ramírez, Susan
1981 La organización económica de la costa Norte: un análisis preliminar del período

prehispánico tardío. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de Pease
(eds.), Etnohistoria y Antropología Andina. Segunda Jornada del Museo Nacional de
Historia, pp. 281–298. Lima.

1986 Provincial Patriarchs. Land Tenure and the Economics of Power in Colonial Peru. Al-
buquerque: University of New Mexico Press.

1987 The “Dueño de Indios”: Thoughts on the Consequences of the Shifting Bases of
Power of the “Curaca de los Viejos Antiguos” under the Spanish in Sixteenth-
Century Peru. Hispanic American Historical Review 67:575–610.

Rischar, Stefan
1984 Hydraulische Landwirtschaft im kolonialen Trujillo, Perú (16., 17. und 18. Jhd.): Was-

serverteilung und Wasserraub im sozioökonomischen Kontext. Hamburg.

Rocca Torres, Luís
1985 La otra historia. Memoria colectiva y canto del pueblo de Zaña. Lima.

Rostworowski, María
1961 Curacas y sucesiones. Costa Norte. Lima.
1970 Mercaderes del valle de Chincha en la época prehispánica: un documento y unos

comentarios. Revista Española de Antropología Americana 5:135–178.
1975a Algunos comentarios hechos a las ordenanzas del doctor Cuenca. Historia y Cul-

tura 9:119–154.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 195



Karoline Noack, traducción por Claudio Soltmann

Rostworowski, María
1975b Pescadores, artesanos y mercaderes costeños en el Perú prehispánico. Revista

del Museo Nacional 34:311–349.
1983 Estructuras andinas del poder. Ideología religiosa y política. Lima.
1991 Los modelos económicos. En: Heraclio Bonilla (ed.), El sistema colonial en la Amé-

rica Española, pp. 7–16. Barcelona.

Sánchez Bella, Ismael
1991 (ed.) Derecho Indiano. Estudios. Vol. 1: Las visitas generales en la América española

(ss. XVI-XVII). Vol. 2: Fuentes. Literatura Jurídica. Derecho Público. El gobierno
del Perú: 1556-1564. En: Vol. 2, ibíd. Pamplona.

Santillán, Fernando de
[1563] 1879 Relación del orígen, descendencia, política y gobierno de los Incas. En:

Tres relaciones de antigüedades peruanas, Madrid.
[1563] 1950 Relación del orígen, descendencia, política y gobierno de los Incas. En:

Tres relaciones de antigüedades peruanas, Asunción.

Spalding, Karen
1973 Kurakas and Commerce: A Chapter in the Evolution of Andean Society. Hispanic

American Historical Review 53(4):581–599.
1975 Hacienda - Village Relations in Andean Society to 1830. Latin American Perspec-

tives 2(1):107–121.
1982 Exploitation as an Economic System: The State and the Extraction of Surplus in

Colonial Peru. En: Collier, Rosaldo y Wirth (1982), pp. 321–342.
1984 Huarochirí. An Andean Society Under Inca and Spanish Rule. Stanford, California.

Toledo, Francisco de
1989 Disposiciones gubernativas para el virreinato del Perú. Vol. 2. 2 vols. Vol. 1 (1986):

1569-1574, Vol. 2 (1989): 1575-1580. Sevilla.

Toro Montalvo, César
1989 Informe sustancial sobre el cacicazgo de Lambayeque del que habla en posesion

Don Eugenio Victorio Temoche Farrochumbi Puicun Soli. En: Antología de Lam-
bayeque, pp. 140–142. Lima.

Trelles Arestegui, Efrain
1978 Cambios en la tributación en una encomienda en el sur peruano: comparación de

las tasas de La Gasca y Toledo. En: A. Castelli, M. Koth de Paredes y M. Mould de
Pease (eds.), Etnohistoria y Antropología Andina. Primera Jornada del Museo Nacional
de Historia, pp. 33–39. Lima.

Trimborn, Hermann
1927 Familien- und Erbrecht im präkolumbischen Peru. Zeitschrift für vergleichende

Rechtswissenschaft 42:352–392.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 196



Las ordenanzas de Jayanca (1566)

Trimborn, Hermann
1979 El reino de Lambayeque en el antiguo Perú. Collectanea Instituti Anthropos 19. St.

Augustin.

Vargas Ugarte, Rubén
1942 Los mochicas y el cacicazgo de Lambayeque. En: Actas y Trabajos Científicos del

XXVII. Congreso Internacional de Americanistas, vol. 2, pp. 475–482. México.

Zavala, Silvio
1978 El servicio personal de los indios en el Perú. Vol. 1: Extractos del siglo XVI. 3 vols.

México.

Zevallos Quiñones, Jorge
1973 La ropa de tributo de las encomiendas trujillanas en el siglo XVI. Historia y Cul-

tura 7:107–127.
1989 Los cacicazgos de Lambayeque. Trujillo.

Zorraquín Becú, Ricardo
1986 Los derechos indígenas. Revista de Historia del Derecho 14:427–451.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 197



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

RESEÑA DE LIBROS

Qué soles se acercaban al pasado. Homenaje a Luis
Millones. 3 volúmenes. Alejandro Málaga. 2024.
Lima: Universidad César Vallejo, 1356 pp.,
ISBN: 9786125114341, 240 soles.

Juan Carlos La Serna
Universidad Nacional Mayor de San Marcos (Lima, Perú)
ORCID: 0000-0002-0350-3709
juan.laserna@unmsm.edu.pe

Recibido: 4 de noviembre de 2025 / Received: November 4, 2025, Aceptado: 9 de diciembre 2025 /
Accepted: December 9, 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 198–203
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3304

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3304
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Qué soles se acercaban al pasado

Luis Millones Santa Gadea (Lima, 1940) es un destacado académico peruano, reconoci-
do por sus estudios sobre las sociedades andinas y la religiosidad popular contempo-
ránea. Formado como historiador en la Pontificia Universidad Católica del Perú, en la
década de 1960, posteriormente llevó estudios de posgrado en Chile y los Estados Uni-
dos, acercándose a la antropología y decantándose por una de las áreas de investigación
que ha sido crucial para la comprensión del proceso histórico y cultural del Perú: la et-
nohistoria andina. Su fructífera y prolongada trayectoria académica, que supera los 50
años dedicados a la pesquisa de archivo, el trabajo de campo, la cátedra universitaria
y la divulgación científica, lo convierte en uno de los más connotados referentes de las
Ciencias Sociales en nuestro país.

En los años recientes, Millones ha sido objeto de diversos homenajes en los que se han
destacado los hechos más significativos de su vida personal y trayectoria profesional.
De aquí que podamos identificar algunos episodios que, rescatados de su memoria,
marcaron su niñez y juventud, circunstancias donde el barrio, el fútbol y la universi-
dad parecen alinearse como hitos que formaron su carácter y despertaron un temprano
interés por el conocimiento profundo de la realidad peruana.

Se crió en el barrio de Chacaritas, un conjunto de plazuelas y quintas donde, a media-
dos del siglo XX, se evidenciaba el crisol étnico que terminó por afirmar la identidad del
Centro de Lima, confluencia de diversas herencias: hispánica, africana, asiática y andi-
na. Un medio no exento de conflicto y pugnas, donde el uso de los puños, la criollada
y “la cultura del callejón” definían la pertenencia a una comunidad, formaron el tem-
peramento de sus integrantes y expresaron la resistencia juvenil frente a una realidad
marcada por la precariedad.

Su encuentro con el mundo espiritual de los Andes terminó de decidirse en el Archivo
de Indias, a donde fue a realizar su primer trabajo de investigación documental, con
23 años a cuestas. Fue el azar y la pericia en la lectura paleográfica, lo que le permi-
tió identificar un expediente que, tras medio siglo de su hallazgo, sigue siendo uno de
los aportes cruciales de su obra académica: el caso del taki onqoy. En una época en la
que la valía del historiador se medía por su capacidad de “encontrar el documento”,
este expediente del siglo XVI, que narra la existencia de un movimiento indígena de
resistencia al dominio espiritual de la iglesia católica, fue clave para su posterior posi-
cionamiento profesional. Con este hallazgo “quedó mi carrera asegurada”, ha señalado
en más de una ocasión.1 De aquí vendría su tesis de doctorado (1967) y sus primeros
artículos publicados en revistas especializadas. Y, pese a las críticas que con los años
han surgido acerca de su interpretación de este hecho, el taki onqoy de Millones ha sido
un importante referente en los estudios etnohistóricos en el Perú, logrando trascender
la discusión académica y posicionándose fuertemente en los discursos identitarios de
los Andes centrales peruanos.

1 Los testimonios incluidos en esta reseña provienen de una entrevista personal del autor al doctor Luis
Millones. Lima, 31 de julio del 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 199



Juan Carlos La Serna

Si bien fue tras su internamiento en los archivos en Sevilla donde Millones terminó
convertido en un especialista del fenómeno religioso andino, su acercamiento a la espi-
ritualidad popular es muy anterior. Y aquí se resaltan dos hechos. El primero de ellos,
producto de su propia experiencia familiar. La relación con su abuela, migrante ancashi-
na y quechuahablante quien, además de ofrecerle el afecto y la compañía en un hogar
disfuncional, lo acercó tempranamente al mundo de duendes, demonios y condenados,
seres propios del universo de creencias andinas. “Cuando íbamos a acostarnos, o en
cualquier momento que ella podía, nos contaba un cuento que era de la comunidad. Yo
aprendí mucho de eso”, recuerda Millones.

Y, en segundo lugar, su ingreso a la Pontificia Universidad Católica del Perú, donde
además de codearse con un conjunto de compañeros que lo cobijaron y cuya amistad
compartirá a lo largo de su vida, pudo entablar una relación directa con profesores co-
mo Honorio Ferrero, figura destacada en los estudios transdisciplinarios de la religión
en el país. Fue a través del acompañamiento académico de Ferrero que pudo nutrirse
de una novedosa bibliografía que integraría a sus reflexiones sobre la sociedad andina,
lecturas que lo formaron en la apertura intelectual y la curiosidad necesarias para su
acercamiento al dinámico mundo espiritual de los peruanos.

En su juventud, Millones tuvo la suerte de poder relacionarse a los dos centros de pro-
ducción científica más importantes del Perú de la segunda mitad del siglo XX, los claus-
tros de la Católica y San Marcos. Y, en el febril ecosistema cultural de la década de 1960,
integrarse a grupos de estudio y de debate promovidos por intelectuales de la talla de
María Rostorowski, Raúl Porras Barrenechea, Juan Mejía Baca o Luis E. Valcárcel. Fue
allí donde el interés por el mundo andino venía propiciando la apertura de espacios de
diálogo entre los consagrados profesores sanmarquinos y las nuevas generaciones de
docentes y estudiantes que se formaban en las aulas universitarias limeñas.

Como historiador, Millones descubrió tempranamente que su formación como andinis-
ta estaba incompleta sin un acercamiento a la antropología. Entonces, la Universidad
Católica no ofrecía una carrera profesional, solo un seminario que se ofrecía en el Insti-
tuto Riva-Agüero. Por su propia curiosidad y bajo la guía de Honorio Ferrero fue intro-
duciéndose en esta disciplina, formación autodidacta que, más adelante, formalizaría
con un título de maestría en la Universidad de Illinois (1977).

El relato personal de Millones nos lleva a otra aventura. Una más honesta y profana,
donde se reflexiona sobre el trabajo remunerado y las necesidades materiales. Asuntos
impostergables en un país donde la vida académica exige sacrificios y la permanente
búsqueda de recursos –siempre– escasos. A diferencia de sus compañeros de universi-
dad, nuestro etnohistoriador carecía del respaldo de una familia posicionada económi-
camente por lo que, en sus años de formación, el asunto monetario fue una preocupa-
ción constante. Allí su voluntad de formarse paralelamente como profesor de educación
secundaria. En este aspecto de su vida, destaca la solidaridad de maestros y amigos que

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 200



Qué soles se acercaban al pasado

le facilitaron oportunidades laborales y lo encaminaron a buscar las becas internaciona-
les que permitieron, además de su especialización, la manutención de una familia que,
con los años, fue incluyendo a nuevos integrantes.

Millones ingresó a la docencia universitaria en la década de 1970, destacando su paso
por la Universidad Nacional San Cristóbal de Huamanga y la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos, donde hoy es profesor emérito. Además, ha sido profesor vi-
sitante en los Estados Unidos, Italia y Canadá. Un episodio clave para la realización
de sus proyectos académicos ha sido su relación con el Museo Etnológico Nacional de
Osaka que, desde 1979 y por el lapso de 30 años, le ofreció el respaldo institucional y
financiero para dedicarse a la investigación de campo y los archivos.

Luego de tres décadas dedicadas al estudio de la historia y la espiritualidad de los pue-
blos indígenas y mestizos de los andes centrales, en los noventas Millones direccionó
su interés a la sociedad norcosteña. Fue el literato Miguel Gutiérrez quien le propuso
iniciar esta nueva aventura, viaje en el que, acompañado de Renata Mayer, descendería
de los cultos a las montañas sagradas en dirección al mundo espiritual de los pueblos
del mar. Millones recuerda que fue el literato piurano quien le dijo “ya déjate de ir a
la sierra, tienes que conocer la costa” y le ofreció los primeros contactos para iniciar
este trayecto que le permitió profundizar en el estudio de la tradición de los tallanes, el
mundo del curanderismo costeño y la religiosidad festiva piurana.

No es posible reconstruir la trayectoria de Luis Millones sin resaltar el papel que ha
ocupado su esposa Renata Mayer en esta empresa. A lo largo de los años, ella ha veni-
do acompañando su trajín académico, como confidente, colega y entusiasta correctora.
Allí que muchos de los trabajos publicados reconozca la autoría de ambos especialistas.
Es ella quien también organiza la agenda diaria y la vida en el hogar, donde se ordenan
las actividades de lectura y escritura, así como el diálogo con colegas y estudiantes que
llegan a la casa de la pareja Millones-Mayer en busca de asesoría o alguna recomenda-
ción.

Tras una larga vida dedicada al estudio del Perú andino, Luis Millones ha recibido
diversos homenajes y reconocimientos: entrevistas, compilaciones de ensayos y refle-
xiones personales y doctorados honoris causa. En este mismo afán, el Fondo Editorial
de la Universidad César Vallejo le ha dedicado una voluminosa obra conjunta donde
numerosos especialistas, amigos y colegas de tres continentes, reflexionan desde sus
propias experiencias y experticias, algunos de los tópicos que han despertado el interés
del ilustre etnohistoriador. La coordinación de esta obra conjunta corrió a cargo de los
historiadores Alejandro Málaga, Claudia Rosas y Daniel Guzmán.

La compilación incluye 34 trabajos inéditos, además de cuatro textos misceláneos con
los que se abre la obra conjunta y ofrecen al lector una impresión de los círculos de
afectos y las redes de colaboración académica que Millones ha trazado a lo largo de

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 201



Juan Carlos La Serna

su prolongada trayectoria. Los coordinadores decidieron organizar el repertorio de ar-
tículos en tres volúmenes, cada uno dividido en tres secciones. La división en secciones
responde al interés de exponer los tópicos trazados en su labor científica. Así, el pri-
mer tomo inicia con una sección que incluye tres textos sobre el taki onqoy, una segunda
sección en la que los trabajos se centran en el estudio etnohistórico de las comunidades
indígenas, y cierra con una sección en la que se integran estudios sobre memorias e
imaginarios populares.

En el segundo volumen, la primera sección ofrece escritos referidos al mundo prehispá-
nico en los Andes y Mesoamérica, la segunda –la más numerosa de los tres volúmenes–
dedicada a las fiestas, danzas y ritualidades andinas, y una tercera en la que los autores
reflexionan sobre el legado del amauta José María Arguedas, máximo referente de la
antropología andinista peruana.

El tercer volumen inicia con una sección dedicada al estudio de las sociedades colonia-
les de los siglos XVI y XVII a través de las crónicas, continuando con trabajos dedicados
al impacto de las reformas borbónicas en la América española del siglo XVIII, y cierra
con una sección que lleva el rótulo de “Educación y política”, con trabajos de corte
histórico que se centran en los casos peruano y español del siglo XX.

La obra conjunta lleva el título de Qué soles se acercaban al pasado, extracto de un poema
con el que Javier Heraud, compañero en sus primeros años de universidad, le expre-
saba su amistad y respeto. La iniciativa por publicar una obra conjunta en homenaje
a Luis Millones surgió hace más de una década y, tras asegurar la participación de los
autores, logró finalmente recibir el apoyo financiero del fondo editorial universitario.
A recomendación de sus colegas, Millones decidió no participar directamente de las
decisiones editoriales. Únicamente aportó un conjunto de fotografías personales que, a
manera de dossier, ilustran las páginas finales de cada volumen.

El lector podrá reconocer en esa obra el aprecio y admiración que genera Millones entre
los académicos latinoamericanistas. La compilación incluye los aportes de especialistas
en historia, antropología y lingüística del Perú, Bolivia, Chile, Estados Unidos, Japón,
España, Alemania, Chile y Argentina, quienes desde sus diversas disciplinas reflexio-
nan sobre los grandes temas e interrogantes que, en décadas pasadas, despertaron el
interés del ilustre investigador peruano.

La lectura del conjunto de trabajos presentados en este homenaje nos permite hacer un
trazado del devenir de los estudios andinistas, en el que se destaca el diálogo inter-
disciplinario entre la historia, la antropología y la lingüística, la temprana valoración
de las crónicas coloniales para el estudio de las sociedades indígenas americanas, así
como el renovado interés por comprender el significado de los universos rituales y fes-
tivos en los Andes. La participación de autores de diversas academias nacionales refleja
también el afán de Millones por impulsar el trabajo interdisciplinario, así como los es-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 202



Qué soles se acercaban al pasado

tudios comparativos que promuevan el diálogo -–poco usual en nuestro medio-– entre
especialistas de las dos áreas culturales más importantes del continente, los Andes y
Mesoamérica. Esfuerzo que, en los últimos años, se ve reflejado en las colaboraciones y
publicaciones en las que Millones sigue participando activamente.

Esta obra es un justo reconocimiento a una larga y denodada carrera de un investiga-
dor y maestro que, desde la década de 1960, se introdujo a las pesquisas de archivos,
recorrió numerosas comunidades andinas y promovió el diálogo desde las aulas uni-
versitarias a fin de ampliar nuestro conocimiento sobre las sociedades del pasado y
problematizar los desafíos de la sociedad peruana contemporánea. Labor y curiosidad
que le permitieron trazar una serie de tópicos que hoy siguen guiando la investigación,
especialmente en el área de los estudios andinistas.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 203



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

RESEÑA DE LIBROS

Profundizando un corpus etnográfico y repensan-
do los métodos de publicación antropológica

Cañaris II. Arquitectura, organología y tradición oral en
Incahuasi y regiones circunvecinas. Juan Javier Rivera
Andía, ed. 2025. Buenos Aires: Rumbosur, 288 pp.,
ISBN: 978-987-4474-58-2

Walther Maradiegue
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-8235-8334
wmara@uni-bonn.de

Recibido: 9 de octubre de 2025 / Received: October 9, 2025, Aceptado: 30 de octubre de 2025 / Accepted:
October 30, 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 204–207
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3314

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://www.rumbosur.org/ethnographica/canaris2/?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3314
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Cañaris II

La antropología peruana –y la que se puede denominar como antropología andina– se
desarrolla históricamente habitada por ausencias y olvidos, a menudo consecuencia de
las políticas raciales del país y de las agendas impuestas por los grandes centros acadé-
micos del norte global. Dentro de este mapa de inclusiones y olvidos, más de una región
y grupo social han permanecidos relegados de esta atención académica. Aunque, como
es de suponer, esto no ha implicado que dichos grupos sociales no hayan persevera-
do en la defensa de sus culturas, lenguas y territorios. El norte del Perú –como región,
como territorio histórico-cultural, y superando las divisiones entre costa y sierra que
aún permean en el imaginario nacional peruano– es sede de varios de estos grupos
relegados por la academia: investigaciones etnográficas sobre comunidades Quechua,
Muchik, Tallán, afrodescendientes, Tusán y Nikkei son escasas, salvo pocas aunque so-
bresalientes excepciones. En este panorama, es aún más llamativa la escasez de trabajo
etnográfico en la zona altoandina de esta región, que comprende en su mayor parte el
límite oriental de la región Lambayeque y sus zonas limítrofes con las regiones Caja-
marca y Piura. Desde hace más de una década, el antropólogo Juan Javier Rivera Andía
ha venido trabajando y publicando etnografías y otras publicaciones de género diverso,
dedicados a lo que él denomina el área Cañaris para contrarrestar dicho olvido acadé-
mico y para contrastar algunas generalizaciones construidas desde los andes del sur
peruano. Libros, artículos y otros materiales audiovisuales han venido construyendo
un robusto corpus que se constituye en fuente ineludible para los que nos interesamos
por conocer más de esta región de los Andes.

Como su título explica, el libro Cañaris II. Arquitectura, organología y tradición oral en In-
cahuasi y regiones circunvecinas es el segundo volumen que recopila textos de su editor,
así como incluye estudios y creaciones literarias de estudiosos y autores de la misma re-
gión Cañaris. Así, el volumen puede ser leído como un texto de múltiples perspectivas
donde no prima una sola voz, sino que incluye el trabajo que autores nativos de esta re-
gión han publicado previamente en otros espacios, o que han producido expresamente
para este libro. Esto ya de por sí suma una capa de valor a esta publicación, en tanto
descentra la voz antropológica y la pone al mismo nivel de investigaciones de expertos
locales que a lo largo de su vida han recopilado informaciones respecto a la cultura e
historia de esta región.

La lectora que requiera una introducción sistemática a los estudios y debates sobre esta
región haría bien en aproximarse a la introducción que Rivera Andía desarrolla en el
primer volumen de esta serie, denominado Cañaris. Etnografías y documentos de la sie-
rra norte del Perú (Rivera Andía 2018). Mientras que aquel volumen resalta estudios
históricos y geográficos, en el segundo prevalecen compilaciones de tradición oral, es-
tudios sobre organología y música, así como trabajos que discuten el rol de la Iglesia
de Incahuasi en el ordenamiento territorial y cosmológico de esta región de los Andes.
Sobre este último punto –y volviendo al volumen Cañaris II– es destacable el prólogo
de Catherine Allen, quien compila los argumentos desarrollados por más de un autor
en este libro y ve en el rol de esta iglesia dentro de las territorialidades indígenas una

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 205



Walther Maradiegue

aproximación a la orientación ontológica “en la que el mundo se experimenta en térmi-
nos de redes de relaciones” (p. 14). Este tema es transversal al libro y es articulado por
el mismo Rivera Andía, así como por Eloy Reyes Huamán y Alfredo Carrasco Lucero,
entre otros.

Un segundo tema transversal al libro tiene que ver con los instrumentos musicales tra-
dicionales y utilizados en Incahuasi, donde destaca el kinranpinkullu, que el editor ya
ha descrito y examinado en otros espacios (Rivera Andía 2011, 2017). Al respecto, ma-
yores detalles estructurales y musicológicos son proporcionados en la segunda parte
del libro, que brinda mayores luces al estudio de este instrumento que, según el editor,
constituye un caso particular en la organología andina. La tercera parte de este libro
incluye compilaciones de tradición oral en el área Cañaris escritas por Alfredo Carras-
co Lucero, Joaquín Huamán Rinza y Ulises Gamonal Guevara. Esta sección es valiosa
en tanto incluye historias orales provenientes no sólo de la misma área Cañaris sino
de zonas aledañas y del alto Marañón. Entiendo que esta selección invita a vislumbrar
conexiones entre el área Cañaris y sus adyacentes regiones en el norte de la región Ca-
jamarca. La proveniencia de motivos comunes, animales que circulan entre territorios
ecológico-culturales, y tópicos que se encuentran en más de uno de estos espacios, su-
gieren que existen conexiones históricas y culturales que deberán ser más analizadas en
el futuro.

El anexo del libro ofrece una muestra corta pero significativa de poesía contemporá-
nea escrita por autores Cañaris, lo que da cuenta de que en esta región la producción
literaria sigue buscando nuevas avenidas creativas a medio camino entre los motivos
tradicionales y las amenazas contemporáneas del extractivismo y la desidia del estado
peruano. Curiosamente, el texto del poeta Edwin Lucero Rinza es el único en todo el
volumen que ha sido escrito originalmente en Quechua y ha renunciado a la traducción
en español. Esto tiene que ver con la decisión de este autor respecto a su trabajo lite-
rario, aunque también llama la atención sobre la ausencia de textos primarios en esta
lengua en el volumen. Junto a otros grupos indígenas de los Andes, la región Cañaris
aún lucha por preservar su lengua en lo que concierne a servicios estatales, materiales
educativos, etc., por lo que futuros trabajos en, sobre y con autores indígenas debe-
rían replicar este interés. Una ausencia similar tiene que ver con la inclusión de autoras
mujeres en este tipo de compilaciones, reclamo que no se circunscribe a una inclusión
simbólica o discursiva, sino al conocimiento preservado por y entre mujeres en esta re-
gión, información etnográfica que será valiosa de recopilar respecto a –por ejemplo– el
aprendizaje y el uso de plantas medicinales y su relación con el territorio y ecologías
regionales.

A pesar de estas observaciones, este libro continúa de manera destacada la línea inau-
gurada por su editor en el primer volumen de esta serie y constituye un gran aporte no
sólo al conocimiento sobre esta región, sino a las metodologías de edición y co-autoría
intelectual tan oportunas para la antropología contemporánea. Así, este libro no es sólo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 206



Cañaris II

una contribución para aprender sobre una región andina que sigue siendo poco conoci-
da, sino también una novedad en el estilo de publicaciones colaborativas y horizontales
en las ciencias sociales.

Referencias

Rivera Andía, Juan Javier
2011 Una flauta traversa tañida por intérpretes femeninos en la sierra norte peruana.

Estudios Latinoamericanos 31:127–144. DOI: 10.36447/Estudios2011.v31.art8.
2017 Ritual, concursos folklóricos, minería y estigmatización como “pobres” en el nor-

te peruano indígena: una perspectiva desde los cañarenses quechuahablantes
contemporáneos. Revista de Ciencia Política (Santiago) 37(3):767–786. DOI: 10.4067/
S0718-090X2017000300767.

2018 (ed.) Cañaris. Etnografías y documentos de la sierra norte del Perú. Buenos Aires:
Ethnografica. 384 págs.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 207

https://doi.org/10.36447/Estudios2011.v31.art8
https://doi.org/10.4067/S0718-090X2017000300767
https://doi.org/10.4067/S0718-090X2017000300767


NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

VOCES

“Hacer hablar a los antepasados”
Udo Oberem, Catherine Julien y el trabajo con fuentes.
Una entrevista con Kerstin Nowack

Danitza Márquez Ramírez
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0009-0007-6168-2681
damarquezra@gmail.com

Sergio Bebin Cúneo
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-9627-8415
sergiobebin@gmail.com

Joaquín J. A. Molina M.
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0001-9130-447X
joaquinmolinam@gmail.com

Kerstin Nowack
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
kerstin_nowack@gmx.de

Recibido: 13 de octubre de 2025 / Received: October 13, 2025, Aceptado: 5 de diciembre de 2025 / Ac-
cepted: December 5, 2025

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 208–217
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3313

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3313
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


“Hacer hablar a los antepasados”

Resumen
Esta contribución presenta una entrevista con Kerstin Nowack que reconstruye,
desde la memoria intelectual y afectiva, la doble herencia de Udo Oberem y Cath-
erine Julien en la configuración de los estudios andinos en Bonn. A partir de re-
cuerdos de formación en los años 1980, Nowack describe el papel de Oberem en
la consolidación de una etnohistoria rigurosa, centrada en el trabajo directo con
fuentes primarias —crónicas, documentación judicial y notarial— y en una ética de
lectura que rechaza las citas mediadas y las traducciones acríticas. La conversación
recorre la génesis de la serie “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS), el lugar de
los estudios andinos dentro de la Altamerikanistik alemana y las tensiones institucio-
nales que marcaron la sucesión de Oberem. En paralelo, se examina la trayectoria
de Catherine Julien, su colaboración con proyectos arqueológicos y etnohistóricos
en Bolivia, su trabajo exhaustivo en archivos como el de Sevilla y la importancia de
publicar en español para dialogar con colegas latinoamericanos. La entrevista con-
cluye con una reflexión personal sobre el estado actual y los posibles futuros de los
estudios andinos en Bonn.

Palabras clave
Etnohistoria andina, Altamerikanistik, Investigación de archivo, Udo Oberem,
Catherine Julien

Abstract
This contribution presents an interview with Kerstin Nowack that reconstructs,
from intellectual and emotional memory, the dual legacy of Udo Oberem and Cath-
erine Julien in shaping Andean studies in Bonn. Drawing on her formative experi-
ences in the 1980s, Nowack describes Oberem’s role in consolidating a rigorous eth-
nohistory, centered on direct engagement with primary sources—chronicles, judi-
cial and notarial documents—and on an ethic of reading that rejects mediated quo-
tations and uncritical translations. The conversation traces the genesis of the “Bon-
ner Amerikanistische Studien” (BAS) series, the place of Andean studies within
German Altamerikanistik, and the institutional tensions that marked Oberem’s suc-
cession. In parallel, the interview examines Catherine Julien’s career, her collabora-
tion on archaeological and ethnohistorical projects in Bolivia, her extensive work in
archives such as the one in Seville, and the importance of publishing in Spanish to
engage in dialogue with Latin American colleagues. The interview concludes with
a personal reflection on the current state and possible futures of Andean studies in
Bonn.

Keywords
Andean ethnohistory, Altamerikanistik, archival research, Udo Oberem, Catherine
Julien

La entrevista con Kerstin Nowack se realizó el 13 de octubre de 2025 en el Museo BASA
(Colección de las Américas de Bonn) del Departamento de Antropología de las Américas de
la Universidad de Bonn.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 209



Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín Molina y Kerstin Nowack

Danitza Márquez Ramírez (DMR): Conversando con Karoline Noack sobre a qué cole-
gas incluir en este dosier, se mencionó que una de las razones por las cuales Catherine
Julien vino a Bonn en ese tiempo fue, naturalmente, la figura de Udo Oberem y lo que
aquí se estaba discutiendo. De allí surgió la idea de incluir alguna contribución sobre el
legado de Oberem al Departamento de Antropología de las Américas (Noack 2018): no
solo el investigador, sino el profesor que motivaba a estudiantes y conversaba con ellos.
Ese lado no nos es tan cercano porque hoy accedemos a él principalmente a través de
sus escritos. Como parte del homenaje a Catherine Julien que constituye el presente do-
sier, buscamos rememorar a quienes pasaron por el Departamento de Antropología de
las Américas y moldearon la forma de enseñar historia andina aquí. Por eso nos alegra
estar en este conversatorio sobre Catherine Julien, el profesor Oberem y su época.

Kerstin Nowack (KN): Veré en qué medida puedo contribuir. Estudié aquí por primera
vez en 1981 y Oberem falleció cinco años después. Mi experiencia con él fue importante;
aún recuerdo con nitidez sus pautas: cómo hacer historia, cómo usar las fuentes. Tenía
opiniones firmes y precisas; todavía recuerdo sus dichos. Ahora mismo estoy leyendo
un artículo de un historiador boliviano sobre ayllus y territorio, cuestiones complejas
entre los incas y las sociedades locales de ese tiempo. En un momento detecté algo
problemático en ese artículo, y su raíz está en lo que Oberem me enseñó hace tantos
años: no citar fuentes (primarias ni secundarias) a través de otras fuentes secundarias.
Una regla simple que, sin embargo, se incumple a veces. Él recalcaba que ese no era el
método apropiado y que siempre había que consultar el material más original. Salvo
que sea completamente inaccesible, algo más frecuente hace 40 años que hoy. Ahora
puedo sentarme con el ordenador y leer en línea revistas argentinas de 1937 o 1939
sin problema; entonces, si no estaban en la biblioteca Ibero-Amerikanisches Institut,
no eran accesibles. Es una de esas cosas que me hacen oír a Oberem “hablándome”
todavía. Resulta extraño, porque no conservo tantos recuerdos de su método docente
o de seminarios concretos; muchas cosas se han diluido con los años. Pero esas reglas
pequeñas siguen muy presentes.

Sergio Bebin Cúneo (SBC): Usted mencionó que llegó al departamento en 1981. ¿Qué
la motivó a estudiar estos temas? ¿Cómo se interesó por los estudios andinos o latino-
americanos?

KN: Es una pregunta difícil. Tiene que ver con mi juventud y con una tradición de lec-
turas en Alemania sobre pueblos indígenas norteamericanos. Por recomendación de mi
padre leí libros sobre Tecumseh, conocido en Estados Unidos por organizar resistencias
contra los estadounidenses, con apoyo británico, a comienzos del siglo XIX. Eso des-
pertó mi interés por los indígenas de Norteamérica, al nivel de lecturas para jóvenes:
novelas y textos serios. Al mismo tiempo, por influencia de mi madre y su interés por el
pasado, me interesé en la arqueología. Al terminar la escuela pensé que no tenía sentido
estudiar América del Norte: allí hay mucha gente para estudiar sus propias culturas in-
dígenas y, como alemana, probablemente nadie me necesitaba. Supe entonces de estos

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 210



“Hacer hablar a los antepasados”

estudios —entonces llamados Altamerikanistik— en tres lugares. Soy de Hamburgo; las
sedes eran Hamburgo, Berlín occidental y Bonn. Por razones personales quería irme a
otra ciudad. Berlín occidental no me atrajo debido a su ubicación en el interior de la Re-
pública Democrática Alemana. Conocí a alguien del Museo de Etnología de Hamburgo
(Museum für Völkerkunde, hoy MARKK); me preguntó si me interesaba la lingüística:
le dije que de ninguna manera, y eso descartó Hamburgo, donde se trabajaba mucho
con lenguas y con Mesoamérica. Aquella persona me recomendó a Udo Oberem como
buen profesor, y por eso llegué aquí. No soy aventurera; me gusta “viajar” con la mente.

SBC: ¿Qué líneas de investigación o enseñanzas aquí la motivaron a continuar? ¿Qué
hacía Oberem entonces que la cautivó?

KN: El Departamento de Antropología de las Américas estaba separado de la antropo-
logía general. Tomé ambos, y también prehistoria, para tener algo de arqueología. Por
eso me cuesta atribuir qué parte de lo que hice estaba directamente vinculada a Obe-
rem, sobre todo en los primeros años. En los estudios avanzados —teníamos un sistema
distinto al de hoy— Oberem estuvo más presente. Subrayaba el trabajo con fuentes y,
naturalmente, los incas en general (aunque sus intereses personales se vinculaban más
con Ecuador). Distinguíamos entre seminarios y clases magistrales, y debíamos escribir
trabajos extensos; a veces eran casi primeras investigaciones a partir de fuentes. El resul-
tado fue mi interés duradero por los incas. Durante años alguien me llamó “discípula
de Oberem” por lo incaico. Y, aunque él era excelente profesor —clases y seminarios
bien organizados, lógicos, los temas seguían un hilo—, mantenía distancia: nunca tuve
impresión de su vida fuera de la universidad; la relación era distante.

Joaquín Molina (JM): ¿Había más profesores en ese momento?

KN: Sí. En antropología, Hans-Jürgen Paproth. Y quisiera mencionar algo sobre la se-
rie “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS): fue impulsada por Oberem en los años
setenta, cuando se introdujeron las tesis de maestría en humanidades. Esas tesis no se
publicaban; Oberem consideró que algunas eran muy buenas y se perdían, y así nació
la serie. Sin recursos, con estudiantes que no ganaban mucho, se alcanzaron más de
cincuenta publicaciones: algo increíble y motivo de orgullo institucional.

JM: ¿Recuerda alguna ponencia o seminario de Oberem en particular? ¿Algún invitado?

KN: Antes de su muerte hubo, por ejemplo, una conferencia —creo que sobre Ecua-
dor— que luego se publicó;1 no participé, no me interesó tanto en ese momento. No
recuerdo temas concretos de sus seminarios en los que estuve. Sí recuerdo un semina-
rio sobre los incas en Ecuador: cada participante debía escribir un trabajo a partir de
preguntas guiadas y de grandes fuentes narrativas —las llamadas crónicas; prefiero lla-

1 Las memorias de ese simposio celebrado en 1984 en Bonn fue publicado como “Libro jubilar en ho-
menaje a Udo Oberem, con motivo de su sexagésimo aniversario” (Moreno Yánez 1985).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 211



Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín Molina y Kerstin Nowack

marlas “fuentes narrativas”—. A mí me asignaron a Murúa (1987); no fue una lectura
fácil con mi español de entonces. Me fascinó su información sobre la guerra incaica:
fue el tema de mi tesis de maestría (no de doctorado). Hoy estoy por publicar un libro
sobre la guerra civil entre los incas (Nowack en prensa); finalmente se ha concluido tras
muchos años. El origen fue ese trabajo en el seminario avanzado.

DMR: ¿Qué buscaba Oberem en los alumnos? ¿En qué era más incisivo?

KN: En ese tiempo él escribía sobre los incas en Ecuador y promovía el uso riguroso
de materiales. Mi tesis de maestría abordó la guerra de los incas con base en Cieza de
León (1880); otra colega, aunque no se interesaba por temas de guerra, escribió sobre
lo mismo basándose en Felipe Guaman Poma de Ayala ([1615] 1987). Ambas tesis se
publicaron juntas en alemán. Alguien me sugirió intentar un gran libro sobre la guerra
entre los incas. Tras ese primer trabajo y la maestría, adquirí mejor el manejo de fuentes.
Hasta hoy, me resulta más fácil leer textos del siglo XVI que estudios modernos sobre
el mundo andino; a veces el castellano moderno me cuesta, y en cambio los textos an-
tiguos me fluyen. Me gusta leer fuentes narrativas y también documentación judicial y
notarial, repetitiva pero valiosa. Eso también se lo debo a Oberem, que publicó mate-
riales muy interesantes, y a su interés por las primeras décadas coloniales y el periodo
previo a la llegada española.

JM: En ese contexto, ¿se hablaba de “etnohistoria”? ¿Usted se definía como etnohisto-
riadora?

KN: Antes sí; ahora me considero historiadora. Con los desarrollos de la historia —la
incorporación de ideas antropológicas desde los setenta y ochenta— esa diferencia se
diluyó. Trabajo con una mirada antropológica, pero eso hoy es común. En el mundo
andino es vital incorporar antropología; estudiando a los incas, también arqueología.
Hay que saber, al menos en lo básico, de varias disciplinas. Además, me interesa la
historia europea y alemana (desde el siglo XVI hasta la Segunda Guerra Mundial) para
comprender los fundamentos de ideas y prejuicios de los españoles en sus escritos; sin
conocer el catolicismo, es imposible entender muchas cosas. Vengo de una familia atea;
llegar a Bonn —más católica, con el carnaval— fue chocante. Tuve que aprender mucho
sobre catolicismo para entender mis fuentes.

Recuerdo un examen con un texto de Cieza donde aparecía la palabra “avestruz”; no
pude traducirlo al alemán en ese momento. Pero Oberem bromeó diciendo que se tra-
ducía como “ave-Strauß”. Oberem a veces era muy amable y otras mostraba desilusión,
marcada por su experiencia en la guerra (fue herido en el pie y quedó con secuelas). Me
sorprendía que, pese a ello, hubiera trabajado en el Oriente ecuatoriano, un territorio
de difícil acceso. Creo que esas experiencias le dejaron huella. También lo decepcio-
naron las revueltas estudiantiles de los sesenta; a veces daba la impresión de que los
estudiantes lo molestaban y evitaba vínculos cercanos. Tardó en lograr la cátedra fija

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 212



“Hacer hablar a los antepasados”

(habilitación a inicios de los sesenta; el puesto una década después) y fue problemático
suceder a su propio maestro Hermann Trimborn en la misma universidad. Mi impre-
sión es que no fue un hombre feliz, pese a su posición.

En lo académico, su enfoque fue claro: etnohistoria, es decir, trabajo con documentos
como visitas y materiales notariales, testamentos, etc. Introdujo estos enfoques aquí en
paralelo a su desarrollo en América Latina y Estados Unidos. También sostuvo el com-
ponente lingüístico (no su interés principal, pero apoyó a quienes lo tenían) y supo
atraer personas para enseñar aquí: por ejemplo, Peter Kaulicke, de quien aprendí ele-
mentos arqueológicos muy importantes. Había variedad: arqueología, México y Cen-
troamérica, incluso algo de antropología europea; no nos encasillábamos precozmente.

JM: Pasemos a Catherine Julien. ¿Cómo fue su experiencia con ella? ¿Cómo se conocie-
ron y cómo surgió la publicación en coautoría?2

KN: Tras la muerte de Oberem, la situación aquí se complicó. Mi maestría no la aprobó
él, sino un profesor de Basilea, etnólogo amazónico sin interés en etnohistoria o arqueo-
logía. El profesor de antropología se fue a Múnich; la universidad fusionó Altamerika-
nistik con antropología y se cerró antropología general. No había nadie en Alemania
que continuara la cátedra andina de Oberem hasta 2009; en 1988 llegó Hanns J. Prem y
luego el foco viró a México y el área maya. Tuve que hacer el doctorado con gente poco
interesada en los Andes; el resultado fue catastrófico para mí.

Catherine Julien atravesaba también dificultades personales. En Estados Unidos el sis-
tema de carrera universitaria es rígido; una estancia temporal Perú la sacó de ese ca-
mino y le costó encontrar una posición, trabajando en un museo regional en California
y con becas de corta duración. Solicitó una beca de la Fundación Alexander von Hum-
boldt para venir a nuestro departamento, sin saber que aquí los estudios andinos esta-
ban ya en declive. En su primera estancia no tuve mucho contacto. Estaba también la
Dra. Roswith Hartmann, dedicada al quechua, a punto de jubilarse. La idea de Hanns
J. Prem fue emplear a Catherine unos años hasta la jubilación de Hartmann, para que
la sucediera; reconocía la excelencia de su trabajo.

En paralelo, Albert Meyers quería un proyecto para volver a los Andes, especialmente
Bolivia, y esas iniciativas confluyeron en el proyecto Samaipata. Fue uno de los prime-
ros proyectos de un investigador no boliviano en arqueología boliviana tras el periodo
de Carlos Ponce Sanginés, que había restringido la investigación extranjera. El proyec-
to fue financiado por la DFG (Deutsche Forschungsgemeinschaft) durante años, con
componentes arqueológicos e históricos/etnohistóricos sobre las regiones orientales de
Bolivia. Catherine fue contratada —creo que tres años— para la parte etnohistórica.
Catherine desapareció en el Archivo General de Indias en Sevilla, leyendo todo lo exis-

2 Publicaron un artículo juntas (Nowack y Julien 1999) y Kerstin Nowack tradujo el libro de Julien (1998)
al alemán.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 213



Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín Molina y Kerstin Nowack

tente. Trajo copias de documentos a Alemania; el acervo que dejó es impresionante.
Pero para el siglo XVI en Samaipata casi no hay documentación; así, sobre el objetivo
del proyecto específico, no halló gran cosa. La visité en Sevilla: el volumen de su trabajo
era indescriptible. Muchas de sus publicaciones posteriores se basaron en ese corpus.3

Catherine Julien retornó a Estados Unidos y tomó una posición en Kalamazoo, en el
medio oeste, un entorno retador; para mí, como alemana de una ciudad grande como
Hamburgo, ese mundo suburbano y dependiente del automóvil me resultaba más ex-
traño que Lima, Cusco o La Paz, donde se camina y hay transporte público. Imagino
que a Catherine —californiana— tampoco le gustó el clima general. En Kalamazoo eché
en falta el reconocimiento de sus colegas; con el tiempo eso ha cambiado.

Nuestra relación fue la de amigas, pero no sencilla. Fue generosa; en la única publica-
ción conjunta puso mi nombre primero porque yo necesitaba más publicaciones. Apoyó
a varias personas aquí. Con la edad, una piensa en estas cosas: cuánto importan algu-
nas personas. Recuerdo una escena en la casa de Albert Meyers, en Bad Godesberg:
estábamos en la biblioteca comentando libros, y yo pregunto a Catherine: “En la guerra
civil de los incas, ¿de qué lado estás?” Y ella respondió: “Al lado de Guascar”, a lo que
dije “Yo al lado de Atagualpa”. Esa diferencia sintetizaba nuestras miradas: a ella le
interesaba la estructura y el orden del imperio inca, a mí me interesaban más los acon-
tecimientos y las posibilidades políticas. Por mencionarlo, Atagualpa fue un individuo
terrible, pero más hábil que su hermano.

DMR: Antes del trabajo con Julien: el artículo que ustedes tienen está en español y
publicado en la revista Historia y Cultura del Museo de Arqueología, Antropología e
Historia. Me llamó la atención, porque estamos aquí por Oberem, quien promovió la
serie para publicar trabajos, y siendo ella angloparlante y usted alemana —con facili-
dad para el inglés— decidieron publicarlo en español para el público peruano primero.
¿Hay allí algo de Oberem? ¿La idea de escribir en el idioma de las fuentes, de llegar
más allá de la academia?

KN: No diría que fue por llegar a un público hispanohablante más amplio, sino por co-
herencia con el uso de materiales en castellano y por la regla de no usar traducciones: la
traducción es siempre interpretación; hay que trabajar con originales. Ese era el enfoque
de Oberem. Para Catherine, además, era importante la comunicación con colegas lati-
noamericanos. A Oberem le molestaba que muchos norteamericanos no aprendieran
castellano: eso influye en el manejo de fuentes y en la comprensión de matices. Aquí
también tuvimos profesores invitados de Sudamérica por años; era importante parti-
cipar. En cuanto al quechua: mis conocimientos son limitados, pero suficientes para
advertir los problemas cuando se fuerzan etimologías o sentidos.

3 Entre estas publicaciones se pueden mencionar los dos trabajos de Julien (1991, 1993) publicados en
la serie BAS.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 214



“Hacer hablar a los antepasados”

JM: Arguedas hizo buenas traducciones —por ejemplo, Huarochirí— (Arguedas 1966);
era escritor y su versión es poética.

KN: Desde la historia, se recomienda la edición de Gerald Taylor (1987). Pero entiendo
el aprecio literario por Arguedas.

SBC: En su artículo sobre la guerra civil usted incorpora un ejercicio contrafáctico (qué
hubiese pasado si...). ¿Qué valor le asigna a ese tipo de ejercicios? ¿Qué desafíos encon-
tró? ¿Su libro adoptará ese enfoque?

KN: La forma de ese artículo respondió al tema de una conferencia que me inspiró
a plantearlo así. Mi libro (Nowack en prensa), en cambio, es una narración histórica
tradicional: orígenes, contexto del imperio inca en sus décadas finales —conquistas de
Guayna Capac en Ecuador, situación familiar y sucesoria— y el desarrollo de la guerra,
apoyado en fuentes sobre circunstancias y participantes. Nadie había escrito una sínte-
sis así. En las palabras finales esbocé una idea: si no hubiese habido guerra interna, el
encuentro con un imperio en pleno funcionamiento y con un soberano con control pro-
bablemente habría prolongado y dramatizado la conquista; tal vez el descubrimiento
de Potosí se habría retrasado 15 a 25 años, con efectos en la financiación de las guerras
europeas de España, lo que podría haber alterado la historia europea. Pero ese es so-
lo un cierre especulativo. El cuerpo del trabajo se concentra en cinco fuentes centrales,
sin mezclar afirmaciones de una con otra sin explicarlas, e integrando documentación
cuando existe. Fue un esfuerzo enorme, acorde con mi gusto por las fuentes.

DMR: ¿En qué idioma saldrá el libro?

KN: En inglés. Sin embargo, escribir es una cosa; revisar y corregir, otra, y consume
muchísimo tiempo. Pero ya saldrá pronto.

JM: Una cuestión final: sobre el término Altamerikanistik. Nuestro doctorado se denomi-
na así oficialmente, pero internacionalmente no es usual. ¿Tiene vigencia? ¿Deberíamos
pensar en otro término?

KN: Amerikanistik en Alemania lo adoptaron los estudios literarios para la literatura
norteamericana; para distinguirnos surgió Altamerikanistik —para diferenciarlo de Ame-
rikanistik—, que no tiene que ver con literatura. Es una diferenciación poco feliz y, al
final, nadie sabe bien qué abarca. Sin embargo, designa algo particular: estudios regio-
nales que integran varias disciplinas —arqueología, antropología, historia, lingüística—
en un mismo departamento. Hace 40 años era novedoso. El problema es cómo llamarlo,
porque no es solo antropología. Con la fusión de disciplinas, después de la muerte de
Oberem se mantuvo el rótulo como solución de compromiso.

DMR: A modo de conclusión, ¿cómo ve la evolución de los estudios andinos en Bonn?
¿Qué podría esperarse en la próxima década?

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 215



Danitza Márquez Ramírez, Sergio Bebin Cúneo, Joaquín Molina y Kerstin Nowack

KN: En las últimas décadas, observo grandes esfuerzos de los integrantes del departa-
mento en Bonn para continuar los estudios sobre los Andes, en especial, los trabajos de
la profesora y codirectora Karoline Noack. Actualmente se desarrollan proyectos dedi-
cados a la zona andina, exhibiciones en el Museo BASA (Colección de las Américas de
Bonn) sobre tales temas, mientras que muchos estudiantes de los países andinos llegan
a Bonn para empezar o finalizar sus estudios. Hay una nueva generación de científicos
en este campo.

Espero que estos esfuerzos continúen en los próximos años. Los estudios sobre la región
andina en Alemania tienen una larga tradición y sería una pena si se abandonaran. Sin
embargo, parte de esta realidad es la necesidad de desarrollar nuevos enfoques y, como
resultado, por lo que veo en conferencias y tesis, los temas son más contemporáneos.
Entiendo los objetivos —investigaciones vinculadas con las comunidades actuales—,
pero espero que no se pierdan de vista los temas históricos y arqueológicos que, en mi
opinión, también son valiosos.

Mi argumento, como alemana, es que nunca podemos olvidar la historia: reconstruir
aspectos del pasado andino y destacar los logros de esas culturas es importante para la
gente de hoy. Por ejemplo, la ignorancia sobre el imperio inca es enorme. He observado
que historiadores que trabajan sobre otras épocas y regiones, y que son personas muy
bien formadas, no comprenden cómo pudo existir un imperio en el cual no hubo comer-
cio ni dinero. De manera similar, los discursos sobre las culturas andinas, especialmente
las del pasado, se representan de modo exótico en la esfera pública alemana, como en
los medios de comunicación. Contribuir a cambiar esas miradas me parece esencial en
el futuro.

Referencias

Arguedas, José María
1966 Dioses y hombres de Huarochirí: narración quechua recogida por Francisco de Ávila

[1598?] Edición bilingüe quechua–castellano. Lima: Instituto de Estudios Perua-
nos / Museo Nacional de Historia.

BAS, Bonner Amerikanistische Studien
1971– Bonner Amerikanistische Studien (BAS). Serie de monografías y volúmenes edita-

dos sobre arqueología, antropología e historia de las Américas, editada inicial-
mente por el entonces Seminar für Völkerkunde de la Universidad de Bonn,
seguido por la asociación “Bonner Amerikanistische Studien” (BAS) y, desde
2016, su asociación sucesora “Bonner Altamerika-Sammlung und Studien” e.V.
(BASS). URL: https://www.bass-bonn.org/bas-schriftenreihe/publikationen/.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 216

https://www.bass-bonn.org/bas-schriftenreihe/publikationen/


“Hacer hablar a los antepasados”

Cieza de León, Pedro de
1880 Segunda parte de la crónica del Perú, que trata del señorío de los Incas Yupanquis y

de sus grandes hechos y gobernación. Espada, Marcos Jiménez de la (ed.). Madrid:
Imprenta de Manuel Ginés Hernández.

Guaman Poma de Ayala, Felipe
[1615] 1987 El Primer Nueva Coronica y Buen Gobierno. John V. Murra Rolena Adorno,

Jorge L. Urioste (ed.). 3 vols. Madrid: Historia 16.

Julien, Catherine
1991 Condesuyo: The Political Division of Territory under Inca and Spanish Rule. Bonner

Amerikanistische Studien 19. Bonn: Seminar für Völkerkunde.
1993 Toledo y los Lupacas. Las tasas de 1574 y 1579. Bonner Amerikanistische Studien 23.

Bonn: Holos.
1998 Die Inka. Geschichte, Kultur, Religion. Trad. por Kerstin Nowack. Beck’sche Reihe.

Múnich: C. H. Beck.

Moreno Yánez, Segundo E.
1985 (ed.) Memorias del Primer Simposio Europeo sobre Antropología del Ecuador. Libro

jubilar en homenaje a Udo Oberem, con motivo de su sexagésimo aniversario.
Quito: Instituto de Antropología Cultural de la Universidad de Bonn y Adiciones
Abya-Yala.

Murúa, Martín de
1987 Historia general del Perú. Gaibrois, Manuel Ballesteros (ed.). Vol. 35. Crónicas de

América. Madrid: Historia 16.

Noack, Karoline
2018 Altamerikanistik. En: Thomas Becker y Philip Rosin (eds.), Die Buchwissenschaf-

ten. Geschichte der Universität Bonn, vol. 3, pp. 706–711. Göttingen: Bonn Univer-
sity Press.

Nowack, Kerstin
en prensa The Inca Civil War. Biblioteca Antropológica Americana 3. Berlín: Ibero-

Amerikanisches Institut.

Nowack, Kerstin y Catherine Julien
1999 La campaña de Toledo contra los señores naturales andinos: el destierro de los

Incas de Vilcabamba y Cuzco. Historia y Cultura 23:15–81.

Taylor, Gerald
1987 (ed.) Ritos y tradiciones de Huarochirí: manuscrito quechua de comienzos del siglo XVII.

Versión paleográfica, interpretación fonológica y traducción al castellano. Lima:
Instituto Francés de Estudios Andinos e Instituto de Estudios Peruanos.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 217



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

VOCES

Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Taynã Tagliati
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0009-0008-5493-1739. tagliati@uni-bonn.de

Denise Y. Arnold
Instituto de Lengua y Cultura Aymara (La Paz, Bolivia); University College (London, United Kingdom)
ORCID: 0000-0002-5428-776X. deniseyarnold@yahoo.com

Miguel Astor-Aguilera
School of Historical, Philosophical, and Religious Studies, Arizona State University (Tempe, USA)
ORCID: 0009-0008-9247-0371. maaguile@asu.edu

Aliocha Maldavsky
Université Paris Nanterre, UMR Mondes américains-ESNA (Paris, France)
ORCID: 0000-0002-3218-1489. amaldavs@parisnanterre.fr

Ana Paula Motta
Christian-Albrechts-Universität zu Kiel (Kiel, Germany)
ORCID: 0000-0001-9149-1885. ana.motta.14@alumni.ucl.ac.uk

Marcy Norton
University of Pennsylvania (Philadelphia, USA)
marcy.norton@sas.upenn.edu

Gustavo G. Politis
Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires (Buenos Aires, Argentina);
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0000-0003-4161-9873. gpolitis@fcnym.unlp.edu.ar

Felipe F. Vander Velden
Universidade Federal de São Carlos (São Carlos, Brazil)
ORCID: 0000-0002-5684-1250. fvander@ufscar.br

Carla Jaimes Betancourt
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Germany)
ORCID: 0000-0001-5734-1373. cjaimes@uni-bonn.de

Recibido: 14 de julio de 2025 / Received: July 14, 2025, Aceptado: November 6, 2025/ Accepted: 6 de
noviembre de 2025.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 218–240
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3312

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3312
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Abstract
The text presents excerpts from the roundtable “Rethinking Human-Animal Rela-
tions in the Americas,” which brought together researchers in history, anthropology,
and archaeology to explore the complex interdependence between people and an-
imals in the American continent. The discussion focused on three main themes:
first, the catastrophic impact of colonialism on human-animal relations, especially
in the practices of Andean camelid rearing and the imposition of colonial views
that treated animals as commodities; second, the need to critical engage with In-
digenous cosmologies of more-than-human worlds, questioning Western categories
such as “animal” and re-evaluating the widespread application of theoretical mod-
els like Perspectivism; and, third, the urgency to decolonize human-animal studies
through interdisciplinarity approaches and methodologies that prioritize Indige-
nous concepts, categories and epistemologies. Participants emphasized the impor-
tance of new types of evidence, such as colonial-period zooarchaeology and linguis-
tics data, to better understand the cultural transformations, negotiations, and form
of resistances that have shaped human-animals in the Americas.

Keywords
Human-animal relations, Colonialism in the Americas, Indigenous concepts,
Decolonization, Interdisciplinarity

Resumen
El texto presenta extractos de la mesa redonda “Repensar las relaciones entre huma-
nos y animales en las Américas”, que reunió a investigadores en historia, antropo-
logía y arqueología para explorar la compleja interdependencia entre las personas y
los animales en el continente americano. El debate se centró en tres temas principa-
les: en primer lugar, el impacto catastrófico del colonialismo en las relaciones entre
humanos y animales, especialmente en las prácticas de cría de camélidos andinos y
la imposición de puntos de vista coloniales que trataban a los animales como mer-
cancías; en segundo lugar, la necesidad de abordar de forma crítica las cosmologías
indígenas de mundos más allá de lo humano, cuestionando categorías occidenta-
les como “animal” y reevaluando la aplicación generalizada de modelos teóricos
como el perspectivismo; y, en tercer lugar, la urgencia de descolonizar los estudios
sobre las relaciones entre humanos y animales mediante enfoques y metodologías
interdisciplinarios que den prioridad a los conceptos, categorías y epistemologías
indígenas. Los participantes destacaron la importancia de nuevos tipos de pruebas,
como los datos zooarqueológicos y lingüísticos del período colonial, para compren-
der mejor las transformaciones culturales, las negociaciones y las formas de resis-
tencia que han dado forma a las relaciones entre humanos y animales en América.

Palabras clave
Relaciones entre humanos y animales, colonialismo en las Américas, conceptos
indígenas, descolonización, interdisciplinariedad

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 219



Taynã Tagliati et al.

Resumo
O texto apresenta trechos da mesa-redonda “Repensando as Relações Humano-
Animal nas Américas”, que reuniu pesquisadores de história, antropologia e ar-
queologia para explorar a complexa interdependência entre pessoas e animais no
continente americano. A discussão se concentrou em três temas principais: pri-
meiro, o impacto catastrófico do colonialismo nas relações humano-animal, espe-
cialmente nas práticas de criação de camelídeos andinos e na imposição de visões
coloniais que tratavam os animais como mercadorias; segundo, a necessidade de se
engajar criticamente com as cosmologias indígenas de mundos mais-que-humanos,
questionando categorias ocidentais como “animal” e reavaliando a aplicação ge-
neralizada de modelos teóricos como o Perspectivismo; e, terceiro, a urgência em
descolonizar os estudos humano-animais por meio de abordagens interdisciplina-
res e metodologias que priorizem conceitos, categorias e epistemologias indígenas.
Os participantes enfatizaram a importância de novos tipos de evidência, como a
zooarqueologia do período colonial e dados linguísticos, para melhor compreender
as transformações culturais, negociações e formas de resistência que moldaram as
relações humano-animais nas Américas.

Palavras-chave
Relações humano-animal, colonialismo nas Américas, conceitos indígenas,
descolonização, interdisciplinaridade

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 220



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Introduction

Throughout history and across geographies, humans have depended on animals for
survival and to build societies. Today, the inherent (inter)dependencies that charac-
terize human-animal relations and their broader implications for social, political, and
ecological systems are at the forefront of scholarly inquiry. In the context of accelerated
global ecological disruptions, often framed within, though also critically debated as An-
thropocene, it is imperative to incorporate ecological perspectives into the discussions
of asymmetrical dependencies, colonization, and slavery, thereby fostering dialogue on
human-animal interactions.

Focusing on processes of familiarization, embodied knowledge, and mutual depen-
dency, the workshop “Entangled Lives: Exploring the (Inter)Dependencies between
People and Animals in the Americas”, held in Bonn in June 2025, examined how In-
digenous relationships with animals, ranging from domesticated species to those often
framed as “wild,” both shaped and were shaped by broader dynamics of power, extrac-
tivism, and resistance.1

Bringing together interdisciplinary perspectives from history, anthropology, and ar-
chaeology, the workshop convened a group of researchers including Denise Arnold,
Miguel Astor-Aguilera, Aliocha Maldavsky, Ana Paula Motta, Marcy Norton, Gustavo
Politis, and Felipe Vander Velden. They participated in a roundtable discussion titled
“Rethinking Human-Animal Relations in the Americas,” moderated by Carla Jaimes
Betancourt and transcribed in full below. This publication presents their conversations
in an edited form, preserving the reflective and conversational tone of the original ex-
changes, and concludes with a reflective discussion by Taynã Tagliati and Carla J. Be-
tancourt.

Roundtable Discussion

Carla Jaimes Betancourt (CJB): Thank you again for your presence, energy, and thought-
ful contributions throughout this workshop. Now we move to the final roundtable dis-
cussion, “Rethinking human-animal relations in the Americas.”

Rather than concluding with a conventional open discussion, we’ve chosen to try out
an experimental format inspired by focus group dynamics. We designed this round-
table to be focused, dialogical, and concise, while still leaving room for spontaneity
and cross-cutting contributions. This is part of our broader goal to explore multimodal
forms of academic exchange and move beyond traditional formats such as edited vol-
umes.

1 We gratefully acknowledge that this workshop was funded and held within the framework of the
Bonn Center for Dependency and Slavery Studies (Deutsche Forschungsgemeinschaft EXC 2036).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 221



Taynã Tagliati et al.

As moderator, I will pose targeted thematic questions to specific panelists, drawing on
the topics they addressed in their presentations and in their broader scholarship. The
first question concerns exploring the impact of the historical process of human-animal
relationships and is directed to Aliocha and Denise.

Impact of the Historical Process of Human-Animal Relationships

Q: How did colonial encounters reshape human-animal relationships, both from the
perspective of Indigenous populations and the colonizers?

Aliocha Maldavsky (AM): Well, it’s still hard for me to answer that question. I can dis-
cuss possible methods to understand these relationships, which is preferable to giving a
direct answer. The first step is to understand what that relationship actually was before
the conquest, which is nearly impossible for me as a historian. And just because we
observe certain practices today that seem deeply rooted, we cannot assume that they
were the same before the arrival of the Spaniards. I’m convinced of that.

I believe there are many anthropologists here, so we have numerous examples of prac-
tices described by anthropology that result from post-industrialization. So, how did it
change after the Conquest? It is hard to answer. I’m very cautious about that.

I think we can explore the linguistic avenue through the vocabulary of care, specifically
how it is being modified and reused in texts written in Indigenous languages. For
example, I’ve tried to explore this term uywa, which is also studied by anthropologists,
and refers to the animals, people, and some seeds that are taken care of by people.
However, we still lack a comprehensive inventory of vocabulary related to livestock
rearing techniques. It would be interesting —and still is— to look at old dictionaries
on this subject. For instance, the term uywa appears in a 1560 dictionary, where it is
defined as animal care and understood as domestication. But the term wasn’t used for
livestock by the 17th century in sermons, which clearly referred to that practice. So,
does that mean Spaniards didn’t want to use this term, or didn’t the Andean people
refer to livestock with the term uywa? It might mean that this term is only used for
alpacas and llamas, not for sheep, the imported livestock.

So, that’s one way. The market issue seems crucial to me for understanding these
changes because of the rise of commercial exchange and profit, which has contributed
to changing the status of farm animals, turning them into commodities. I also think An-
dean people adopted this viewpoint because it was necessary for their survival. That
would be the answer I can give to this particular issue.

But we also see —I will end with this— that there are plays and stories in which Euro-
pean animals are more than just integrated, such as the appearance of figures of bulls
on the tops of houses, expected to protect them. This means that these foreign an-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 222



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

imals were incorporated into a native way of understanding anthropozoological re-
lationships. This suggests that Catholic Christians did not necessarily systematically
prohibit these practices. That would be my concern with that.

Denise Arnold (DA): John Murra’s studies of pre-Conquest camelid herding practices
in the Andes (Murra 1965, 1975) indicate how Spanish arrival changed these. As a con-
sequence, the Inca practices of raising camelids in the Andes to produce special breeds
with fine fleece disappeared within years. Some precolonial llamas are said to have had
fleeces finer than those of alpacas today, and there’s evidence of that at the Chiribaya
site of El Yaral, in Moquegua, Peru, studied by Jane Wheeler et al. (1992, 1995). After
the Conquest, camelid herds suffered a reduction in size, and breeds crossed in the wild
to create hybrids. So, there’s a tremendous change in the production of cloth and fleece
in those early years of the Peruvian colonial period.

There must also have been tremendous changes in the complexity of long-standing
herding practices, because even under the Inca, they had special herds for the Sun, the
Moon, the Thunder, and so on, and these had different fleece colors. There was also
animal breeding for different purposes: sacrifice, weaving, meat, caravan trade, and
more. Certain animals were selected for sacrifice. The meat-producing animals had
been bred to be much larger. This knowledge, too, must have been lost early on. Also,
animals had been raised formerly in different environments and on different pastures
in preparation for those various activities —whether for meat, fiber, or sacrifice— and
were classified into different age groups and classes of fiber, among other distinctions.
So there were completely different modalities of herding post-Conquest.

Nowadays herding practices vary from region to region. But modern herders remember
how, in the Inca past, the males were separated out into high-walled enclosures up on
the hillsides, while females were kept in family corrals close to the houses to be herded
and taken to pasture every day.

There’s now evidence from coastal Chimú sites such as Huanchaquito or Las Llamas
in the Moche Valley, dating to around 1400-1450, of tremendous sacrifices of hundreds
of llamas together with children, probably during the El Niño climate events (Cagnato
et al. 2021). The Spanish Church intervened during the colonial period to prevent these
practices, but sacrifices have continued to this day. Even during Bolivia’s first govern-
ment under the MAS (Movimiento al Socialismo) party, animal sacrifices were regularly
held at the archaeological site of Tiwanaku. So these rituals persisted, albeit in a more
controlled manner (Spedding and Arnold 2008: 328).

In relation to Andean weaving practices using animal fibres, the Spaniards demanded
a different kind of cloth, for example, the baize made from sheep’s wool. But there were
interesting moments during the colonial period, for example, when silk was introduced
to the Andes from China, via the Philippines, arriving in Lima, then being carried up

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 223



Taynã Tagliati et al.

from Cusco, then to Puno, and finally to La Paz. As a result, Andeans themselves be-
came very passionate about producing something similar to silk. For example, the Ay-
mara weavers around Lake Titicaca started to produce a very fine cloth, like silk, called
tornasol, where the warp and weft were of different colours and both could be seen at
once. It was a new venture, although it was based on the Andeans’ own traditions
and techniques. This, in turn, was highly valued by Indigenous leaders and introduced
into their own dress, so it became something that the Andean people adopted (Arnold
2023).

There must also have been a significant change in the Colony’s number of llamas, gua-
nacos, and vicuñas found in the lakeside area, as this area was gradually emptied of
llamas and taken over by sheep herding, often supported by the local monasteries.
However, I’ve noticed that this trend is gradually reversing in modern times, and more
camelids are now seen in this region, as compared to thirty years ago. Also, the distribu-
tion of animals between the coast and the highlands must have changed. In precolonial
times, there was camelid herding in both regions. But nowadays, what is left of camelid
herding occurs in the highlands. So those herding practices, too, have changed since the
Conquest.

Another important point is how the introduction of sheep and cattle herding in the
Colony has caused extensive ecological damage to Andean soils, and a general erosion
of extensive regions, because of the shape of their hooves, whereas camelid hooves do
not damage the soil surface in the same way. Camelids were also moved constantly as
they were herded to avoid these problems.

CJB: I once attended a lecture on Chimú sacrificial practices in which the last meal of the
llamas was analysed and found to contain a notable amount of chili peppers (Cagnato
et al. 2021). This made me think how compelling it would be to compare those findings
with the final meals of the sacrificed children.

DA: At the Huanchaquito Chimú site, the llamas seem to have been pastured on maize
fodder, but then, at the time of sacrifice, they were fed exotic foods such as manioc,
chili peppers, and cooked food (ibid.). We do not know yet about the children. But at
some capaccocha sacrifices at Inka high-altitude sites, the children had a special diet in
the period leading up to the sacrifice, then they were given alcohol and coca leaves at
the time of the sacrifice.

CJB: The presence of chili peppers (ají) in the llamas’ stomach contents prompts me
to wonder whether similar ingredients might have been included in the children’s last
diet—perhaps as a deliberate way to ritually bind human and animal offerings within
a shared act of transformation.

Building on this reflection, we now turn our attention to Indigenous Cosmologies. The
question is addressed to Felipe, Gustavo, and Miguel.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 224



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

Indigenous Cosmologies

Q: How do we approach analysing ways Indigenous peoples understand animal agency,
incorporate animals into their cosmologies, and engage with them in daily life?

Felipe Vander Velden: I believe there is an initial, necessary, and prior task that must
be undertaken before we ask ourselves about animal agencies or engagements with an-
imals in the daily lives of Indigenous communities. This task involves asking, recalling
Tim Ingold (1998), “what is an animal” or what can count as an animal?”—within the
ethnographic contexts in which we conduct our research. This is because, as we know,
most, if not all, Amerindian (at least South American) languages lack the concept of
“animal” and a word to name it. So, how can we speak of animals if, so to speak,
animals do not exist?

This is an urgent task, I think, because the human sciences need to rethink their bor-
rowing of concepts from the biological sciences; in other words, we need ethnographic
concepts or ethnographic theories about the animal or animals. The ways to do this are
not yet very clear to me. But I believe we need to negotiate meanings with Indigenous
peoples: in my own work with cattle, I argue that “ox” and “cow” are already the prod-
ucts of a long negotiation —spanning centuries in some cases— and are creatures about
which some consensus seems to exist. Perhaps one proof of this is that neologisms cre-
ated by many Indigenous peoples in their own languages to name cattle have quickly
been and continue to be replaced by Portuguese or Spanish loanwords (boi or buey, vaca,
gado or ganado). The Karitiana themselves increasingly use the Portuguese term boi in
their native language, instead of the native opoko irip’, “the whiteman’s tapir” or “the
other’s tapir.” From monsters or game prey to livestock, and later to herd animals and a
form of wealth—it’s as if the “ox,” gradually, through the routinization of its presence,
becomes something else over time.

So, I believe that before we analyze what animals do in Native communities and how
Indigenous peoples relate to them, we need to rethink the very category of the animal
—the concept of the animal— and do so in each specific context. In order not to carry a
foreign category into Indigenous worlds.

Let us remember, in passing, that this category is unstable even among us, and its
boundaries may vary, as happened with Indigenous peoples themselves, who through-
out the colonial period —and even still today— have been considered animals or pests
whose only possible fate was extermination.

That said, I would like to focus on a point that has set the tone for ethnographic anal-
yses of relationships with animals —at least in Amazonia— and which affects how we
think about animal agency, engagements with animals, and the position of animals in
Amerindian cosmologies. This is the perspectivist theory, the perspectivism of Eduardo

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 225



Taynã Tagliati et al.

Viveiros de Castro (1998). I think many people have forgotten that perspectivism is a
model, an abstraction, meant to help us think about the various Amerindian worlds
—to think Amerindian thought— and not an explanation of all and each one of these
worlds.

But I believe —and I guess many other ethnologists would agree— that the perspec-
tivist model has been used as a faithful description of all Amerindian contexts, in every
situation involving encounters between humans and other-than-human beings called
animals. Take, for example, the basic perspectivist — or animist — claim, repeated like
a mantra: “in the Amazon, animals are people.” But my own ethnographic material
from the Karitiana, and many other ethnographies, seem to suggest that animals are or
can be people only on certain occasions or in specific contexts (Vander Velden 2012b).
They are not people all the time. And they are certainly not human people: even in
mythology, where this personal quality of animals appears more clearly, these “animal
people” are not exactly human people, but another kind of people. And there are many
other contexts in which animals are, as several Indigenous groups say, “just animals,”
“only animals” (these are Indigenous expressions), and not people or anything else.

I remember the first time I went to the field, in 2003 — the day when I was chatting with
some men at the back of a house, and a skinny, dirty dog appeared, one of those typical
village dogs, as we say in Brazil. Someone looked at the animal and said, “There goes
the jaguar’s manioc.” Everyone laughed, and I thought to myself: “Look, perspectivism
in action—he’s saying that, from the jaguar’s point of view, the dog is manioc!” But
years later, reflecting on this event, I think there was no perspectivism at all, just a
metaphorical joke: what my Karitiana friend was saying is that, since it is common for
jaguars to kill and devour many hunting dogs, they are the jaguar’s food, just as manioc
is human food. The dog, from the jaguar’s point of view, is food—which is not a strange
claim at all, either to us or to our zoology.

So I believe, once again, that ethnographies must, before addressing the animal or ani-
mals, ethnographically inquire what is or what can be or when something can be con-
sidered an animal. This is a necessary task if we are to understand the multifaceted
presence of “animals” in Indigenous practical and symbolic worlds, as well as the very
intellectual negotiation processes that allow us to handle the category “animal” in a
way that is intelligible both to our Indigenous interlocutors and to our academic audi-
ences.

Gustavo Politis (GP): Indeed, many Indigenous people don’t have a word for “ani-
mal,” but they do recognize a sense of otherness between humans and other beings
that don’t look human. It could be human, perhaps. The common response I get from
interlocutors is that some animals have a kind of human origin, or a human soul or
spirit. They never claim animals to be people. They always say they are like people,
and these “like people” mean that they distinguish between humans and others. I

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 226



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

think it’s worth reflecting on how we can understand the relationship between these
non-Western ontologies of Indigenous peoples and the other beings they encounter.

One thing I learned from my own research is that, of course, not all animals are the
same. Some animals are truly embodied, superior, and strong spirits. But others are just
bodies of monkeys, deer, or other animals; they don’t embody anything meaningful,
they are just living creatures. For example, among the Nukak of Colombia, they have a
complex system of taboos (Politis 2007). Some animals are eaten, while others are not.
Some animals are associated with people who enter the water and become peccaries,
transforming their appearances. Other beings are simply animals —creatures that have
existed forever— without any particular ontological explanation, as, for example, the
sloth. Sloths are typical; they do not embody any specific subjectivity or agency—they
simply exist.

I think one of the first steps in addressing this is to recognize that different animals em-
body different things. Another point is that familiarizing animals involves integrating
them into the domestic sphere, socializing them, and ontologically making them part of
human life—a shared practice in the Americas. I don’t want to overgeneralize because
I haven’t fully understood everything. Most Indigenous peoples in Amazonia tame an-
imals as pets—usually the offspring of the animals they hunt. They are brought to the
village or camp and become part of domestic life, becoming part of the society.

We have observed this in the Amazon, which is the typical example, but we also have
evidence of the same pattern in historical accounts and ethnographies in the Pampas
and Patagonia. So even in places where this perspective —or ontology— is not fully
developed in anthropological theory, we see it is a shared attitude, and we should ex-
plore it further.

Therefore, there are two points I want to make to finish addressing the question. One
issue is that similar approaches to understanding the relationship among people, an-
imals, and non-human entities often overrepresent Amazonian cases. Other parts of
South America, such as the Pampas, Patagonia, the Llanos in Venezuela, and many
others, each have their own nuances and differences. As I mentioned, this perspectivist
ontology has been dominant over the last decade or so and has been applied to various
contexts. Therefore, I believe we are now in the process of examining the similarities
and differences between these ontologies through specific case studies in South Amer-
ica.

And to conclude, I am always concerned with the chronology and the historical tra-
jectory of this relationship, which is why I call myself an archaeologist. I’m trying to
understand how far back these ontologies and cosmologies originated, and when they
developed in South America. Archaeology provides helpful examples. In my checklist,
one of the key things I consider when trying to visualize whether an animal was tamed

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 227



Taynã Tagliati et al.

or familiarized is whether it was buried. I believe the way the dead animal is treated can
provide clues to how this animal was considered in society when alive. For example,
in the Amazon, ethnography and sometimes archaeology show that some animals are
buried alone, not with a person. This suggests they were treated similarly to humans,
as part of the community. Conversely, many animals, such as llamas, are buried with
a person, often sacrificed to accompany the human. Exploring these differences can of-
fer crucial insights about how these animals were perceived in past societies across the
Amazon, the Andes, the Pampas, Patagonia, and other parts of South America.

CJB: I recalled that, some years ago, Jair Boro Munduruku, one of Bruna Rocha’s stu-
dents, presented a thesis on items left behind in villages by people, which archaeolo-
gists used to collect but are now no longer allowed to do (Munduruku 2019). These
include deer heads and skulls, among others, as well as those of other mammals. In
our own excavations in the Llanos de Mojos, we’ve never found deer skulls in domes-
tic contexts, despite the abundance of other faunal remains. Jair Munduruku’s thesis
offers an intriguing explanation: deer skulls were sometimes placed in trees as spiritual
protectors of the village. This reminds us that not all ritual gestures leave archaeological
traces—some remain suspended, quite literally, beyond the ground record.

GP: In many cases, within ethnography, the skull follows a different trajectory from the
rest of the body. They are handed over to protect or assist the spirit in finding a body, as
with the Hoti people in Venezuela. So, the trajectories of the different body parts vary
and relate to these people’s conception of the animal and its spirit.

Miguel Astor-Aguilera: This topic brings up very uncomfortable questions. I think
the first question is, who are our conversation partners? We study Indigenous peoples,
but the question is, do we really want to know what Indigenous peoples think (see
Astor-Aguilera 2010)?

And I think that has to do with the categories, right? There’s the idea that, for example,
there is no Mayan word for animal. Period. And it gets tricky because we’re interested
in categories and we define them, right? So, a toad or a frog, the Maya would say
“mooch”. They do not categorically differentiate between a toad and a frog. We do. The
same applies to how we scientifically differentiate between a tortoise and a turtle; they
do not, other than to conversationally contextualize them if needed.

They are not interested in those species types of differences. All this is very fluid and
very inclusive to them, whereas we are more interested in separating and making very
discrete differences, where this is not the case, and it is not just in the Indigenous Amer-
icas. So, one of the things I have gone through —and I am still going through— is
a catharsis and the pain of dealing with a world quite different from the three sister
Abrahamic religions.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 228



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

And if you look into the Indigenous Middle East during the ancient period of the three
religions, where most of us are socially conditioned, unless you come from a world
other than the one I come. It is similar to what you find in the Native Americas. If
you go back into the ancient Middle East, you find that it is not the way we think
now. Discretely classifying supernatural, natural, deities, gods, and other theological
categories becomes very, very muddy.

And that makes me, and I assume most of you, very uncomfortable, because what we
are trying to do is understand something from our point of view, and if it is that fluid
and messy, how do we deal with it? The idea again is that there is no polar binary
difference as we tend to make.

Most Indigenous societies in the Americas have very ethnocentric terms for themselves.
For instance, “‘True people,’ not the Zuni over there,” say the Hopi, and vice versa. We
have to realize that this is what created a great deal of animosity between these societies
and why the Maya would go to war with each other. It is not just that those people over
there, from Southern Mexico to Central Mexico, but also my neighbor— “they are not
the true people; we are the true people”. The evidence depends on what we choose to
do with it. So, I completely agree with Felipe about perspectivism. The issue is, again,
of what we do in trying to understand native worldviews.

The ontological turn, it has become a very fashionable concept, if you have not noticed.
The problem is that when I go to listen to conferences dealing with ontology, I do not
even hear where they are in terms of the subject. I go to hear talks about, or symposiums
on ontology, but nobody explains what ontology is. And so, over perspectivism, like
you mentioned. It is great that we are dealing with this. And I think it is necessary, but
not just this. “Oh, it’s a hot topic, I want to write a book on perspectivism, or I want to
write a book on ontology.”

But what exactly does that mean? Because the peoples that we are talking about do not
analyze in this way. So I say it is the unpacking of Indigenous Worlds on their terms
that is needed.

If we genuinely want to understand Indigenous peoples in the Americas, for example,
we need to stop talking theology. Because it is not there. This is imposed by colonial-
ism, by the friars; it is in their European dictionaries that we find the theology rather
than in actual Indigenous concepts. European colonizers were not interested in under-
standing the peoples they conquered; they were interested in administrating them and
exterminating their native traditions (see Graham 2011: 82).

Therefore, they were de facto considered to be worshipping false gods, and they had
false religion, etc. This is very uncomfortable, and I feel uncomfortable talking about it.
And I think slowly, it is going more and more with Eduardo Viveiros de Castro (1999),
Luis Costa and Carlos Fausto (2010), and my collaboration with Graham Harvey (see

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 229



Taynã Tagliati et al.

Astor-Aguilera and Harvey 2018), as we try to take Indigenous Worlds more seriously.
It is increasingly heading in this direction. It makes things more difficult for us, but I
personally think that the challenge makes it more exciting. It means more work and is
hard, but I believe it makes the work much more accurate.

CJB: Thank you. Let’s now address the important issue of decolonizing human-animal
studies. The question is addressed to Marcy and Ana Paula.

Decolonization of Human-Animal Studies

Q: What methodological approaches should be created and employed to decolonize
and/or de-Westernize human-animal studies?

Marcy Norton: To answer the question, I will make a few (somewhat grouchy) obser-
vations about the ever-growing interdisciplinary field of human-animal studies. And
then I will offer some prescriptions for de-Westernizing human-animal studies.

First, I think there’s a genealogy of the discovery of animal subjectivity rooted in both
scientific and philosophical traditions. For example, Derrida has a revelation standing
in his bathroom naked, and his cat looks at him, and he recognizes that cats are sub-
jects (Derrida 2002). Additionally, modern science has contributed through remarkable
studies showing the incredible capacities of different animals, leading scholars to de-
clare that other-than-human animals have subjectivity. Of course, we also know that
other cultures, including Indigenous cultures, have known about animal subjectivity
for a very long time. In other words, animal subjectivity didn’t need to be discovered
by modern philosophers or scientists. Rather, it was only a discovery because of the
particular trajectory of human-animal relationships within the West.

My second observation is that for a long time, the starting point for historians has been
to see animals as objects – for instance, this is the case in traditional studies of ranching
and agriculture, wherein animals are treated first and foremost as commodities. Since
the objectification of animals is so inscribed into the historiography, there’s still a lot
of work that needs to be done to go beyond that. My third observation concerns an-
thropology. Here, I’m often troubled by a lack of attention to historicity: as it relates to
animals, I think present-day ethnographers sometimes pay insufficient attention to the
effects of exposure to livestock husbandry in Indigenous communities.2

So, here are five prescriptions (many of which have already been articulated by the other
speakers).

2 There are important exceptions of course. See, in particular, Felipe Vander Velden (2012a) and Luiz
Costa (2012).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 230



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

First: Start with Indigenous categories, both in terms of practices and concepts. For me,
the concept of iegue (a Kalinago term that means a tamed or familiarized animal and
is also equivalent to an animal whom one feeds) was where I started with this. I pre-
fer this term to “pet,” because, as I discuss in my book, “pet” genealogically emerges
later than iegue (Norton 2015, 2024). And the term “pet” actually emerged because of
European interaction with people who practiced animal familiarization and therefore
had a different set of ideas about affective relationships with animals. Another exam-
ple of where it is really important to consider Indigenous categories rather than those
of outsiders, are practices often labeled as “sacrifice” (another theme I explore in my
book).

Second: Don’t universalize Western perspectives. Here I am thinking of all kinds of
questions that implicitly or even explicitly assume that the Western way of doing things
is the norm, and deviations from that need to be explained. An example of this kind
of question is “Why didn’t Indigenous people domesticate animals?” (Diamond 1997).
Such questions take a Western development as the yardstick by which another question
should be measured. This is one of the reasons that familiarization has been so absent
in historiography. In fact, we need to actually “provincialize” animal husbandry as the
oddity in the longue durée of human-animal relationships.3 For animal husbandry is
actually a pretty recent development, and it didn’t occur everywhere.

Third: As others have pointed out, be cautious when using categories such as “ontol-
ogy” and “cosmovision.” I think these kinds of holistic categories don’t work very well
when looking at history. For instance, what happens when Indigenous people start
practicing animal husbandry? Are they still in the same ontology, or have they entered
a European ontology, or neither? My squeamishness about ontology is partly why I
developed the analytic of “mode of interaction” (Norton 2024: 2-3, 17-18). I thought
there was a need for a category that recognized that deep structures do organize cul-
tural activities, but that was less encompassing than “ontology” or “cosmovision.” I
also wanted a category that could align with emic perspectives. I think such intermedi-
ate structures are important in our efforts to understand cultural entanglements.

Four: This is sort of a corollary to number three: Do not essentialize either Indigenous
or Western cultures. Both Indigenous and Western cultures have changed as a result
of centuries of interaction. For instance, another thing I explore in my book is that
modern science itself owes a lot to its engagement with Indigenous perspectives during
the early modern period (Norton 2019, 2024: 302-327). Therefore, framing the West and
Indigenous worlds as fixed or static is problematic, as both are constantly changing.

Five: Decolonizing and de-Westernizing human-animal studies requires interdisciplinar-
ity. I think this workshop itself has been such a beautiful example of this with these

3 On provincialization, see Dipesh Chakrabarty (2000).

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 231



Taynã Tagliati et al.

conversations and cross-disciplinary exchanges. Archaeologists, ethnographers, and
historians can all learn from each other.

Ana Paula Motta (APM): I think I’m going to orient my answer specifically towards
methodologies for decolonization, but perhaps not focusing so much on Indigenous
cosmologies, as this has already been discussed quite extensively.

But to conclude with Marcy’s last point and begin from there, I think it’s important
to open conversations across different disciplines and identify commonalities among
fields like archaeology, anthropology, history, environmental humanities, ethology, and
conservation biology. We all deal with or study non-humans and also human popula-
tions, even though we do so in different ways.

I believe many of the debates we see today, especially in archaeology, have been raised
years ago in other disciplines. A common point of criticism concerns how data is gath-
ered. For example, in ethology, when studying the significance of animals for different
groups, we often rely heavily on ethological knowledge gathered from a positivist per-
spective.

There are ongoing debates about whether using ethological knowledge is actually valu-
able or not, because this is tied to a specific theoretical positioning on how people gather
data and relate to it. Different perspectives discuss how to approach this problem. It
is an internalistic versus externalistic debate, whereby externalistic approaches are pre-
sented as more positivistic and ‘objective’ in understanding animals, while internalistic
approaches consider particular narratives, doing so through storytelling and recalling
specific encounters with animals or different species. There are different ways of con-
structing narratives, and how we apply these methods to our study.

And in that sense, I would really like to focus on the methodological developments
happening, particularly from environmental humanities, such as multispecies ethno-
graphies. I think it’s important to try to immerse ourselves in other ways of being and
knowing our surroundings. So, I try to highlight this different perspective from the
Enlightenment to humanism, regarding how we understand the centrality of humans
in the world and across different realities.

However, we are still humans. We study animals and non-humans from a human per-
spective. So, how can we truly overcome these limitations and think beyond our own
centrality and anthropocentrism? I believe it’s important to consider how, even in the
80s, we discussed cyborg theories—about how we can use technology as a way of merg-
ing human and non-human agencies.

Through technology, we can also develop a different understanding of other species.
Many anthropologists, for example, are experimenting with various technologies and
methodologies to study coral reefs in Australia by using underwater acoustics and

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 232



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

recording different sounds to understand how disturbances affect fish communication.
I think it’s important that we experiment more with the methodological tools available
to us.

So, different tools could be, for example, to use sound recordings to create multispecies
soundscapes to understand human-animal communication and what type of distur-
bances, or even sound contamination we can perceive. For example, in the Pantanal,
there is a lot of noise disturbance from various boats traveling through the area. Other
researchers are experimenting with various cameras, such as those installed on dogs’
collars in dog parks, to try to understand the landscape from a dog’s perspective.

And that’s something that could be done, using camera traps and other technology, to
observe how different multispecies come together. So, I think there are many oppor-
tunities to experiment and really push the boundaries of how we sense multispecies
encounters, for example.

CJB: I recently read in El País that Bolivia is currently one of the main hotspots for jaguar
hunting. This is quite surprising, especially considering that jaguars had not been a
major concern on the Red List for a while. However, with the growing presence of
extractive industries —including some operated by Chinese companies— the demand
for jaguar parts has increased significantly. This has led to a noticeable rise in illegal
hunting, with reports of dozens of jaguars being killed annually.

These changes reveal how external economic interests can influence local dynamics.
When we worked in Indigenous territories —among the Tacana, Tsimane’, and Mosetén—
jaguars were traditionally not hunted. On the contrary, people regarded them with re-
spect and associated them with shamanic power. If members of these same communi-
ties now engage in jaguar hunting, it represents a profound transformation—not only
in terms of livelihoods but also in the cultural and spiritual meanings attached to these
animals.

APM: To add quickly to that, I think it’s interesting to note that when we conducted in-
terviews in Beni and asked people if they’ve encountered jaguars, the responses varied
quite a bit. Some mentioned seeing a jaguar [tigre as they call them in this area], but
they may not have seen one in over twenty years. So, it’s interesting to see how people
and our own oral memory work in that sense and how different individuals relate to
these animals in particular.

CJB: And now we move to the last topic of this roundtable: Visions of the Future. This
final subsection is not addressed to any particular person; we welcome contributions
from anyone who wishes to share their perspective.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 233



Taynã Tagliati et al.

Visions for the Future

Q: Based on your research in this discussion, what are some of the most pressing unan-
swered questions of promising future research directions within the field of human
animal relations in the Americas in your discipline?

AM: Well, in my discipline, I would say that it is very important to look for more
sources. We still depend too much on chronicles. Scrutinizing native words and try-
ing to understand linguistic translations and their uses is essential because it might be
one of the best ways to understand what the changes were and what the silences were,
too. I think we should look at the words chosen to signify some European concepts of
animals and try to understand why some other words were not chosen. And we have
a lot of linguistic documentation that hasn’t been closely looked at.

Then I would also like to encourage archaeologists to conduct further research on the
colonial period, for which there is ample material. As historians, we have documents,
but as Marcy told us, these are colonial texts, and we must scrutinize them and select
them carefully. We lack these other pieces of evidence. So we really need substantial
development of zooarchaeology in the colonial period to cross different types of evi-
dence.

CJB: Zooarchaeology in colonial contexts could be particularly valuable. It could help
us understand how relationships with animals were transformed —not just economi-
cally or ecologically, but also symbolically and politically— through processes like mis-
sionization, forced resettlement, or new forms of labor and diet. These transformations
are often mentioned in texts, but the material evidence is essential to interpret what
actually happened on the ground, especially in Indigenous territories.

GP: I think that from an archaeology perspective, things have significantly changed
over the past twenty years. In the past, archaeologists mostly studied animals from a
subsistence or economic standpoint. In the last two decades, this has begun to shift,
and now zooarchaeology books highlight social aspects. Nowadays, I would say we’re
moving toward a greater focus on the ideas and thought processes in archaeology.
We’re trying to approach the archaeological record not only from subsistence or social
angles but also from an ideological dimension.

I think it’s advancing, and many projects are incorporating this perspective. However,
I also have a warning or some concerns about the tendency to impose ideas, models,
or frameworks onto the archaeological record—using contemporary frameworks de-
veloped from Amazonia and Andean scholarship to interpret or explain long durations
without establishing a clear connection to what we actually want to see in the archae-
ological record. Ethnography and history are very helpful, but sometimes we rely on
both when examining past societies that span two or three thousand years. We all rec-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 234



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

ognize that societies and cultures change over time. Therefore, even though applying
contemporary or historical frameworks as models is very appealing and tempting, it
may also be somewhat misleading and might obscure the proper understanding of past
societies.

Comment from the audience (Kodiak Aracena): I think it is important what you say
because including purpose and reason in archaeologists’ studies is complex due to the
limited knowledge of the past. However, I believe the turning point for including pur-
pose and reason is that we can imagine societies that were not only built by humans
but also involved animals and non-human beings. In this case, the interpretation based
on this perspective will influence the outcome of investigations. Of course, it should
be approached carefully because it’s hard to interpret what could or could not have
happened, similar to avoiding direct comparisons between the present and the past.
Still, using this as a model can be helpful, as it allows us to consider the possibility that
certain behaviors or events may have occurred in the past.

GP: Yes, of course, I believe this will help expand our interpretative horizons, and I am
ready to explore them. However, as you said, not to impose them—just to explore and
use them as a frame of reference, which will help us interpret the archaeological record
from different options, perspectives, or alternatives.

DA: As an anthropologist, I think it’s not so much a problem seeing things from a
human perspective, but we need to avoid a human supremacist bias. Recently, I had to
write about water and spondylus shells (Arnold in press), and it was a real challenge
to try to write differently—making myself more equal with these things, as I tried to
negotiate some kind of multispecies ethnography. That’s important, and it requires
new methods if we’re going to do fieldwork about it.

I also think it is important to learn local languages. So many people now are pursuing
anthropology without any language learning, which seems a mistake. I understand that
funds and time are more limited, but if you don’t work through the language spoken by
the group you’re working with, then the results will be more superficial. I also think it
could be helpful to have more philosophical training, as they do in France, and to revisit
classical ethnographies, analyzing them from this philosophical perspective—not just
from a Western philosophical point of view, but also incorporating the new insights we
are gaining from other debates and experiences.

CJB: I agree entirely. Language plays a pivotal role in the analysis of historical sources,
particularly when tracing the presence of plant and animal names. Attending to linguis-
tic transformations allows us to follow how meanings and relationships evolve across
time and space, revealing the layers of translation, appropriation, and dependency em-
bedded within them.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 235



Taynã Tagliati et al.

Paving the Way: Questions for Future Research

As we have seen, debates on human-animal relations are far from closure. A central
point of departure is the need to rethink the categories we use to name things in Indige-
nous societies and to be more faithful to Indigenous concepts. This concern perhaps
arises from the emergent dominance of philosophical enquiries in Anthropology and
related disciplines and the multiplication of new terms rescued from Greco-Latin roots,
such as “chthulucene” or “sympoiesis” (Haraway 2015, 2016). Such a concern reveals the
tensions faced by those working with Indigenous communities. Still, we also want to
call attention to the fact that modern science and philosophy are not fixed in time and
owe much to Indigenous perspectives, as this discussion highlights. The issue partially
emerges from the need to translate Indigenous thought into Western scientific narra-
tives, and perhaps reducing the problem of using Western categories to describe In-
digenous perspectives involves supporting and engaging more with Indigenous schol-
arship.

In addition to this encompassing departure point, three main topics and lines of ar-
gument on animals as subjects of ethnographic, archaeological, or historical enquiries
emerged during the roundtable discussion. The first is directly related to this opening
statement. It concerns the urgency of decolonizing or rethinking categories, such as
the category “animal” itself. It was stressed that the status of animals as “people” or
“like people” does not imply that animals are “human people.” Instead, these classifi-
cations should be ethnographically grounded, recognizing that the status of beings is
situational rather than fixed. Critically, there is a need to take caution with totalizing
frameworks, such as those contained in the concept of “ontology.” Also, even though
Perspectivism was never intended for this aim, it is not uncommon in the literature to
treat it as a generalizing, fixed model of “Amazonian ontology,” reinforcing Indigenous
essentialization.

Second, speakers addressed the catastrophic impacts of colonization in the Americas.
It disrupted specialized ritual and practical knowledge tied to human–animal rela-
tions, as exemplified in the Andes with camelids and the introduction of sheep. It also
brought along a commodifying view of animals, as sheep were introduced as com-
modities, unlike the pre-established relation to camelids. At the same time, the in-
troduction of exotic animal species posed ecological hazards, including soil erosion.
Colonial dynamics also resulted in Indigenous people creatively accommodating new
elements into their social systems, for example, by incorporating foreign animals or
animal-derived products, such as silk, into native symbolic systems that were certainly
not those of pre-colonization, but neither were those established in Europe.

The third recurring point was the call for greater interdisciplinary work, along with
the use of new technologies to visualize human and other-than-human agency. To this
discussion, we add that intellectual pluralism must extend not only across academic

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 236



Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

disciplines but also across forms of knowledge production. Local and Indigenous com-
munities have their own approaches to History, Anthropology, and Archaeology, and
adopting more truly collaborative frameworks —beyond including an interlocutor in
the research— not only during field or archival research but throughout the process is
essential to foster genuinely shared perspectives and transformative insights.

Instead of closing this dialogical publication with final remarks, we would like to of-
fer some points of departure in the form of questions for future collaborations and re-
search. First, given that colonial trade introduced goods and new livestock that caused
ecological damage, how do we best analyze the long-term ethical and material destabi-
lization caused by global commodity flows on Indigenous concepts of animal care and
dependency? Second, how can archaeological and ethnographic research in the Pam-
pas, Patagonia, the Caribbean, and other non-Amazonian regions be used to develop
alternative Amerindian theories that challenge and nuance the over-representation of
Amazonian-derived models? Third, if neither Western nor Indigenous cultures are
fixed, what historical or linguistic methodologies can capture the dynamic process of
(asymmetrical) co-creation and mutual transformation? Fourth, how can researchers
develop intermediate analytical tools (such as “mode of interaction”) and experiment
with multispecies technologies, such as soundscapes, to access non-human perspec-
tives without resorting to vague or totalizing terms like “ontology” or “cosmovision”?

Finally, this dialogue underscores the next steps towards moving beyond mere cri-
tique. It posits the necessity of commitment through interdisciplinary and collaborative
methodologies to co-create a history and narrative in which animals are acknowledged
as central agents in the making of the Americas.

References

Arnold, Denise Y.
2023 Tornasol techniques as cultural memory. Colonial practices of making shimmer-

ing cloth and their Andean forebears. In: Beatriz Marín-Aguilera and Stefan
Hanß (eds.), In-Between Textiles. Weaving Cultural Encounters in the Early Modern
World, pp. 217–238. Amsterdam: Amsterdam University Press.

in press Sea shells, women’s blood and an Andean bioclimatology of water: interde-
pendencies between humans and water beings in mountain environments. An-
thropos. Special edition: “Making world(s): Human, non-human and more than
human relationality in mountain areas and beyond,” edited by Daniela Salvucci
and Francisco Pazzarelli.

Astor-Aguilera, Miguel
2010 The Maya World of Communicating Objects. Albuquerque: University of New Mex-

ico Press.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 237



Taynã Tagliati et al.

Astor-Aguilera, Miguel and Graham Harvey
2018 We Have Never Been Individuals. In: Miguel Astor-Aguilera and Graham Har-

vey (eds.), Rethinking Relations and Animism, pp. 1–12. London: Routledge.

Cagnato, Clarissa, Nicolas Goepfert, Michelle Elliott, Gabriel Prieto, John Verano, and
Elise Dufour

2021 Eat and Die: The Last Meal of Sacrificed Chimú Camelids at Huanchaquito-Las
Llamas, Peru, as Revealed by Starch Grain Analysis. Latin American Antiquity
32(3):595–611. DOI: 10.1017/laq.2021.19.

Chakrabarty, Dipesh
2000 Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference. Princeton:

Princeton University Press.

Costa, Luiz
2012 Making Animals into Food among the Kanamari of Western Amazonia. In: Marc

Brightman, Vanessa Elisa Grotti, and Olga Ulturgasheva (eds.), Animism in Rain-
forest and Tundra. Personhood, Animals, Plants and Things in Contemporary Amazonia
and Siberia, pp. 96–112. New York and London: Berghahn Books.

Costa, Luiz and Carlos Fausto
2010 The Return of the Animists: Recent Studies of Amazonian Ontologies. Religion

and Society 1(1):89–109.

Derrida, Jacques
2002 The Animal That Therefore I Am. Critical Inquiry 26(2):369–418.

Diamond, Jared
1997 Guns, Germs, and Steel: The Fates of Human Societies. New York: W. W. Norton.

Graham, Elizabeth
2011 Maya Christians and Their Churches in Sixteenth-Century Belize. Gainesville: Uni-

versity Press of Florida.

Haraway, Donna
2015 Anthropocene, capitalocene, plantationocene, chthulucene: Making kin. Environ-

mental Humanities 6(1):159–165.
2016 Sympoiesis: Symbiogenesis and the Lively Arts of Staying with the Trouble. In:

Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, pp. 58–98. New York, USA:
Duke University Press. DOI: 10.1515/9780822373780-006.

Ingold, Tim
1998 (ed.) What is an animal? London: Routledge.

Munduruku, Jair Boro
2019 Caminhos para o passado: Oca’õ, Agõkabuk e cultura material munduruku. Un-

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 238

https://doi.org/10.1017/laq.2021.19
https://doi.org/10.1515/9780822373780-006


Rethinking Human-Animal Relations in the Americas

dergraduate Thesis. Santarém: Federal University of Western Pará. URL: https:
//repositorio.ufopa.edu.br/handle/123456789/2493.

Murra, John V.
1965 Herds and Herders in the Inca State. In: A. Leeds and A. P. Vayda (eds.), Man,

Culture and Animals, pp. 185–215. Washington DC: American Association for the
Advancement of Science.

1975 Formaciones económicas y políticas del mundo andino. Historia andina 3. Lima: IEP.

Norton, Marcy
2015 The Chicken or the Iegue: Human-Animal Relationships and the Columbian Ex-

change. he American Historical Review 120(1):28–60.
2019 The Quetzal Takes Flight: Microhistory, Mesoamerican Knowledge, and Early

Modern Natural History. In: Jaime Marroquín Arredondo and Ralph Bauer
(eds.), Translating Nature: Cross-Cultural Histories of Early Modern Science,
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

2024 The Tame and the Wild: People and Animals After 1492. Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Politis, Gustavo
2007 Nukak: Ethnoarchaeology of an Amazonian People. Routledge. DOI: 10 . 4324 /

9781315423418.

Spedding, Alison and Denise Y. Arnold
2008 La ritualidad en el Altiplano del pasado y de hoy en un marco identitario. In:

Denise Y. Arnold (ed.), Altiplano: ¿Indígenas u obreros?: La construcción social de
identidades políticas en el altiplano boliviano, pp. 311–351. La Paz: Fundación UNIR.

Vander Velden, Felipe Ferreira
2012a As galinhas incontáveis. Tupis, europeus e aves domésticas na conquista no

Brasil. Journal de la société des américanistes 98(2):97–140.
2012b Inquietas companhias: sobre os animais de criação entre os Karitiana. São Paulo:

Alameda.

Viveiros de Castro, Eduardo
1998 Cosmological deixis and Amerindian perspectivism. The Journal of the Royal An-

thropological Institute 4(3):469–488. DOI: 10.2307/3034157.
1999 Comment on Bird-David’s “‘Animism’ Revisited”. Current Anthropology

40(S1):S79–S80.

Wheeler, Jane C., A. J. F. Russel, and Hilary Redden
1995 Llamas and Alpacas: Pre-conquest Breeds and Post-conquest Hybrids. Journal of

Archaeological Science 22:833–840.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 239

https://repositorio.ufopa.edu.br/handle/123456789/2493
https://repositorio.ufopa.edu.br/handle/123456789/2493
https://doi.org/10.4324/9781315423418
https://doi.org/10.4324/9781315423418
https://doi.org/10.2307/3034157


Taynã Tagliati et al.

Wheeler, Jane C., A. J. F. Russel, and H. F. Stanley
1992 A Measure of Loss: Prehistorica Llama and Alpaca Breeds. Archivos de Zootecnia

41(extra):467–475.

Recommended bibliography for further reading

DeFrance, Susan
1993 Ecological Imperialism in the South-Central Andes: Faunal Data from Spanish

Colonial Settlements in the Moquegua and Torata Valleys. PhD thesis. University
of Florida.

Itier, César
2021 Huaca, un concepto andino mal entendido. Chungara. Revista de antropología

chilena 53(3):480–490.

Maldavsky, Aliocha
2025 Moutons et charité. Restitutions de biens aux Indiens et financement précoce de

l’évangélisation dans les Andes, 1550-1570. Social Sciences and Missions 38:13–37.

Maldavsky, Aliocha, Marina Zuloaga, Antoine Acker, León Avila Romero, Regina
Horta Duarte, and Olaf Kaltmeier

2024 Livestock and Biodiversity in the Andes after the Spanish Conquest, Sixteenth
Century. In: Antoine Acker, León Avila Romero, Regina Horta Duarte, and Olaf
Kaltmeier (eds.), The Anthropocene as a Multiple Crisis. Perspectives from Latin
America. Vol. Biodiversity, pp. 77–101. Guadalajara: Maria Sibylla Merian Center
for Advanced Latin American Studies in the Humanities and Social Sciences.

Morlon, Pierre
1996 Comprender la agricultura campesina en los Andes centrales, Perú-Bolivia. Lima: IFEA.

Zuloaga, Marina
2002 El patrimonio ganadero comunal andino en el Norte peruano a fines del siglo

XVI. Anales Científicos UNA, Universidad Nacional Agraria LIII:562–572.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 240



NOTAS DE ANTROPOLOGÍA

DE LAS AMÉRICAS

IN MEMORIAM

Catherine Julien o la siempre renovada fascinación
por América del Sur

María Susana Cipolletti
Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Bonn, Alemania)
ORCID: 0000-0002-2093-7226
mariacipolletti@hotmail.com

Recibido: 10 de enero de 2025 / Received: January 10, 2025, Aceptado: 21 de julio de 2025 / Accepted:
July 21, 2025.

Resumen
María Susana Cipolletti comparte un emotivo recuerdo de su propia experiencia
con Catherine Julien, incorporando dos fotografías que ponen de relieve aspectos
más íntimos de la vida de la autora en un contexto familiar y de compañerismo.
Una de esas fotografías se destaca en la portada de este número.

Palabras clave
In memoriam, Catherine Julien, Congreso Internacional de Americanistas,
Friburgo, Sevilla

Abstract
María Susana Cipolletti shares a touching recollection of her experience with Cather-
ine Julien, including two photographs that highlight more intimate aspects of the
author’s life within family and friendship contexts. One of these photographs
graces the cover of this issue.

Keywords
In memoriam, Catherine Julien, International Congress of Americanists, Freiburg,
Sevilla

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025, pp. 241–244
ISSN: 2750-2902, DOI: 10.71903/naa.v4i.3311

This is an open access article, distributed under the terms of the
Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International licence (CC BY-NC 4.0).

https://doi.org/10.71903/naa.v4i.3311
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


María Susana Cipolletti

Varios colegas han colaborado en este tomo con valiosos comentarios y valoraciones de
la extensa obra científica de Catherine Julien, de modo que en este texto me concentraré
en otro aspecto de Catherine, el que me fue más cercano: una suerte de retrato, necesa-
riamente parcial, de la forma en que yo viví las experiencias que disfrutamos juntas.

Nuestro primer contacto se dio en los años en que Catherine investigó en el Instituto
de Americanística y Etnología de la Universidad de Bonn. Si bien yo ya no vivía en
Bonn, el hecho que en primer lugar nos llevó a conocernos y a intercambiar experiencias
fue que ambas habíamos sido becarias de la Fundación Alexander von Humboldt, de
Alemania. Catherine disfrutaba en ese momento de la beca en el Instituto (1989-1991),
mientras que la mía había sido en el mismo lugar, aunque cuatro años antes, cuando aún
se llamaba Seminar für Völkerkunde y se hallaba bajo la dirección del Prof. Udo Oberem
(1923-1986). Este primer contacto, que podría haber quedado simplemente en eso, se
profundizó en los años siguientes.

En parte coincidíamos en algún simposio en el que ambas participábamos, sobre todo
los del Congreso Internacional de Americanistas (ICA), como los de Estocolmo/Uppsala
(1994) y Varsovia (2000). Después de nuestro encuentro en el ICA de Santiago de Chile
(2003), fuimos juntas a Isla Negra, a visitar la inolvidable casa donde vivió Pablo Ne-
ruda (que fue quien introdujo ese topónimo), situada a algo más de 100 kilómetros de
Santiago, la capital. Recuerdo una extensa conversación con Catherine luego de un al-
muerzo en un restaurante de madera en una tarde húmeda y nublada, frente a un mar
embravecido y delante de una gran chimenea de la cual se desprendían los aromas de
las maderas en combustión. A instancias de Catherine, extendimos luego la excursión
hasta Pomaire, un pueblo conocido por sus figuras hechas con la arcilla negra del lugar.

El tiempo más extenso en el que nos vimos diariamente fueron unos dos meses en 1993,
cuando ambas investigábamos sobre nuestros respectivos temas en el Archivo de Indias
(AGI) en Sevilla. Catherine, luego de muchos años dedicada al estudio de los Incas,
trabajaba ahora las fuentes del Oriente de Bolivia, mientras que yo había sumado la
investigación etnohistórica a la etnográfica sobre sociedades indígenas de la Amazonía
ecuatoriana.

Catherine vivía en Carmona, a unos 35 kilómetros de Sevilla: para llegar a las 8:00 al
archivo, que era la hora de apertura, se levantaba antes de las 6 de la mañana, una hora
que era para ella habitual. Con una pausa para ir a tomar el “cafecito” a media mañana,
salíamos a las 15:00 horas, cuando cerraba el archivo hasta el día siguiente, e íbamos a
comer a alguna de las muchas tabernas de la ciudad. Esta cercanía fue la oportunidad
para intercambiar impresiones sobre nuestros temas y las informaciones que cada una
iba encontrando en los inabarcables legajos del archivo.

A ambas nos apasionaban algunos fenómenos del catolicismo popular. Uno de ellos era
el culto a la Virgen del Rocío, cuyo santuario, situado a unos 80 kilómetros de Sevilla,

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 242



Catherine Julien o la siempre renovada fascinación por América del Sur

en Huelva, visitamos un día. Era un lugar que a las dos nos interesaba, por su conexión
(o más bien por su no conexión) con América del Sur. Si bien en la actualidad es uno de
los lugares más emblemáticos del catolicismo popular español, y no solo en Andalucía,
llama la atención que no existan trazas del culto en la época colonial en las posesiones
españolas en América. Esto hace pensar que este culto se generalizó más tardíamente
que el de las otras vírgenes veneradas por el catolicismo; es decir, que no había decan-
tado en España en las primeras épocas de la Conquista. En el camino quisimos visitar
el Puerto de Palos, a orillas del río Tinto, un lugar emblemático porque de allí partió
Colón con sus carabelas en su primer viaje. No conocíamos ni tuvimos en cuenta el pa-
so de los siglos que, debido a la erosión y al no ser canalizado, hace varios siglos que se
encuentra sepultado y perdido como puerto.

Figura 1. Días felices: Catherine en el camino al Santuario de la Virgen del Rocío
(Huelva, 1993). Foto M. S. Cipolletti.

Otro tema que seguíamos en la bibliografía y en nuestras charlas fue el papel destaca-
do del Santiago “Matamoros” en la conquista de América, donde fue un emblema de
la conquista de las sociedades indígenas. Además, vivimos juntas la Semana Santa en
Sevilla. Estos y otros fenómenos del catolicismo popular eran para Catherine más ex-
traños que para mí, ya que sus orígenes familiares se remontaban a bautistas suecos,
emigrados a zonas no urbanas de California.

Durante esta época en Sevilla conocí un aspecto de Catherine que decantó en un retrato
más profundo o acertado que el que surge de conversaciones en los pasillos o cafeterías
llenas de los Congresos: su ascetismo. Allí pude observar sus manos rojizas y escama-
das, y a mi pregunta por el motivo, me contó que las tenía así debido a enjuagar la ropa,

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 243



María Susana Cipolletti

incluidas sábanas y toallas, en una especie de lavadora llamada “pepito”, que movía las
telas, pero no enjuagaba ni escurría.

Disentíamos en su convicción que cada persona debía hacer sus propias tareas, inclusi-
ve todas las domésticas, y de ahí sus manos enrojecidas y despellejadas por un lavado
que hacía prácticamente a mano. Mi argumento era de qué vivirían negocios como la-
vanderías, por ejemplo, si cada uno se empeñaba en hacer todo por sí mismo.

Su ascetismo se reflejaba también en su forma de vida, en levantarse antes de las 6 de la
mañana y encarar prontamente el trabajo, y en negarse a la ingestión de bebidas alcohó-
licas. Catherine y su hija Claire pasaron con nosotros los días de Navidad y Año Nuevo
de 1995 en nuestra casa en Friburgo. La primera mañana, cuando me levanté, encontré
a Catherine en la cocina. Había hecho un té, silenciosamente, con el adminículo que
siempre la acompañaba, el Tauchsieder, o calentador de inmersión ideal para viajes, que
era muy común en Alemania hace varias décadas. Para evitar hacer ruido y despertar-
nos al buscar sus cuadernos, estaba escribiendo en unas grandes servilletas de papel
blanco que había encontrado en la cocina.

Pero lo que más me impresionaba de Catherine, y lo sigue haciendo hasta ahora, era su
entusiasmo vital, contagioso, que se reflejaba en su risa abierta y el brillo de su mirada,
que transformaban en fascinantes los temas de la etnohistoria, considerados general-
mente áridos. Tenía el don de despertar el entusiasmo de su interlocutor, que intuía
que Catherine no se refería solamente a preguntas intelectuales, sino que ponía en esos
temas su propia vida.

Figura 2. Catherine y su hija Claire en nuestra casa en Friburgo,
en las Navidades de 1995. Foto M. S. Cipolletti.

NOTAS DE ANTROPOLOGÍA DE LAS AMÉRICAS 4, 2025 244


